
  

  

 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 

A IMITAÇÃO NO DESENVOLVIMENTO INFANTIL E  
SUAS IMPLICAÇÕES PARA A EDUCAÇÃO SEGUNDO AS 

CONCEPÇÕES ANTROPOSÓFICA E WALLONIANA    
 
  

  

  

 
 
  
  
  
  
  

 
 
 

  
 
 
 
 
 



MARISE MATWIJSZYN 
 

 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 

  
  
  

A IMITAÇÃO NO DESENVOLVIMENTO INFANTIL E  
SUAS IMPLICAÇÕES PARA A EDUCAÇÃO SEGUNDO AS 

CONCEPÇÕES ANTROPOSÓFICA E WALLONIANA  
 
 
 
 

Dissertação apresentada ao Curso de 
Mestrado do Programa de Pós-
graduação em Educação da 
Universidade Federal de Pernambuco, 
como requisito parcial para a 
obtenção do grau de Mestre em 
Educação. 

 
 
 
 
 
 

Orientadora: Profª Drª Maria Isabel Patrício de Carvalho Pedrosa 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 

RECIFE 

2003 



UNIVERSIDADE FEDERAL DE PERNAMBUCO 
CENTRO DE EDUCAÇÃO 

PROGRAMA DE PÓS-GRADUAÇÃO EM EDUCAÇÃO 
MESTRADO EM EDUCAÇÃO 

 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 

A IMITAÇÃO NO DESENVOLVIMENTO INFANTIL E  
SUAS IMPLICAÇÕES PARA A EDUCAÇÃO SEGUNDO AS 

CONCEPÇÕES ANTROPOSÓFICA E WALLONIANA 
 
 
 
 
 
 
 

Comissão Examinadora: 
 
 

                                                      Maria Isabel Patrício Pedrosa 
                                                                   1.º Examinador/Presidente 
 

                                         Ronilda Ribeiro 
                2.º Examinador 

 
                                             Célia Salsa 

                3.º Examinador 
 
 
 
 
 
 
 
 

RECIFE,  31  de    outubro  de 2003 
 
 



 
 

  
 
 
 

 

DEDICATÓRIA  

 
 

 
 
 
 
 
 

 
 
 

 
 
 

Dedico este trabalho  
 
 
 

Às Crianças  

QUE EM SEU ÂMAGO ANSEIAM ser atendidas por 

suas educadoras em suas necessidades mais 

básicas e prementes, sob a perspectiva de sua 

dimensão espiritual, dentro da compreensão da 

integralidade de seu ser.  

 
  

  

  



 

 

 

 

 

AGRADECIMENTOS  

 
 

À minha orientadora Profª Drª Maria Isabel Patrício de Carvalho 

Pedrosa. 

À minha primeira orientadora, Patrícia Smith Cavalcante,  

que me compreendeu quando da mudança de temática; 

A Ronilda Ribeiro (USP),  

com sua fundamental presença e acompanhamento;  

A Sueli Pecci Passerini (FAAP -SP),  

pelo longo período de pacientes diálogos;  

À Sra. Jacira Cardoso (Editora Antroposófica) e ao Sr. Heinz Wilda,  

pelas prontas traduções, mesmo que de última hora; 

A Renate Keller (Ass. Monte Azul), 

pela atenção e correção das traduções; 

Ao prof.Valdemar Setzer (IME/USP),  

pelos incentivos e correções iniciais; 



A Ute Craemer (Aliança pela Infância no Brasil e Ass. Monte Azul),  

pela disponibilidade na troca de idéias sobre experiências no 

trabalho com as crianças;  

Ao Dr. Derblai (médico escolar da Escola Rudolf Steiner –SP),  

pelos valiosos esclarecimentos na área neurológica e médica 

infantil; 

Aos professores do Seminário de Formação em Pedagogia Waldorf: 

Francisca Cavalcanti, Simone de Fáveri, Mário Zoriki, Christa Glass, 

Peter Biekarck; 

À Sra. Ângela Macedo (Fundação Macedo – CE),  

pela sua dedicação à Pedagogia Waldorf e pelo apoio para que o 

Seminário de Formação em Pedagogia Waldorf se realizasse no 

Nordeste;  

À Profaª. Janete Azevedo, 

pela compreensão humanitária e conselhos experientes, que 

resolveram impasses e mostraram saídas possíveis em 

momento crucial desta produção; 

A Alda e ao pessoal da Secretaria deste Programa de Pós-Graduação  

em Educação do CE-UFPE;  

À minha família e amigos queridos, 

que, de perto ou de longe me acompanharam na construção 

desta pesquisa; 

Aos meus aluninhos,  

que todos os dias, muito me ensinam e me alegram. 



 

 

 
SUMÁRIO 

 
 
 
DEDICATÓRIA 
AGRADECIMENTOS 
SUMÁRIO 
RESUMO 
ABSTRACT 
INTRODUÇÃO...............................................................................................  11
  1 - Justificativa..................................................................................... 11
CAPÍTULO 1 - MÉTODO.............................................................................  24

  1.1 - Objetivos.................................................................. 25
    1.1.1 - Objetivo Geral............................................. 25
    1.1.2 - Objetivos Específicos................................. 25
  1.2 - Objeto....................................................................... 26
  1.3 - Procedimento adotado na pesquisa......................... 26

CAPÍTULO 2 - CONCEPÇÃO ANTROPOSÓFICA....................................  30
2.1 - Introdução................................................................  
2.2 - Concepção de homem e Desenvolvimento.............

31
32

    2.2.1  - O Primeiro Setênio..................................... 44
  2.3 - A Percepção e o Organismo Sensório na Imitação. 48
  2.4 - Imitação.................................................................... 64
    2.4.1  - A imitação no Andar Falar e Pensar ........ 68
  2.5 - A  Educação Infantil Waldorf e a Imitação............... 102
    2.5.1 - Brincar e Imitar na Educação Infantil 

Waldorf....................................................... 125
     2.5.1.1 - Brinquedos Waldorf................... 129
CAPÍTULO 3 - CONCEPÇÃO WALLONIANA........................................... 134
  3.1 - Introdução................................................................ 135
  3.2 - Fases do Desenvolvimento Humano Segundo 

Wallon...................................................................... 146
    3.2.1 - O Papel da Emoção no Desenvolvimento 152
  3.3 - Imitação  e  Representação Segundo Wallon........ 155
CAPÍTULO 4 - DISCUSSÃO..................................................................... 176
  4.1 - O Desenvolvimento Infantil e a Imitação sob Dois 

Olhares: de Henri Wallon e Rudolf Steiner............ 180
    4.1.1 Imitação.................................................... 185
    4.1.2 - Imitação X Representação....................... 187
CONSIDERAÇÕES  FINAIS....................................................................... 195
REFERÊNCIAS BIBLIOGRÁFICAS........................................................... 214
 



 
 

  

RESUMO 

 

  

Este trabalho trata do papel da imitação no desenvolvimento da criança 

sob duas visões epistemologicamente diferentes: a Teoria Psicogenética de 

Henri Wallon e a Teoria Antroposófica de Rudolf Steiner, criador do sistema 

Waldorf de ensino. Nele procura-se comparar como os dois autores, em 

momentos históricos distintos, evidenciaram, cada um à sua maneira, a 

importância do processo imitativo no desenvolvimento infantil. Wallon considerou 

a imitação um processo constitutivo do desenvolvimento psíquico da criança, 

uma vez que, por meio da imitação, a criança se iguala ao outro (fusão com o 

outro) e se compara com ele, reconhecendo semelhanças e diferenças 

(diferenciação do outro). Há todo um esforço para ajustar seu movimento 

postural, um dos recursos de que dispõe na fase inicial de sua ontogênese, em 

um equivalente ao do outro, para ser como ele, ou fazer o que ele faz. Nesse 

esforço de aproximar-se resulta o diferenciar-se: a imagem perceptivo-motriz do 

outro precisa ser segmentada e seqüenciada para se realizar em ato, esforço 

que implica uma duplicação de ações na realidade – aquelas que o outro fez e 

as que ela própria fez. Já Steiner colocou a imitação na prática, em sua 

pedagogia, como um pressuposto didático por excelência na Educação Infantil 

Waldorf, pela sua constante presença e importância na fase inicial de vida, nos 

aprendizados e desenvolvimento da criança, em suas muitas nuances e 

sucessivas transformações, até a conquista do pensar como função consciente. 

Este estudo sobre imitação tem relevância atual e é tratado com destaque nos 

Referenciais Curriculares Nacionais para a Educação Infantil, no sentido de que 



as instituições educacionais infantis criem condições, no seu cotidiano, de modo 

a permitir as atividades próprias da criança, incluindo as brincadeiras livres, 

sempre dinâmicas, estimuladoras do pensar e ricas em imitações. Os autores da 

Pedagogia Waldorf concebem o ser humano de modo integral, assim como 

Wallon, mas diferentemente desse, aqueles entendem-no integrado, também, a 

sua preponderante dimensão espiritual. Enquanto perspectiva educativa, a 

Waldorf busca sincronizar as atividades escolares propostas com as reais 

necessidades da fase de desenvolvimento da criança, sempre considerando sua 

dimensão espiritual, além da física, anímica – emocional, e as relações sociais. 

O presente estudo propõe uma reflexão sobre os possíveis benefícios que as 

concepções da Teoria Psicogenética de Wallon e da Antroposofia de Steiner 

podem trazer para a prática educacional infantil na atualidade.  

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 



 
 
 
 

ABSTRACT 
 
 
 
 

 
This study deals with the role of imitation in child development under two 

different epistemologic conceptions: the Psychogenetic Theory of Henri Wallon 

and the Anthroposophic Theory of Rudolf Steiner, the founder of the Waldorf 

educational system. The study compares how these two authors, in different 

historic moments, came to evidence, in their own ways, the importance of 

imitation in child development. Wallon considered imitation as a constitutive 

process in the child’s psychic development, since, through imitation, the child 

both equals the partner (fusion with the other) and compares itself with the other, 

thus recognizing similarities and differences (differentiation from the other). The 

child makes an effort to adjust its postural movement, or its gestual - which is one 

of the resources available in the beginnings of ontogeny - to an equivalent of the 

partner’s movements or gestual, in order to be or to do like him. This effort results 

in differentiation: the perceptive-motor image of the other has to be segmented 

and placed into a temporal sequence in order to realize itself as an action, and 

this in turn implies a duplication of actions - those that the partner performed and 

those performed by the child itself. On the other hand Steiner placed imitation as 

a privileged didactic premise for Waldorf’s early childhood educational proposal, 

due to the pervasiveness of imitation in the first years of early learning and 

development, through its many nuances and successive transformations leading 

to the conquest of thought as a conscious function. The focus on imitation is 

currently relevant and is highlighted in the Referenciais Curriculares Nacionais 

para a Educação Infantil, so that educational institutions for early childhood 

should offer, as a matter of routine, conditions allowing age-suitable activities, 



and mainly free- play, due to its dynamics, to its role in the stimulation of thought, 

and also due to the prevalence of imitation in these activities. Waldorf Pedagogy 

as well as Wallon's ideas consider the human being in an integrated manner, but, 

differently from Wallon, the former understands this integration within a major 

spiritual dimension: the Waldorf educational perspective aims to syncronize 

school activities with the needs of the child at each developmental stage, 

necessarily recognizing a spiritual dimension, apart physical, animic-emotional, 

and social relationships. The present study proposes a reflection about the 

consequences of Wallon’s Psychogenetic Theory and of Steiner’s Anthroposophy 

to current educational practices.  



 

 

 

 

 

INTRODUÇÃO   

1 – Justificativa 

Minha vivência como educadora na área de tecnologias educacionais no 

Ensino Fundamental e na Educação Infantil e os temas com os quais me 

identifiquei no currículo deste Mestrado em Educação aguçaram meu profundo 

interesse e curiosidade a respeito dos mistérios que envolvem o 

desenvolvimento do ser humano em seus primeiros anos de vida.  

Em minha prática docente e nos estágios e sessões de observação de 

crianças, que fiz em creches e jardins de infância dos mais variados níveis 

sociais e linhas pedagógicas, vi o quanto as crianças pequenas apresentam 

comportamentos imitativos no seu dia a dia. Essa freqüência com que as 

crianças imitam, espontaneamente, as outras e as suas educadoras, durante seu 

livre brincar e em todas as atividades escolares, instigou-me a querer aprofundar 

a compreensão desse fenômeno.  

A partir dos estudos neste Programa de Pós-Graduação, identifiquei 

também que os processos de imitação são apontados pelas diferentes teorias do 

desenvolvimento como sendo básicos e centrais na aprendizagem, importantes 

nas comunicações e interações sociais, na constituição da individuação e na 

vida de representação da criança em seu período ontogenético inicial.  

Ao estudar a fundamentação teórica da Pedagogia Waldorf, saltou-me 

aos olhos o valor que essa concepção, baseada na Antroposofia de Rudolf 



 

 

12

Steiner, dá ao papel da imitação nos seus procedimentos metodológicos e 

recomendações pedagógicas para as crianças da primeira infância.  

Como os Referenciais Curriculares Nacionais para a Educação Infantil1  

no Brasil (MEC/SEF, 1998) também realçam a importância do processo imitativo 

no desenvolvimento da criança, um estudo que se propõe a aprofundar o tema 

imitação deve ser relevante ao meio acadêmico, legitimando esta pesquisa.  

Este trabalho justifica-se, ainda, por possibilitar o diálogo entre duas 

concepções epistemologicamente distintas. Uma, espiritualista, fundamentada 

na Antroposofia, é abordada pelo lado de sua prática de Educação Infantil; sem 

que se objetive entrar no mérito do seu sistema filosófico em si, para a 

academia. A outra vertente, Walloniana, é materialista (dialética – marxista) e 

traz uma consistência acadêmico-teórica ao entendimento do papel da imitação 

no desenvolvimento da criança. Ainda quanto ao bloco teórico Antroposófico 

deste trabalho é importante frisar que optei por manter a linguagem própria e 

característica usada por Steiner àquela época, resguardando, assim, os 

aspectos históricos e maior fidelidade ao seu pensamento. 

Como simpatizante do que promove a integração, principalmente para 

crianças até os sete anos, averigüei que sistemas de “educação integral” são 

tidos como os que atendem o ser humano em suas relações consigo próprio e 

com seus pares, com o meio ambiente e com os demais seres vivos, em todas 

as dimensões: física, emocional e mental-espiritual. (Algumas linhas 

pedagógicas “integralistas”, tais, como, Ecopedagogia e cidadania planetária, 

Pedagogia holística – educação para a paz, Teoria das inteligências múltiplas, 

Educação em valores humanos, Educação pós moderna, etc., podem ser 

                               

1De agora em diante os Referenciais Curriculares Nacionais para a Educação Infantil serão, neste 
trabalho, citados pela abreviatura RCNEI (MEC/SEF, 1998). 



 

 

13

conferidas, entre outros, nos seguintes autores: Gutiérrez e Prado, 1999; 

Cardoso, 1995; Weil, 1993 e 1998; Naranjo, 1991; Santo, 1998; Fonseca, 1998; 

Sai, 1999; Gardner, 2001; Martinelli, 1999 e 1996). 

Como já dito no resumo, para os RCNEI (MEC/SEF, 1998), para Wallon e 

pós wallonianos e, também, para Rudolf Steiner e autores antroposóficos, a 

criança é concebida como ser integral, o que significa: um ser inteiro, complexo, 

não fragmentado. Em Wallon, é a “pessoa completa” com o orgânico–psíquico 

(emocional/mental) e o social integrados, em íntima relação. Em Steiner, é a 

realidade da integração das dimensões: etérico-física, anímica-emocional, 

mental-espiritual2, ou, corpo, alma, espírito. Dessa última dimensão originam-se 

os postulados metodológicos da Educação Infantil Waldorf, pela compreensão 

das necessidades educacionais da criança (ser espiritual) em cada fase de sua 

formação para a vida na terra. 

Tentando estabelecer relações entre o que observava e vivia na prática 

junto às crianças e as teorias, num cotejo das opiniões dos psicólogos que 

influenciaram o campo da Educação (com foco na imitação), encontrei em 

Vasconcellos e Valsiner (1995) que tudo o que se encontra nessa literatura 

sobre o tema são desdobramentos diversificados e explorações de várias 

facetas das idéias originais de James Mark Baldwin3. A partir desse comentário, 

pude também constatar a temática imitação sempre presente nos estudos da 

ontogênese humana e a influência de Baldwin sobre autores, como: Jean Piaget, 

Lev Vygotsky e Henri Wallon. Segundo Vasconcellos e Valsiner (1995) e 

                               

2Definição de Espiritual, segundo o dicionário Aurélio:  (do lat. Spirituale): Relativo ou pertencente ao 
espírito (por oposição à matéria): vida espiritual, incorpóreo, imaterial (HOLANDA, 1998). 
3 Baldwin, J. M. Imitation: a chapter in the natural history of consciouness. Mind, 3 (nova série) , 1894, p. 
26-55. 



 

 

14

Pedrosa (1989), os autores Piaget e Piaget & Inhelder4 centraram seus estudos 

mais no indivíduo, direcionando-o para o desenvolvimento cognitivo, sem 

enfatizar os aspectos afetivos e sociais. Vygotsky (1984), no entanto, explorou 

as influências do contexto sócio histórico cultural no processo imitativo, 

atribuindo a este o status de precursor na formação do seu conceito de zona de 

desenvolvimento proximal5.  Já Wallon (autor ainda pouco conhecido no Brasil) 

tem ampla obra psicológica e pedagógica que confere importância primordial ao 

papel interativo da emoção e da imitação no desenvolvimento infantil 

(BUTTERWORTH6, apud VASCONCELLOS e VALSINER, 1995) e à função do 

meio social, físico e ideológico na psicogênese individual (DANTAS7, apud 

VASCONCELLOS e VALSINER, 1995).   

De acordo com os RCNEI (MEC/ SEF, 1998), os autores Jean Piaget, Lev 

Vygotsky e Henri Wallon tanto têm convergências como divergências nas suas 

concepções e influenciaram marcadamente o campo da educação, 

compreendendo a criança como agente ativo de seu desenvolvimento e 

aprendizagem.  

Dentre esses autores citados pelos Referenciais, Wallon foi escolhido 

para a fundamentação teórica deste trabalho porque sua abordagem é mais 

condizente com a concepção completa de ser humano que se verifica na 

Antroposofia e nas recomendações Waldorf para a prática pedagógica de 

                               

4PIAGET, J. A formação do símbolo na criança: imitação, jogo e sonho, imagem e representação ... 2ª ed. 
Trad. Álvaro Cabral,  Rio de Janeiro: Zahar, 1975 (orig. 1964) e PIAGET, J. E INHELDER B. A função 
semiótica ou simbólica. In A psicologia da criança. 6ª ed. Trad. Octavio Mendes Cajado. São Paulo/ Rio de 
Janeiro: DIFEL, 1980. p. 46-79.  
5 Zona de desenvolvimento proximal - Zona que se caracteriza pela distância entre o nível de 
desenvolvimento REAL, onde há a solução independente dos problemas, e o nível de desenvolvimento 
POTENCIAL, em que as interações promovem avanços, proporcionando que a criança possa realizar, com 
a ajuda dos outros, quer sejam adultos (educadores) ou pares de idade mais experientes, alguma coisa de 
que sozinha ainda não é capaz (RCNEI, v. I, 1998, p. 32). 
6 Butterworth, G. A discussion of some issues raised by Piaget’s Concept of childhood egocentrism. Em 
M.V. Cox (ed.) Are Young children egocentric?  Batsford Ac.& Educ. Ltd,  1980,  p. 17-40. 
7 DANTAS, H. A infância da Razão: uma introdução a Psicologia da Inteligência de Henri Wallon. São 
Paulo: Manole, 1990. 



 

 

15

Educação Infantil, por seu marco teórico ressaltar as relações do meio social e 

do orgânico com o desenvolvimento mental, colocando “as emoções” e “a 

tendência à imitação” como instrumentos desse processo. Com efeito, vi esses 

comportamentos amplamente presentes nas brincadeiras livres, fantasias – 

imaginações, movimentos espontâneos da criança, aprendizados etc., assim 

como também Dantas (1992) citou em suas pesquisas. 

A Pedagogia Waldorf se preocupa, então, com o corpo, a alma e o 

espírito da criança pequena, objetivando passar-lhe segurança, para que 

construa em si a confiante mensagem de que “o mundo é bom”. Isso é buscado 

pela dedicada disposição interna à compreensão da criança integral, coerente 

com as harmônicas atitudes externas das educadoras Waldorf, que almejam ser 

dignas de serem imitadas, e, também, pela aceitação incondicional de cada 

criança que está a seus cuidados, como individualidade ímpar, espiritual.  

O sistema Waldorf de ensino busca respostas às problemáticas 

fundamentais da sociedade e chama a atenção para a importância maior da 

educação no período inicial de vida da criança, em que os bons hábitos devem 

ser cultivados, pelo efeito positivo disso para toda a vida, uma vez que 

proporcionam a constituição de princípios éticos morais em corpo, psiquê e 

mente sãos, pela prática coerente com o propósito de deixar viver o germe da 

liberdade em cada ser humano e, ao mesmo tempo, fortalecer e disciplinar a 

vitalidade exuberante da natureza física e emocional da criança (FEDERAÇÃO 

DAS ESCOLAS WALDORF NO BRASIL - FEWB, 1999). Segundo Steiner (1995), 

pela repetição inconsciente (e consciente, após certa idade) de ritmos 

constantes e ações significativas e úteis é que, desde a Educação Infantil nas 

escolas Waldorf, se implantam, de fato, os bons hábitos e o germe do cidadão 

ético, cooperativo, e da responsabilidade social e ambiental.  



 

 

16

Essa é uma pedagogia que fundamenta sua prática educativa na unidade 

harmônica “corpo-alma-espírito” ou “físico-anímico-espiritual”, onde o âmbito 

anímico-espiritual é visto como a essência individual única do ser humano e o 

corpo físico é sua imagem e seu instrumento para a concretização de sua 

plenitude (PASSERINI, 1998; FEWB, 1999). A realização da Pedagogia Waldorf 

tem como objetivo permitir que cada ser encontre um propósito na vida ao 

chegar à idade adulta; nas palavras de Steiner8 “nostro objectivo mayor es de 

formar seres humanos libres, aptos a establecer, por si mismos9, metas y 

direcciones para sus vidas”.  

De acordo com a Pedagogia Waldorf, o Jardim de Infância deve ser o 

espaço para o livre e o lúdico na vida da criança (as atividades lúdicas são 

tidas pelas pesquisas psicológicas de hoje como indispensáveis à formação da 

pessoa, segundo os Referenciais). Ludicidade é entendida como sinergia entre o 

pensar, o sentir e o agir (o “Querer”, de Steiner10), permitindo e estimulando que 

a criança se dedique seriamente ao seu Livre Brincar, à Imitação, à Imaginação 

/ao Faz-de-Conta, como lhe é natural e próprio nessa idade, que a prepara para 

enfrentar, com igual seriedade, entrega, tenacidade e interesse, os seus 

compromissos na vindoura idade escolar (IGNÁCIO, 1993, 1995; STEINER, 

2000). Quer dizer, é o gosto, a dedicação e o prazer experimentados no seu 

concentrado e absorto brincar na primeira infância que se transferirão para as 

tarefas e atividades escolares e trabalhos futuros.  

Na concepção Antroposófica (STEINER, 2000; LIEVEGOED, 2001; 

PASSERINI, 1998; KÖNIG, 1997), a criança pequena estaria como que unida a 

tudo e a todos, precisando, para desenvolver sua maturidade e capacidade de 

                               

8 Fonte: Agenda Guia do Jornal ELO. Disponível em http://www.elo.organismo.br,  Acesso em novembro 
2002. 
9Isso é verdadeiro após o período de maturação, aos 21 anos, ao atingirem a idade adulta. 
10 Cf.  no final dos itens 2.2 e 2.3 deste trabalho: explanação sobre o QUERER-AGIR, SENTIR e PENSAR. 



 

 

17

compreender, trilhar caminho semelhante ao da humanidade em sua filogênese: 

desenvolvendo seu físico corpóreo nos primeiros anos de sua vida (até a troca 

dos dentes), depois passando por um amadurecimento anímico–emocional 

(entre a troca dos dentes e a puberdade) para, finalmente, chegar à maturidade 

mental. É somente entre os 14 até os 21 anos que o ser humano fica mais apto a 

entender e ingressar completamente no campo das teorias, onde predomina o 

mundo das idéias, dos conceitos e abstrações, das leis matemáticas, etc. É 

quando seu cérebro e organismo ficam biológica e psiquicamente “prontos” para 

a vida intelectiva pura, segundo a visão de Steiner (1995; 2000), como vamos 

aprofundar, mais à frente, no Capítulo Waldorf, deste trabalho (item 3). 

Nas instituições de Educação Infantil Waldorf, a criança, até os seis anos 

e meio ou sete, tem a possibilidade de permanecer imersa no mundo 

indiferenciado, lúdico, imaginativo e imitativo que ela precisa para o seu 

desenvolvimento nessa fase da vida, onde não se faz apelo à conscientização, à 

intelectualização, aos raciocínios lógico-abstratos, à sua separação precoce do 

mundo natural e social com o qual ainda é uma íntima unidade.  

Na serena rotina que ali tem lugar pode subsistir a necessária atmosfera 

de “sonho e fantasia” apropriada para que os sentidos corporais (ditos 

“inferiores”, por Steiner11) desenvolvam-se adequadamente nessa fase: tato, 

movimento, equilíbrio, vitalidade, e, também, para o cultivo dos sentidos 

“medianos”: audição, paladar, visão, térmico, olfato (AEPLI, 1993; STEINER, 

1995; YAARI, 1991; FEWB, 1999). As tarefas e ofícios normais da vida cotidiana 

doméstica são desempenhados com atenção e compreensão dos seus 

significados educativos pela educadora e, por imitação, a criança aprenderá as 

habilidades necessárias ao seu desenvolvimento (HEYDEBRAND, 1996).  

                               

11 Cf. item 2.3 – Percepção e Organismo Sensório. 



 

 

18

Para Steiner (1995; 2000) o fazer “acordar precocemente” para a 

abstração e racionalidade do pensar não é adequado. Não intelectualizar cedo a 

criança também tem sido sugerido por atuais estudos neurobiológicos da 

formação cerebral, que dizem que a criança, quer do ponto de vista 

neuropsicomotor, quer do emocional, atinge a maturidade por volta dos sete 

anos, podendo, então, iniciar os processos de pensamento abstrato, 

atenção/concentração, raciocínio lógico, memorização voluntária, alfabetização, 

contenção física e voluntária dos movimentos etc., em equilíbrio psíquico 

(COELHO, 1999, p. 214;  BARRETO, 2003).  

O aconchego e o amor que a criança precisa receber para instalar 

segurança para toda a sua vida vem pela mão da educadora e pela repetição 

tranqüila de um ritmo diário estabelecido, previsível, mas cheio de expectativas a 

cada dia (BERTALOT,  2001; STEINER, 1995). Ritmo este que, ao compor a 

estrutura de aulas do Jardim de Infância Waldorf, não perde de vista garantir 

“espaço-tempo”, especialmente reservados para o acolhimento do livre brincar 

de cada um, com suas imitações espontâneas, imaginações e fantasias, na 

expressão do seu mundo interno, psíquico, dando continente à movimentada 

auto-expressão corporal, num exercício diário de liberdade e desenvolvimento da 

atividade própria da criança, tal qual os RCNEI (MEC/SEF, 1998) propõem para 

a Educação dos pequenos, em nosso país.   

Há 80 anos o sistema de ensino Waldorf vem sendo adotado12 no mundo 

todo, com amplo crescimento das suas escolas e fácil adaptação nas diversas 

culturas. No mundo, são, atualmente, 859 escolas registradas, fora muitos 

Jardins de Infância Waldorf que estão iniciando atividades, nas mais diversas 

cidades do globo. Esse método tem sido adotado, atualmente, em muitas 

                               

12 Disponível em: http://sab.org.br , http://sab.org.br/pedag-wal/lawaldir.htm, e  http://sab.org.br/pedag-
wal/jardins.htm. Acesso em junho de 2003. 



 

 

19

escolas no Brasil, dentre as quais, algumas pertencentes a convênios com as 

redes oficiais de ensino municipais e estaduais. Já são 13 escolas particulares 

completas no país (Educação Infantil até o Ensino Fundamental e/ou Médio) e 

muitos Jardins de Infância avulsos, totalizando 39 unidades até agora 

registradas no território nacional. O número de instituições tem aumentado no 

Continente Americano e também no Brasil13, onde existem Cursos de Formação 

especializados (de quatro anos, com mais de 3.000 horas /aula). Em São Paulo, 

por exemplo, o Curso de Formação para Professores em Pedagogia Waldorf, 

que funciona na Escola Rudolf Steiner, é reconhecido pelo MEC14 como 

Habilitação oficial para o Magistério, tendo, inclusive, carga horária bem maior do 

que a mínima exigida (FEWB, 1999). O “Curso Brasil” de Pedagogia Waldorf, 

apoiado pela Associação Beneficiente Tobias, também está formando 

professores em quatro regiões do território nacional, em cursos de quatro anos 

(quatro módulos ao ano), com 3.000 horas /aula, para atender a demanda de 

professores Waldorf capacitados no país (Brasília, Florianópolis, Fortaleza e 

Friburgo).  

Na 44a sessão da Conferência Internacional sobre Educação em 

Genebra, em outubro de 94, para os Ministros da Educação de países membros 

da UNESCO e organizações internacionais, o Internacional Bureau of Education 

da UNESCO apresentou a Pedagogia Waldorf pelos “Amigos da Pedagogia de 

Rudolf Steiner”15. Houve exposição no hall central com os trabalhos dos alunos e 

bibliografia sobre a Pedagogia Waldorf, visitas guiadas pelos alunos à Escola 

                               

13 Em outubro de 2002, em conceituada revista de circulação nacional (Veja), a Escola Rudolf Steiner foi 
citada em reportagem de capa como uma das 15 melhores escolas de São Paulo (Educação Infantil ao 
Ensino Médio). 
14 Pelo parecer CEE  nº 576/97 e pela Portaria da Dirigente Regional da 17ª Delegacia de Ensino da Capital 
(SP). 
15  Na versão original: Fruende der Erziehungskunst Rudolf Steiner – A Educação na Primeira Infância – 
foi artigo publicado em uma edição especial da Revista Erziehungskunst, Stuttgart, Alemanha, Editora 
Freies Geistesleben, 1992. 



 

 

20

Rudolf Steiner de Genebra, palestras, colóquios, debates e mesas redondas com 

especialistas internacionais em que intercâmbios sobre a ação e benefícios 

deste método educativo se deram, especialmente para áreas de crises sociais e 

culturais. 

Nos EUA, segundo Armstrong e Casement (2001), essa é uma das 

pedagogias que mais crescem atualmente, existindo Cursos de Formação de 

Professores Waldorf em vários locais, como o Sunbridge College em New York, 

e o Rudolf Steiner College na Califórnia (SCHAEFER e VOORS, 2000), além de 

Cursos de Mestrado em Pedagogia Waldorf, como, por exemplo, o Waldorf 

Teacher Training, de Antioch New England, em New Hampshire16 - EUA.  

Essa difusão tem se favorecido por ser essa uma “pedagogia aberta”, que 

responde por uma concepção de ser humano e seu desenvolvimento, que 

respeita as questões geográficas e o momento histórico-cultural-social em que o 

educando vive. Não oferece modelos, métodos rígidos, ou receitas, mas 

pressupostos coerentes e flexíveis, dando a possibilidade para que cada povo, 

respaldado no professor–realizador da pedagogia, possa aplicá-la, de acordo 

com suas convicções pessoais-culturais próprias, peculiares e regionais.  

Ainda segundo os RCNEI, há no país um consenso de que a educação na 

primeira infância deve promover a integração entre os aspectos físicos, 

emocionais, afetivos, cognitivos e sociais da criança, uma vez que elas são 

seres complexos, íntegros e indivisíveis. Nas interações que estabelece com as 

pessoas e com o meio que a circunda, a criança tenta compreender o mundo em 

que vive e, pelas brincadeiras, expressa a sua condição de vida, seus anseios e 

desejos. E é por essas interações com as pessoas e seu meio, que constrói, 

                               

16 Disponível em www.antiochne.edu  e  http://eddept.antiochne.edu/EDDegrees. Acessado em agosto de 
2003. 



 

 

21

ativamente, seus conhecimentos, não simplesmente copiando a realidade, mas a 

partir de um trabalho interno e intenso de criação, significação e “re-significação”. 

Segundo os Referenciais, a Educação Infantil tem por finalidade cuidar e educar, 

e isso compreende atender às necessidades próprias das crianças até seis anos, 

quais sejam, entre outras: ter liberdade para se auto expressar cinética, postural, 

emocional, imaginativa e ludicamente, conquistando sua autonomia, aprendendo 

a respeitar e aceitar as diferenças – o outro e a si mesmo, construindo auto 

estima e identidade diferenciada dentro do meio social a que pertence (MEC/SEF, 

1998).   

De acordo com isso, vemos, então, que muitas das práticas usuais 

Waldorf são também apontadas, pelos Referenciais, como fundamentais para a 

Educação Infantil. O brincar, por exemplo, tem lugar preponderante nas 

indicações dos Referenciais, por contribuir com a interiorização de modelos dos 

adultos como fator constitutivo do processo de diferenciação e da formação da 

identidade da criança (RCNEI, MEC/SEF, 1998, v. 2, p. 33). Suas orientações 

explicam que os conhecimentos, na criança, encontram-se fragmentados e 

esparsos, vindos de várias fontes (da imitação de exemplos de seus pares de 

espécie – adultos ou infantis –, de vivências, de livros, filmes, relatos, etc.) e que, 

pela brincadeira, ela agrega-os, estabelecendo os vínculos entre as 

características do papel assumido com os demais que já entabulou com seus 

parceiros. Assim, experimentando o mundo e compreendendo suas interações 

com as pessoas, sentimentos e conhecimentos diversos, a criança pode resolver 

as situações e problemas que lhe instigam.  

De acordo com os RCNEI (1998), a imitação é um dos recursos que a 

criança, para o seu desenvolvimento, utiliza em brincadeiras com outras crianças 

(juntamente com o faz-de-conta, a oposição, a linguagem e a apropriação da 

expressividade corporal). Desde pequenas as crianças reproduzem sons, 



 

 

22

gestos, posturas, expressões faciais, vindos de pessoas com as quais convivem. 

Assim, brincam, imitando, e comunicam-se, diferenciam-se e representam 

papéis, desenvolvendo a imaginação e capacidades como atenção, memória, 

linguagem, aprendizagens de habilidades diversas, socialização etc.  

Brincar, de acordo com os RCNEI (1998), é o instrumento pelo qual a 

criança imita a vida, mas, também a transforma, pelas interações que possibilita. 

As experiências prévias e aprendizados já adquiridos sintonizam-se com o que o 

momento presente da brincadeira lhe sugere, ampliando seus conhecimentos 

pela criação de situações imaginárias novas, em que se experimenta, integrando 

e conscientizando acontecimentos de suas experiências ainda não 

compreendidos. Brincar não é mentira nem ilusão, afirmam essas 

recomendações oficiais. É uma atividade da criança, que desenvolve a sua 

imaginação e interpretação da realidade. No livre brincar a criança é autora de 

seus papéis, escolhendo-os sem a intervenção do adulto. Pensa e soluciona 

problemas, longe das pressões das situações concretas da realidade da vida, 

dos objetos externos, mas, desenvolvendo autonomia. Por isso, existe a 

recomendação nos Referenciais para que o livre brincar nas instituições de 

Educação Infantil no país seja uma realidade, pois, a criança tem motivações 

intrínsecas para brincar, e essa é uma atividade fundamental ao seu 

desenvolvimento. Neste aspecto é especialmente válida a observação que se lê, 

logo na introdução do volume 1 (RCNEI, 1998, p.11, 17), sobre a grande 

diferença existente entre o que o texto oficial recomenda e o que se observa na 

realidade da Educação Infantil no país.  

Assim, este estudo sobre imitação está sintonizado com as sugestões 

contidas nos RCNEI (1998) para que as creches no Brasil criem condições, no 

cotidiano das crianças, em que tenham lugar práticas pedagógicas 



 

 

23

encorajadoras de brincadeiras, manifestações da autonomia e da atividade 

própria da criança, sempre ricas em imitações. 

Um dos meus objetivos enquanto pesquisadora do campo da educação 

foi conhecer iniciativas com o compromisso de “proteger a infância”. A Aliança 

pela Infância (Alliance for Childhood Internacional17 – movimento para o qual 

convergem instituições e ONGs com propostas solidárias de apoiar a infância, 

tratando a criança de acordo com suas reais necessidades, determinadas pelo 

estágio de desenvolvimento em que se encontra) e as instituições Waldorf de 

Educação Infantil foram as que se sobressaíram neste aspecto, pela coerência, 

integralidade e consistência de suas propostas. Optei por enfocar a Educação 

Infantil Waldorf por ela proporcionar, em sua prática pedagógica, condições, 

espaço e tempo para o exercício da “atividade própria” da criança e do seu livre 

brincar, respeitando-os como pressupostos básicos para a educação na primeira 

infância. Como se vê, isso está em perfeita consonância com as indicações 

atuais do MEC para a Educação Infantil no país.  

Encaro, portanto, esta oportunidade de aprofundar o tema “imitação na 

ontogênese da criança” como uma tarefa que poderá contribuir na divulgação da 

necessidade de se garantir tempo, espaço e ambientação propícia para imitação 

espontânea, faz-de-conta, imaginação criativa, desenvolvimento da autonomia - 

auto expressão - movimento - atividade própria da criança nas instituições de 

Educação Infantil.  

                               

17 Disponível em: http://www.aliancapelainfancia.org.br/ e 
http://www.aliancapelainfancia.org.br/palestras/palestra(07.07.01).htm. Acessados em julho de 2003. 



 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

CAPÍTULO 1 – MÉTODO  



 

 

 

 

 

 

 

 

1.1 – Objetivos 

1.1.1 – Objetivo Geral:  

Estudar o processo de imitação no Desenvolvimento da Criança de 

acordo com duas concepções teóricas: a Antroposofia - Pedagogia 

Waldorf, de Rudolf Steiner, e a Psicogênese, de Henri Wallon, refletindo 

sobre suas implicações para a educação na atualidade.  

 

1.1.2 – Objetivos Específicos: 

a) Indicar a concepção de imitação e a sua importância no 

desenvolvimento da criança e na Educação Infantil, segundo a 

Antroposofia.  

b) Indicar a concepção de imitação e o seu papel no 

desenvolvimento infantil sob a ótica da Teoria Psicogenética de 

Henri Wallon. 

c) Evidenciar possíveis concordâncias e contradições entre as duas 

vertentes teóricas, relativas ao processo imitativo e aos 

indicativos educacionais decorrentes desse processo.  

d) Tecer considerações finais sobre a comparação entre as duas 

vertentes no tocante as influências dessas concepções 



 

 

26

(walloniana e antroposófica) para uma prática pedagógica na 

atualidade.  

 

1.2 – Objeto     

 Estudo teórico do papel da imitação no desenvolvimento infantil 

pelas concepções de Rudolf Steiner (Antroposofia – Pedagogia Waldorf) e Henri 

Wallon (Psicogenética), e sua função como princípio educativo básico da 

Educação Infantil Waldorf. 

   

1.3 – Procedimento adotado na pesquisa 

Nesta pesquisa teórica, de caráter qualitativo, o papel da imitação no 

desenvolvimento infantil é investigado pelas concepções teóricas de Rudolf 

Steiner (Antroposófica – Pedagogia Waldorf) e de Henri Wallon (Psicogenética).  

“Tudo o que é dito ou escrito é susceptível de ser submetido a uma 

análise de conteúdo”, dizem Henry e Moscovici18 (apud BARDIN, 1977, p. 33).  

Assim, neste trabalho, procedeu-se com inspiração na análise de 

conteúdo preconizada por Bardin, porém, de modo simplificado e generalizável. 

Como Wallon tem ampla obra publicada em livros e Steiner tem grande parte da 

obra consultada para este trabalho, originada em suas falas em seminários e 

conferências (atualmente transcritas em livros ou publicadas na Internet19), 

optou-se por esse processo hermenêutico de análise.  

A hermenêutica, a arte de interpretar os textos sagrados ou 
misteriosos é uma prática muito antiga. Mensagens obscuras 
que exigem uma interpretação, mensagens com um duplo 
sentido cuja significação profunda (a que importa aqui) só pode 
surgir depois de uma interpretação cuidada (...) Por detrás do 

                               

18 HENRY, P. e MOSCOVICI, S. Problemès de l’analyse de conteus. em Langage, Setembro 1968, nº II. 
19 Cf. site da Sociedade Antroposófica do Brasil - http://www.sab.org.br/antrop/GA-EWRS-1.htm   



 

 

27

discurso aparente geralmente simbólico e polissêmico esconde-
se um sentido que convém desvendar (BARDIN, 1977, p. 14).  
 

Na análise de conteúdo de Bardin (1977, p. 29-31) sempre há dois pólos 

em vista: desejo de rigor e necessidade de descobrir, ir além das aparências. Há 

o objetivo de ultrapassar incertezas, inquirindo-se se a interpretação do texto 

está razoável, se é válida e generalizável. Também procura o aprofundamento 

da compreensão na leitura. Transitando entre a necessidade de uma “verificação 

prudente” e interpretação brilhante, a análise de conteúdo tem duas funções que 

se complementam, na sua prática: em primeiro lugar, a heurística – que 

enriquece a exploração e promove descobertas. É analisar o conteúdo “para ver 

o que dá”. Em segundo, temos as hipóteses possíveis submetidas aos diversos 

métodos de análise e verificações sistemáticas. É a análise de conteúdo 

“servindo de prova”. 

Inferir, de acordo com a análise de conteúdo de Bardin (1977, p. 39) 

significa usar uma “operação lógica pela qual se admite uma proposição em 

virtude da sua ligação com outras proposições já aceites como verdadeiras”. (...) 

Inferir é extrair uma conseqüência20”. Não é raro, na prática científica, o processo 

inferencial, dedutivo, a partir de índices, indicadores, etc.  

“A análise de conteúdo procura conhecer aquilo que está por trás das 

palavras sobre as quais se debruça”, busca relações, outras realidades, através 

dos textos que se elege para a análise; permite formular hipóteses e objetivos, e 

elaborar fundamentos para uma interpretação final (BARDIN, 1977, p. 44 e 95). 

Para se proceder à análise, “fez-se falar” o material coletado, investigado, 

deixando que as hipóteses implícitas aflorassem, recortando-se o texto em 

unidades comparáveis, por temáticas, resultando nas inferências alcançadas. A 

noção de tema é muito usada em análise de conteúdo como unidade de registro 
                               

20 Petit Robert. Dictionnaire de la langue Française, S.N.L., 1972. 



 

 

28

(p. 105). O tema é uma unidade de significação com sentido próprio, uma idéia 

isolável, autônoma, que norteia os recortes. Há grande importância do contexto 

na análise qualitativa do material recortado, sob o risco de se alterar o 

significado. A inferência do sentido para a análise qualitativa temática deve estar 

ancorada na presença e contextualização do tema em questão.  

A pesquisa se desenvolveu de acordo com os seguintes passos: 

- Traçou-se sugestões para o “Título” e elaborou-se a “Introdução” do 

trabalho: “Justificativa” e “Objetivos”; 

- Iniciou-se a redação do “Método” – Capítulo 1;  

- Foram feitas várias leituras sobre a Pedagogia Waldorf e a filosofia 

que a inspira: a Antroposofia, consultando-se obras do próprio Steiner e várias 

outras, escritas por seus seguidores, como: Lievegoed, Heydebrand, König, 

Setzer, Goebel e Glöckler, Lanz, Ignácio, Kügelgem.  

Também se pesquisou em publicações da Federação das Escolas 

Waldorf no Brasil e nos sites da Sociedade Antroposófica do Brasil, da 

Pedagogia Waldorf Internacional, etc. Nessa revisão bibliográfica anotaram-se, 

para reflexão, os pontos centrais sobre a imitação, a visão de homem e 

desenvolvimento infantil e a proposta educacional egressos dessa perspectiva 

espiritualista que fomenta o trabalho. Após se ter uma apreensão geral da obra 

de Steiner, foi feita uma releitura dos vários apontamentos, submetendo-os a 

uma seleção qualitativa temática de investigação da concepção antroposófica de 

homem, do processo imitativo e sua função no desenvolvimento da criança e da 

proposta pedagógica Waldorf de Educação Infantil. Assim procedendo, produziu-

se o Capítulo 2.  

- Pela leitura acurada de vários livros, sites e artigos da obra de Wallon 

e de alguns de seus seguidores, anotou-se os pontos principais dessa 

concepção, investigando-se a relevância do processo imitativo no 



 

 

29

desenvolvimento infantil, segundo esse autor. Essas anotações resultaram no 

Capítulo 3; 

- Confrontando-se as duas vertentes procurou-se identificar pontos de 

divergências e sintonias para uma análise comparativa qualitativa das temáticas 

enfocadas, discutindo-as no Capítulo 4;  

- A partir das comparações sintetizadas na Discussão foi possível tecer 

as “Considerações Finais”; 

- Concluiu-se o trabalho com:  o fechamento do “Método” (Capítulo 1); 

re-ajustes necessários no “Título” e “Objetivos”; confecção de um “Resumo/ 

Abstract” representativo da pesquisa, para apresentação abreviada do mesmo; 

revisão geral e construção das “Referências Bibliográficas”.  



 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

CAPÍTULO 2 – CONCEPÇÃO ANTROPOSÓFICA 



 

 

 

 

 

 

 

2.1 – Introdução 

O idealizador da pedagogia Waldorf e da Antroposofia, uma das vertentes 

do presente trabalho, foi Rudolf Steiner. Nascido na Áustria, em 1861, Rudolf 

Steiner faleceu na Suíça, em 1925. Sua primeira formação foi em Ciências 

Exatas e, depois, doutorou-se em Filosofia e Letras.  

Aos 22 anos foi convidado a trabalhar nos arquivos Göethe-Schiller, em 

Weimar (Alemanha), o que lhe oportunizou desenvolver trabalhos com a obra 

desses autores e profusa atividade literária filosófica.  

Ao buscar articulações entre o mundo interior e o mundo exterior 

concreto, segundo Meyer21, (apud PASSERINI, 1998), Steiner aprofundou mais 

seus estudos sobre Göethe, percebendo nas suas idéias, indícios de um 

método: “trazer consigo, no rumo do espírito, toda a plenitude do mundo”. Nesse 

período em que residiu em Weimar, de 1890 a 1897, publicou obras que 

aprofundaram sua visão goethianística. São elas: Linhas básicas para uma teoria 

do conhecimento na cosmovisão de Göeth;, Verdade e ciência; A cosmovisão de 

Göethe; e Arte e estética segundo a cosmovisão de Göethe. Dessa época data 

também sua obra fundamental: A filosofia da liberdade, escrita em 1894.  

                               

21 MEYER, Rudolf.  Quem era Rudolf STEINER? Associação Pedagógica Rudolf STEINER. Trad. Daniel 
Brilhante de Brito. São Paulo, SP: Associação Pedagógica Rudolf Steiner, 1969, p. 60. 



 

 

32

Steiner trabalhou para construir uma teoria do conhecimento que deu 

origem a uma nova antropologia, que considera o homem de forma integral e 

articulada em suas dimensões biológica, social, histórica, cultural, planetária e 

espiritual. A Antroposofia, elaborada por ele e ampliada por estudiosos nos cinco 

continentes, significa "sabedoria a respeito do homem" e suas relações com o 

universo. Tem como objetivo responder aos anseios e às perguntas mais 

profundas do homem sem negar a matéria e a lógica científica, reconhecendo a 

existência de realidades transcendentes onde o homem é entendido como uma 

síntese do universo.  

Sua época foi a do fascínio pelas ciências materialistas, daí, ter essa 

concepção provocado polêmicas. Mas, hoje, o pensamento dele corresponde às 

buscas de perspectivas para as questões da existência, embora não tenha sido 

seu intuito dar soluções prontas, mas sim, apontar ao ser humano seu elo 

perdido com o cosmos, dizem, no prefácio, os editores de sua biografia, por 

ocasião da publicação do livro “Rudolf Steiner” (Hemlebem, 1989).  

Steiner escreveu uma autobiografia, de próprio punho, nos últimos anos 

de sua vida, quando enfermo no leito; mas, não gostava de falar de si mesmo. 

Foi muito comedido nas descrições de cunho pessoal, revelando-as apenas 

quando também traziam componentes de ordem espiritual, que justificassem, 

aos seus olhos, a sua publicação.  

Considerando o homem como um microcosmo inserido em um 

macrocosmo, Steiner aspirava a que o ser humano se reconhecesse como 

cidadão do universo, em seu caminho de desenvolvimento individual. Na sua 

perspectiva de respostas para as questões existenciais, ele postulou uma 

realidade de ser humano e de universo não apenas físico, mas transcendente e 

ideacional.  



 

 

33

Atualmente, seus fundamentos espirituais aplicam-se na prática, em todos 

os âmbitos da vida, com destaque para: Pedagogia Waldorf, Medicina 

Antroposófica, Agricultura Biodinâmica, Arquitetura, Organização Social e 

Empresarial, Pedagogia Curativa, Artes e Terapia Artística, Fonoaudiologia e Re 

Organização Corporal (método de Beatriz Padovan), Cantoterapia, Euritmia (Arte 

do Movimento), Arte da Fala, Psicologia, Assistência Social, Literatura em Geral, 

etc. 

Rudolf Steiner foi convidado pelo proprietário da fábrica de cigarros 

Waldorf-Astoria, em 1919, em Stuttgart, na Alemanha; para proferir palestras aos 

seus funcionários, como filósofo, artista e cientista que era. Desses encontros 

nasceu o convite para que ele fundasse uma escola para as crianças desses 

trabalhadores. Ao aceitar, ele o fez sob quatro condições: que a escola fosse 

aberta a todas as crianças cujos pais se interessassem pelo seu sistema 

educativo; que fosse co-educacional – unificada, com um currículo paralelo ao 

oficial, totalizando 12 anos para o ensino fundamental (enriquecido, portanto); 

que os professores fossem também os dirigentes e administradores da escola; 

que ela fosse sem fins lucrativos e que o governo exercesse o mínimo de 

interferência22.  

O industrial responsável pela Waldorf-Astoria, Emil Molt, aceitou as 

condições colocadas por Rudolf Steiner e, em 7 de setembro de 1919, foi aberta 

a Escola Waldorf Livre23. “Livre” porque foi concebida para receber todas as 

crianças, abarcando todas as convicções religiosas, uma vez que não 

professaria nenhum credo específico. A necessária presença da religiosidade no 

ensino, segundo a visão de Steiner, seria contemplada pela abordagem ética-

                               

22 Disponível em: http://www.micael.com.br/fr_antroposofia.htm e 
http://www.centrorefeducacional.com.br/waldorf.htm. Acessado em: julho 2003 
23 Disponível em: http://sab.org.br/  Acessada em maio de 2003 



 

 

34

moral, de respeito ao outro e reverência à natureza, através de princípios 

cristãos gerais, sem dogmas e sectarismos, como se dá nas Escolas Waldorf até 

hoje. Professores de diversas religiões são convidados para professarem ensino 

religioso, no âmbito escolar, quando as famílias externam seu interesse nesse 

sentido.  

Logo se seguiu a fundação de mais escolas na Alemanha, Inglaterra e 

Holanda. Após a 2ª Guerra, o aparecimento de iniciativas Waldorf passou a se 

dar em todo o mundo. 

A Antroposofia em si não é ensinada nas Escolas Waldorf. Nem mesmo 

no ensino médio, nas turmas de alunos mais maduros. Mas, a concepção 

antroposófica de homem influencia a metodologia, os conteúdos de cada 

classe/faixa etária, a formação dos professores, os pressupostos educacionais, a 

administração escolar sem fins lucrativos, etc.  

 

2.2 – Concepção de Homem e Desenvolvimento 

Este tópico fará um apanhado breve e geral da concepção de homem, 

seu desenvolvimento físico, anímico e espiritual, sob a perspectiva antroposófica 

para, posteriormente, tratar do desenvolvimento infantil, foco deste trabalho.  

O homem possui um corpo físico biológico determinado pela 

hereditariedade e instintos, uma alma ou psique em que ele reconhece em quê e 

como age, sente e pensa e uma dimensão espiritual, o eu. É só a si mesmo que 

pode referir-se quando pronuncia a palavra “Eu”. E seu “Eu” lhe proporciona 

participar como co-criador no mundo, superando a condição de criatura, 

libertando-o das leis exteriores que o criaram. 

O homem tem a potencialidade de desenvolver o andar, o falar, o pensar, 

o lembrar, o imaginar e o tecer relações sociais. Por meio dessas capacidades é 



 

 

35

que ele liberta-se do determinismo dos instintos, podendo acessar seu passado, 

refletir no presente e construir seu futuro, pois ele dispõe de memória e de um 

centro referenciado na consciência, ou seja, seu “Eu”.  

Essa dimensão centrada no “Eu” possibilita ao homem ter consciência de 

si, de suas sensações e sentimentos. Ele pode igualar-se aos animais, 

permanecendo aprisionado em seus instintos, vivendo para satisfazer seus 

desejos. Por outro lado, ele pode sair do âmbito dos instintos e elevar-se como 

ser espiritual, desenvolvendo-se como indivíduo único, consciente, realizando os 

mais nobres ideais. Sendo assim, a fundamentação deste trabalho concorda 

com a afirmação de Treichler24 (apud Passerini, 1998, p. 36) de que o homem 

“não é só um corpo como uma pedra; não é só um corpo com vida como uma 

planta; não é só um corpo animando como um animal. No homem foi 

acrescentado o ‘eu’, veículo condutor do espírito”. 

Lanz (1998) discorre sobre a triplicidade do ser humano ao falar das 

concepções essenciais à Pedagogia Waldorf. Essa concepção trimembrada dos 

processos é originada de uma perspectiva fenomenológica dos períodos da vida 

humana, que articula aspectos biológicos, psicológicos e espirituais. Para ele, e 

segundo Lievegoed (2001), o ser humano pode ser entendido como uma 

unidade ternária, composta de corpo, alma e espírito. Lembrando Schiller (1995), 

vê-se que ele diz que entre o corpo – a materialidade – e o impulso espiritual – 

individual do “Eu”, desenvolve-se o impulso lúdico, na região da alma.  

Na visão antroposófica da trimembração do homem há a articulação 

contínua desses três níveis. Eles não existem isoladamente e nem lado a lado – 

o biológico faz ponte com o psíquico, além de interagir com o espiritual, 

conforme se vê no esquema de Lievegoed (2001):   

                               

24 TREICHLER, R. Biografia e Psique. São Paulo, SP: Antroposófica, 1988.   



 

 

36

 

 

 

 

 

 

Ampliando o exposto acima, o filósofo Friedrich Schiller (1995)  afirma que 

com seu corpo o homem é cidadão do mundo – representado pela natureza ou 

matéria. E o homem é também cidadão do mundo espiritual ou ideal, com sua 

individualidade centrada no Eu. A natureza humana biológica propicia a base 

para a vitalidade, instintos e desejos. O mundo espiritual/cultural proporciona as 

idéias, normas e regras para a educação da natureza instintiva do homem. Na 

alma ou psique, o homem reconhece as idéias recebidas, intuídas, 

compreendidas e metamorfoseadas, os sentimentos de prazer e desprazer e as 

vontades que emergem do seu corpo. 

Esse desenvolvimento biológico, anímico e espiritual do ser humano se dá 

em etapas sucessivas, sistemáticas, orientadas por leis de maturação, em que 

mudanças estruturais ocorrem em pontos críticos, como se vê em Lievegoed 

(2001). No âmbito biológico verificam-se três estágios: amadurecimento, 

equilíbrio (adulto) e declínio (até a morte). O desenvolvimento da psique (ou 

alma) ocorre na polaridade entre a introversão e a extroversão, entre simpatias e 

antipatias. Já o crescimento espiritual se dá entre a criatividade e a sabedoria.  

Pelo desenvolvimento e aperfeiçoamento articulados dos três níveis 

abordados verifica-se que no físico encontra-se a possibilidade da ação, da 

vontade, da expressão no mundo; que no âmbito da alma centralizam-se os 

sentimentos, o prazer e o desprazer; e na perspectiva do pensar o homem pode 



 

 

37

impulsionar a humanidade, devotando-se a nobres ideais. No pensar, revela-se o 

âmbito espiritual e o homem, portador de consciência, contempla o mundo à 

procura da essência e significado contido nas próprias coisas e não em si 

mesmo. A articulação desses três âmbitos, centrada na consciência e seu 

desenvolvimento, permite ao homem conhecer a si mesmo e ao mundo. 

O homem contemporâneo, em sua evolução, passou da inconsciência 

para a autoconsciência, conquistando, na atualidade, a capacidade lógico-

abstrata do pensar.Referencia essa autora consultada que, para a Antroposofia, 

a humanidade repete, em sua ontogênese, a filogênese, mas com suas 

contribuições próprias da época, modificadoras da sua cultura. Ou seja, para 

Steiner há o acréscimo do que de novo e de original a experiência pessoal pode 

contribuir para a cultura, bem como, a cultura também pode agregar novos 

elementos ao desenvolvimento do homem25. 

Nos estágios primevos de cultura, Bos26 (apud Passerini, 1998) diz que, 

inicialmente, reconhecia-se no homem uma consciência ampla e sonhadora, 

abrangendo a Terra e todo o Cosmos – mas sem autoconsciência. Evidencia-se 

estado análogo no desenvolvimento da criança, uma vez que elas se 

apresentam na vida, inicialmente, não conscientes de si. 

Segundo essa visão, no desenvolvimento de qualquer organismo vivo 

verificam-se ritmos; e para o homem, verificam-se ritmos de mudança de sete 

em sete anos. Cada um desses períodos de desenvolvimento, ou “setênios”, 

originam-se a partir do interno do homem, e não somente de sua dimensão 

exterior.   

                               

25 Fonte: Aulas no Seminário de Formação em Pedagogia Waldorf.  Curso Brasil. Fortaleza –CE e 
Florianópolis –SC. Período de 2000 a 2003.  
26 BOS, A. Desafios para uma Pedagogia Social. São Paulo: Antroposófica, 1986.  
 



 

 

38

Então, do ponto de vista antroposófico, depois do nascimento físico, o ser 

humano passa por várias fases desenvolvimentais, que têm características 

próprias e que podem ser comparadas a “nascimentos” de novas capacidades, 

habilidades e competências.  

Durante o período de formação do ser humano, de 0 a 21 anos, verificam-

se três setênios, podendo se observar um paralelo entre o desenvolvimento da 

humanidade e o do indivíduo, onde  ocorre o paulatino acordar da consciência.  

No primeiro setênio, que vai da concepção até os sete anos, pode-se 

verificar que a criança tem necessidade de ser protegida no ambiente familiar 

(embora, atualmente, ela esteja, cada vez mais cedo, freqüentando instituições 

de Educação Infantil; o que fez com que as iniciativas Waldorf passassem a 

receber crianças bem pequenas, apesar da compreensão de que elas ainda 

deveriam estar restritas às poucas pessoas de seu meio íntimo, familiar, 

doméstico).  

No segundo setênio, o âmbito de ação social da criança se amplia quando 

de sua ida para a escola, para o ensino fundamental, dos sete aos 14 anos. Por 

fim, o adolescente estende ainda mais sua área de ação, em que a escolha do 

futuro profissional, as amizades e o namoro começam a fazer parte de seu 

universo e de seu amadurecimento e contatos com o mundo. Resumindo, para 

que a formação de um indivíduo esteja completa, até que ele atinja sua 

maturidade, fato que se dá aos 21 anos, três setênios de desenvolvimento geral 

são diferenciados:  

Primeiro  Setênio - De  0 a 7 anos;  

Segundo Setênio - De  7 a 14 anos;  

Terceiro  Setênio - De 14 a 21 anos.  



 

 

39

Uma síntese desses três setênios é apresentada sob a forma de gráficos, 

que serão reproduzidos a seguir, representando: o desenvolvimento físico; o 

desenvolvimento do pensar, sentir e agir; e o desenvolvimento psicossocial. 

Posteriormente aprofundar-se-á o estudo desses aspectos no primeiro setênio, 

alvo desta pesquisa.  

 

DESENVOLVIMENTO FÍSICO 

O desenvolvimento corporal do recém-nascido até a idade adulta verifica-

se em três grandes fases, ou setênios, mediante transformações físicas. 

Para Zeller27, (apud Lievegoed, 2001, p.18) é reconhecido que o 

desenvolvimento corporal da criança ocorre em grandes ritmos, em que o 

aumento e a extensão dos membros e da largura do tronco alternam-se (estirão 

e repleção, respectivamente). Sendo assim, como referenciado no quadro 

abaixo, as proporções do corpo mudam sensivelmente, caracterizando as 

diferentes fases:  

 

 

 

 

  

 

 

                               

27 ZELLER, W. Konstitution und Entwicklung. In: F. Husemann / O.Wolff, A imagem do homem como 
base da arte médica, vol. I. São Paulo, SP: Associação Beneficiente Tobias, 1978. 



 

 

40

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 
 

Gráfico retirado da Proposta para a Educação Infantil da Federação das Escolas Waldorf no Brasil, (1999, p.24): 
 

Para Lievegoed (2001), verifica-se que as fases de repleção ou aumento 

da largura do tronco aparentam ser pausas. O crescimento dos membros 

evidencia mudanças significativas. As mudanças ocorridas na cabeça e no rosto, 

em geral, despertam um interesse maior, pois caracteriza, de forma mais clara, a 

individualização do ser humano.  

 



 

 

41

DESENVOLVIMENTO DO PENSAR, SENTIR E AGIR E A APRENDIZAGEM 

Como já explicitado anteriormente, o filósofo Schiller (1995), que muito 

influenciou Steiner, considera que o homem é cidadão de dois mundos: o mundo 

da natureza ou matéria e o mundo espiritual ou das idéias.  

No âmbito da natureza o homem tem um corpo em cuja sede encontram-

se a vitalidade, os desejos, instintos e vontades. Nesse nível, como  homem 

primitivo, ele é inconsciente. No entanto, do mundo espiritual, da educação e da 

cultura o homem recebe toda sorte de elementos (as idéias, as normas, a 

organização, a forma); que permitem a sublimação e contenção de sua natureza 

instintiva e lhe dá a condição de pertença a um grupo social. Por outro lado, a 

partir do despontar de sua consciência, que lhe possibilita o desenvolvimento de 

sua individualidade centrada no “Eu”, ele forma sua personalidade em 

permanente aceitação e/ou confronto com a sociedade, e isso dá condições ao 

homem de deixar para trás sua instintividade pura; torna-se paulatinamente mais 

e mais consciente. Essa polarização entre idéia e desejo – entre instintos e 

elevação, ou seja, entre o pensamento e ação, pode gerar desconforto psíquico. 

Para que essa oposição não se contraponha cada vez mais é necessário 

desenvolver o âmbito dos sentimentos que propiciará a sensibilidade para o 

relacionamento entre ambos, pois é na alma ou psique, cujo aspecto central é o 

sentir, que o homem reconhece seus pensamentos, integra seus sentimentos, 

suas vontades básicas, podendo adequá-los a uma vida mental elevada, de 

nobres ideais, no exercício consciente da vontade purificada, etc. 

 

 

 

 



 

 

42

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

Gráfico retirado da Proposta para a Educação Infantil da Federação das Escolas Waldorf no Brasil, (1999, p.25): 

 
Considerando que o âmbito do sentir é a chave para o aprendizado, 

Schiller (1995) reconhece que para atingi-lo é necessário despertar sentimentos 

que motivem o pensar em consonância com o agir. Ele sugere, portanto, o lúdico 

– a brincadeira – e as atividades artísticas em geral para alcançar tal objetivo. 

 

DESENVOLVIMENTO PSICOSSOCIAL E A APRENDIZAGEM 

No desenvolvimento psíquico e social destacam-se aspectos mais 

específicos, relativos ao ensino e aprendizagem, que podem ser sintetizados em 



 

 

43

três âmbitos que orientam a prática pedagógica. No primeiro setênio, em que 

ocorre o predomínio da ação, o aprendizado deve priorizar o fazer, sem deixar 

de reconhecer a necessidade de desenvolver sentimentos; e 

pensamentos/conceitos concretos. No segundo setênio, a ênfase ocorre no 

aprender sentindo, congregando o pensar e o agir. No terceiro setênio, a 

predominância se dá no aprender pensando, com estratégias que permitam 

aperfeiçoar o desenvolvimento do sentir e do agir. 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

Gráfico retirado da Proposta para a Educação Infantil da Federação das Escolas Waldorf no Brasil, (1999, p.26) 



 

 

44

 
Finalmente, pela observação deste último gráfico pode-se considerar a 

relevância do desenvolvimento psicossocial fundada nos três princípios básicos 

da concepção antroposófica de homem, quais sejam, o corpo, a alma e o 

espírito, que nessa pedagogia devem ser desenvolvidos de forma articulada ao 

contexto social, pela educação do agir, sentir e pensar. Assim, na educação 

Waldorf, cada um dos setênios tem suas próprias leis (KÜLGELGEN, 1989). 

Cada faixa etária "exige" do professor uma atitude, conteúdo e estratégias 

distintas, porque tratam de momentos de desenvolvimento diferenciados, em que 

surgem interesses próprios, uma vez que cada período desses é demarcado por 

características próprias e metamorfoses, que desencadeiam uma nova 

percepção de si mesmo, do próprio mundo, do social. 

 

2.2.1 – O primeiro setênio  

Baseando-se principalmente em: Lanz (1998), Steiner (1995, 1996, 2000), 

Kügelgen (1989), Lievegoed (1999 e 2001) e na Proposta Educacional Waldorf 

para a Educação Infantil (1999), tratar-se-á aqui das características do primeiro 

setênio, onde a constante presença da imitação tem implicações significativas 

para a prática pedagógica de Educação Infantil.  

É a partir dos estímulos do meio que a organização do corpo físico da 

criança se dá. Seus órgãos sensoriais se formam pela influência do ambiente 

anímico-espiritual em que vive e esse contribui também para a conformação dos 

seus órgãos internos, peculiaridades psíquicas, mentais, espirituais, etc.  

As forças formadoras dos órgãos do corpo humano foram chamadas de "o 

arquiteto interior", por Steiner; antigamente eram chamadas de "corpo etérico-

vital" por alguns filósofos. Biologicamente a vida vegetativa possui uma vitalidade 

que intervém na formação e regeneração do corpo, sendo reconhecida por 



 

 

45

sensações de “bem ou mal estar”, dor e/ou prazer, conforto ou desconforto. Essa 

força existe abundantemente nas crianças e é muito menos presente nos idosos, 

pois, nesses, são as energias espirituais que predominam. Tanto é que as 

feridas das pessoas de idade cicatrizam mais lentamente, é menor sua 

necessidade de sono, enquanto prepondera sua capacidade intelectual.  

Durante os primeiros sete anos de vida, o arquiteto interior ocupa-se 

principalmente da formação do corpo (órgãos internos), estruturando-o, dando 

forma e aperfeiçoando o organismo. Todas as energias da criança são 

naturalmente voltadas para seu desenvolvimento físico. A presença desse 

arquiteto não é percebida pelos sentidos, pois é de natureza “supra-sensível” e 

realiza sua tarefa com sabedoria inata.  

A criança manifesta sua plena volição28 através de intensa e incessante 

atividade corporal. Essa atividade (sendo livre ou cerceada) é que, futuramente, 

vai se metamorfosear como maior ou menor capacidade para a pessoa atuar 

com liberdade no âmbito cultural – intelectual.  

A primeira infância é uma fase em que a criança tem uma grande abertura 

em relação ao mundo, por não ter resistência anímica alguma. Ela é  una a tudo 

e a todos. Não tem nenhuma sensação de separatividade com nada. Acolhe 

todos e tudo o que vem do ambiente ao seu redor, entregando-se com abertura 

e confiança ilimitadas. Vive no estado de ingenuidade paradisíaca, onde o bem e 

o mal se confundem indistintamente e onde ela própria se vê como sendo o 

próprio “todo”, imitando tudo, em entrega total ao que o ambiente lhe impinge, 

lhe sugere. Assim, progressivamente, vai construindo os limites de sua 

identidade ao perceber a si mesma no reconhecimento das coisas e do outro.  

                               

28 Volição / Atividade VOLITIVA – É o agir espontâneo, próprio da criança. O “QUERER” se 
manifestando, pela atividade do sistema metabólico motor (STEINER, 1995)  



 

 

46

Nesse percurso, um fato marcante, entre os dois a três e meio anos de 

idade, é o momento em que a criança começa a dizer “Eu” para si. Até então ela 

dizia de si mesma: Bia vai comer tudo, por exemplo, reconhecendo-se como os 

outros a chamam, por sentir-se una ao mundo. Após reconhecer-se como em 

“Eu” começa a se distinguir, sentir-se separada. Encontra o “tu”, as outras 

pessoas. As teimosias próprias dessa idade devem ser encaradas pelos 

educadores como oposições para o conhecimento da força e capacidade do 

“Ego” da criança que desponta. É educativo que o adulto não entre em choque 

com a vontade da personalidade, que se exercita nessa idade, e que contorne os 

conflitos, ludicamente, através da criação de estorinhas, brincadeiras e imagens 

próprias a cada situação, levando a criança a executar o necessário e, ao 

mesmo tempo, dando espaço para que ela se auto afirme positivamente. 

Em torno dos três a quatro anos, a criança vai adquirindo maturidade para 

lidar mais com “os outros”, estabelecendo vínculos; convive socialmente num 

âmbito maior. As imagens das vivências que a criança guarda em si são 

inspiradoras de sua fantasia. Aparecem as primeiras ampliações de um pensar 

ainda muito “fantasioso”, em que a realidade não se reflete tal qual é, mas é feita 

de elementos móveis, reais ou não, que se unem arbitrariamente. A imitação e a 

fantasia transformam a forma do brincar, que já não é só alegria pelo uso de 

suas possibilidades físicas, rítmicas, corpóreas, mas, começa a conter 

elementos esparsos, ainda incipientes de representação. É nessa idade que 

corporalmente os braços e as mãos se desenvolvem mais e há domínio do uso 

da respiração, do despertar da região rítmica torácica. A criança já sabe apagar 

uma vela com o direcionamento de seu sopro, gosta de cantar, brincar com 

gestos da mão e dedos, falar versinhos, etc. Adora balançar-se alto nos 

balanços, procurando por seu próprio ritmo respiratório, e é só a partir desse 

momento que a Antroposofia recomenda a saída da criança de casa para a 



 

 

47

escola. De acordo com a Proposta Educacional para a Educação Infantil 

Waldorf, ela ingressaria no Jardim de Infância, que é a classe que recebe 

crianças de 3 a 6 anos, como se verá no item 2.5, deste capítulo (FEWB, 1999).   

É um período de grande socialização na vida da criança. Ela tem muitos 

amigos, está aberta a contatos com os outros, procura seus parceiros de idade – 

mas não os atinge profundamente; ela só quer trazer as amizades para seu 

próprio mundo, para seu brincar.  

A seguir ocorre uma nova transformação comportamental, e perto dos 

cinco anos a criança começa a imitar mais fielmente a realidade em que vive, 

brincando de forma mais ordenada e planejando os papéis das brincadeiras com 

os companheiros, antecipadamente. Também aparecem perguntas de cunho 

“filosófico” sobre questões instigantes da vida e da morte, sobre mistérios 

naturais e sobrenaturais, etc.: “por que não podemos ver Deus?”; “O que 

acontece quando a gente morre?”; “Por que somos enterrados?”; “Onde Deus 

mora?”.  

Dos quatro e meio aos seis anos, surge a capacidade de compreender o 

tempo (ontem, hoje e amanhã), demonstrando que um novo limiar no pensar é 

alcançado.   

Na faixa dos cinco aos seis anos chega a vez de a habilidade corpórea 

manifestar-se no uso dos pés e pernas. As crianças gostam de pular amarelinha, 

pular corda, andar de pernas de pau, trepar em árvores, etc.  

O aprendizado do Andar, Falar e Pensar é extremamente complexo, 

segundo König (1997) e Steiner (2000). Na criança há uma sincronicidade e 

unidade da sua dinâmica interior com o andar, espernear, mover os braços e 

formar representações mentais. Esse aprendizado está todo baseado na 

imitação e tem relações com o desenvolvimento das capacidades mais sublimes 



 

 

48

do ser humano, no futuro: o da palavra, do pensamento e da consciência do “eu” 

– dos sentidos chamados “superiores” por Steiner, como se verá no próximo 

item. 

No primeiro setênio, segundo os fundamentos da Pedagogia Waldorf, a 

criança precisa ser livre na expressão de sua volição para desenvolver 

segurança e sentir a bondade e a confiança no mundo, para favorecer a sua 

saúde física, seu equilíbrio psíquico e sua formação ética moral espiritual.  

 

2.3 – A Percepção e o Organismo Sensório na Imitação  

A percepção é parte dos fenômenos de imitação. Para contextualizar o 

papel dos órgãos sensórios no estudo da questão perceptiva pela antroposofia 

(principalmente dos que mais se desenvolvem na primeira infância) incluiu-se 

este item no trabalho, antes do capítulo específico sobre imitação. Na imitação, 

os sentidos do movimento e do equilíbrio têm papel fundamental, juntamente 

com a percepção, por estarem unidos em íntimas e inconscientes relações na 

criança pequena.  

Em Steiner, o movimento é um dos “sentidos” humanos assim como o 

equilíbrio. Para explanar sobre como esses sentidos são vistos por esse autor e 

para localizar o movimento/equilíbrio dentro da temática imitação, na concepção 

antroposófica, faz-se, neste tópico, um breve apanhado, evidenciando-se 

resumidamente os sentidos que se desenvolvem mais na primeira infância, 

especialmente desses dois em foco (movimento/equilíbrio). 

Até os três anos de idade o cérebro e o sistema nervoso estão sendo 

moldados por processos cheios de vitalidade, com a ajuda das experiências 

corporais motrizes, sendo os sentidos do movimento – equilíbrio muito ativos 

nessa época de mielinização cerebral, formação de sinapses nervosas, etc. 



 

 

49

Steiner (1995) tem uma concepção abrangente dos sentidos e defende a 

existência de 12 deles na Organização Neuro Sensória do Homem. Além dos 

sentidos usualmente relatados ele inclui o sentido da vida (vital), o da palavra, o 

do pensamento e o sentido do “Eu”. Segundo ele, é por 12 aspectos diferentes 

que o ser humano é impressionado pela realidade. Durante o processo de 

percepção, o homem une, pelo sistema nervoso, dentro de si, essas 12 formas 

de sensibilização de que foi alvo.  

Goebel e Glöckler (2002, p. 253) relatam que  

as impressões de luz e cor permitem que vivenciemos nossa 
própria natureza como sendo luminosa e dotada das qualidades 
que experimentamos nas cores. O calor exterior nos desperta 
para o nosso calor interior até o ponto em que nós mesmos 
estamos aquecidos, temos calor. Das doze qualidades 
propiciadas pelos mencionados sentidos emana uma auto 
consciência sadia.   

 

A autoconsciência  não provem dos órgãos dos sentidos em si, mas é 

pela experiência sensória que o ser se torna consciente de si. Esses autores 

(2002, p. 258) citam o ditado grego: “se eu fosse rei e não o soubesse, não seria 

rei”.  

O autor Yaari (1991), que escreveu sobre uma perspectiva psicológica da 

concepção de Steiner sobre os Órgãos dos Sentidos; Aepli (1993) e Kügelgen 

(1989), que abordaram o tema sob a ótica da aplicação pedagógica; a Proposta 

para a Educação Infantil da FEWB (1999); e mais a conferência de Steiner “O 

organismo sensório, sensações e percepções”, proferida nos seminários para 

abertura da 1a. Escola Waldorf, em Stuttgart, Alemanha, em 1919, inspiraram a 

composição desta parte do trabalho.  

Especialmente para a Educação Infantil, é recomendado, por essa linha 

pedagógica, que se privilegie o cultivo dos órgãos sensoriais. Pelos “canais” dos 

sentidos os acontecimentos e fenômenos do mundo exterior entram no interior 



 

 

50

do ser humano, obedecendo a leis orgânicas, da física e da química. Depois 

passam para o âmbito anímico se transformando em imagens. Por isso, a 

riqueza interior e a espiritualidade no homem em sua vida futura dependem de 

como ele recebeu suas primeiras mensagens sensoriais. A pedagogia Waldorf 

se esmera, então, em  preparar harmonicamente o ambiente para a criança 

durante a Educação Infantil. A sensibilidade da criança é grande, e essa tarefa é 

imprescindível para a sutilização dos sentidos e para o aguçar das percepções, 

sendo importante a qualidade do ambiente preparado para acolher a criança do 

primeiro setênio. Observa-se na Waldorf a preocupação em despoluir os 

ambientes educacionais dos exageros normalmente cometidos por essa 

civilização, quer nos quesitos visuais, sonoros, ou de odores e sabores (por 

produtos químicos e artificiais em excesso), entre outros. 

A criança pequena – toda ela – é vista como um órgão do sentido, uma 

organização sensorial, e está entregue às impressões do ambiente com seu 

corpo todo. No primeiro setênio, segundo Kügelgen (1989), o ser humano pode 

ser entendido como um grande “organismo sensório” a perceber o mundo. A 

criança recém-nascida mama e sente o sabor do leite, não só com a língua, com 

o paladar, mas com todo seu organismo, assim como sente, vê e ouve com todo 

o seu corpo também. O que em idade posterior só ocorre na língua, na criança 

se processa em todo o corpo. Ela vive como que saboreando amplamente tudo o 

que ingere, com todas as suas células (também o que ouve, sente pelo tato e 

vê). Percebendo tudo e reagindo integradamente, a criança dá pulos de alegria 

quando vê algo belo, por exemplo. A constituição corpórea como um todo recebe 

os mais importantes estímulos pelos órgãos sensórios. Daí advém a intervenção 

das percepções, pelos órgãos dos sentidos, na formação dos órgãos internos – 

que se dá amplamente no primeiro setênio. Depois da troca dos dentes essa 

sensibilidade generalizada diminui, localizando-se mais nos órgãos específicos, 



 

 

51

apenas, o que não acontece por acaso, certamente, coincidindo também com a 

diminuição da maciça imitação na criança.  

Goebel e Glöckler (2002) citam que, pelas sensações táteis em volta da 

boca, com a mãe, ao mamar e por sentir seus braços e mãos a envolver-lhe, a 

criança desperta para si mesma, pelo seu contato com “o outro”. Esse 

modo inconsciente de enfrentar os estímulos e aprender sobre as coisas de seu 

redor é que propicia que eles sejam compreendidos profundamente na alma 

infantil, gerando sentimentos, tendências e maneiras de agir no futuro. 

Parecendo “não saber de nada”, desde recém nascido o bebê assimila 

todos os conteúdos de seu ambiente, gravando-os em sua psique e seu sistema 

nervoso e cerebral. Na Antroposofia há a compreensão de que é pela 

percepção do outro que o indivíduo se reconhece a si mesmo.  

A criança desde lactente já apresenta características particulares, parte 

delas de origem genética. O que explicita esse momento de vida é um corpo 

herdado com potencialidades e qualidades próprias, exclusivas da 

individualidade, que se manifestará ao longo da vida, de uma ou de outra 

maneira, dependendo das influências do ambiente. 

A primeira infância é uma fase em que a criança tem uma grande abertura 

em relação ao mundo; tudo que vem do exterior é acolhido sem resistências e a 

criança simplesmente entrega-se, com abertura e confiança ilimitadas, como se 

disse.  

As relações com o mundo exterior acontecem no sentido de fora para 

dentro, mas, o resultado das experiências ainda não se condensa no centro de 

sua consciência, no seu “Eu”. Não há nenhuma filtragem ou seleção do que 

chega à criança. Tudo adentra nos recônditos da inconsciência infantil e aí fica 

como que “esquecido”, porém influenciar-lhe-á, mais cedo ou mais tarde.  



 

 

52

Lievegoed (2001) representa esse primeiro período de vida com o 

seguinte esquema:  

 

 

 

 

Por ocasião do primeiro encontro do olhar materno, na quinta semana de 

vida, mais ou menos, acontece a alegria do primeiro sorriso do bebê, onde se 

celebra com esse olhar, bem no centro das pupilas, a descoberta, no mundo 

sensorial, do local onde o anímico-espiritual “do outro” se revela para a criança; 

o ponto onde a alma do outro pode ser “tocada” com seu olhar. Olho no olho 

entre dois seres íntimos é um encontro de alma para alma. Segundo Goebel e 

Glöckler (2002) “esse momento ancora uma das condições essenciais para a 

existência humana: a procura e a percepção da outra pessoa”. Eles traduziram 

esse momento especial como “Eu estou aqui, você está aqui, nós estamos aqui”, 

e desse momento em frente há a procura do olhar dos pais, pela criança, e sua 

percepção origina sorrisos. Às vezes, há tanta alegria por encontrar o olhar do 

pai ou da mãe que a criança “desvia o olhar”, por não conseguir mantê-lo porque 

a alma literalmente “transborda”. Às vezes, ela desvia o olhar conscientemente, 

para brincar de esconder (e é como se a pessoa realmente não estivesse mais 

ali ao sair do seu campo de visão). Também chega o dia em que a criança 

desvia o olhar por vergonha, por ter feito algo indevido e ter sido surpreendido. 

Dizem esses autores que a criança precisa repousar seus olhos nos do pai e da 

mãe, pelo menos uma vez ao dia, e na escola, nos anos vindouros, não se 

desenvolverá bem se não encontrar um professor que a olhe com verdadeiro 

interesse. 



 

 

53

O olhar tem um caráter tátil (o sentido da visão tem relações com o do 

tato). É por encontrar algo que se agita à sua frente que a criança vai 

percebendo o movimento das suas mãozinhas e vai controlando-as. 

Gradativamente, do caos e agitação frenética até a agradável sensação tátil do 

encontro das duas mãos (dos três aos seis meses).  

Aos cinco meses, a criança já distingue rostos. Às vezes, são conhecidos; 

outras, desconhecidos. Ao ver uma fisionomia conhecida, a criança como que 

encontra a si mesma, e como isso não acontece com rostos desconhecidos, ela 

estranha. Esses autores descrevem como se modifica a distância tolerada frente 

ao desconhecido, a depender da criança estar mais próxima ou mais afastada da 

mãe. Acrescentam que se o estranho consegue distrair a criança, brincando, a 

distância diminui mais, pois a atividade gera confiança. Ao sentir-se ameaçada 

pelo estranho, a criança pode ser aninhada nos braços e, regredindo a fases 

anteriores de desenvolvimento, dissolve-se e diminui o “espaço de 

estranhamento”. E o que os autores citados chamam de espaço visual e de 

estranhamento significa parcialidades do espaço anímico da criança, onde ela já 

tem alguma vivência consciente de si mesma. Eles citam que é como uma 

pequena luz que se acende aqui e acolá, na nebulosidade de sua inconsciência. 

Heydebrand (1996, p. 57) relata um singular depoimento de Tolstoi, 

lembrando de sua primeira infância, em que ele afirma que até os cinco, seis 

anos, só tinha lembranças de seu quarto, em sua caminha, não lembrando da 

Natureza (flores, folhas, grama, sol, etc.), embora tivesse nascido no campo. 

Desacreditando da idéia de que nunca alguém o tivesse exposto aos elementos 

da natureza, conclui: “... até os cinco ou seis anos, não tenho qualquer imagem 

evocativa do que costumamos chamar de Natureza. Para enxergá-la, 

provavelmente temos que estar separados dela, mas eu mesmo era Natureza.” 

Essa autora afirma que “as crianças não são hóspedes na Natureza e nem seus 



 

 

54

espectadores”. A criança pequena não gosta de olhar belos panoramas, admirar 

belas árvores, mas, sim, de subir nelas, galgar seus cumes, galho a galho, para 

lá se balançar levemente, absorta em sonhos, por muito tempo.  

Ela também indica que a floresta é o melhor local para as atividades 

infantis, onde o cultivo de todos os sentidos pode se dar, sem que as vivências 

se tornem conscientes para a criança, mas, nem por isso, menos capazes de 

bem formar a vida anímica. O que as crianças sentem não são emoções 

passivas, com ou sem significados, mas, uma força ativa que acrescenta, às 

forças que modelam seu corpo, as ricas impressões sensoriais obtidas.  

De modo que se pode concluir que, especialmente na Educação infantil, 

deve ser levado muito em conta o tipo de ações que ocorrem no ambiente da 

criança e em como é sua qualidade estética, visual, auditiva, anímica, espiritual, 

etc. Uma sirene de fábrica, ou outro som repentino, causa um “choque”, 

provocando tremores em todo o corpo da criança. Ela capta todos os ruídos e 

impressões que estão ao seu redor, tanto as toscas e grosseiras como as sutis e 

delicadas. E inconscientemente ela imita-as, utilizando-as no seu agir e na 

formação de seu cérebro, de seu coração, do seu fígado, enfim, na configuração 

do seu corpo. De maneira mais sutil e delicada elas também influem em seu 

psiquismo e espírito.  

Assim, uma criança sempre circundada por sons altos, desarmônicos e 

estridentes, não terá condições de desenvolver uma apurada audição, de modo 

a conseguir ouvir, posteriormente, em sua vida juvenil e adulta, os sons 

delicados do farfalhar das folhas ocasionado pela brisa, por exemplo; o murmúrio 

de um riacho, ou o trinar de um pássaro, mais distante. Daí poder-se suspeitar 

dos efeitos que a criança deve sofrer ao ser submetida, desde a sua mais tenra 

idade, a contínuas impressões televisivas, por exemplo: impregnação muscular 



 

 

55

motora agitada, intensa, incessante (dos flash-backs); vibração anímica 

emocional nervosa, etc. 

Como na primeira infância a alma e o espírito da criança ainda estão em 

íntima ligação com o corpo físico e participam de todos os processos do 

desenvolvimento orgânico, toda a educação anímico-espiritual na criança 

pequena se dá por meio do físico. Ou seja: o fato de toda a organização e 

formação corpórea se dar no primeiro setênio e de ser influenciada 

sobremaneira pelos estímulos vindos do ambiente, deixa a questão dos órgãos 

sensoriais como foco obrigatório na atenção das educadoras dessa faixa etária.  

Os quatro sentidos “corporais ou inferiores” são os que têm maior 

importância e atuação na época inicial da vida porque trazem as mensagens do 

próprio corpo para a criança (são propioceptivos). Até os três anos, a criança 

experiencia tudo corporalmente e a autopercepção propicia que ela se sirva de 

seu corpo instintivamente, adaptando-se a ele e ao mundo físico e social 

circundante, através da ação dos órgãos dos sentidos. É, portanto, pelo cultivo 

dos sentidos na Educação Infantil que não só os órgãos dos sentidos se 

estruturam, como também o organismo inteiro se forma, pela reação aos seus 

estímulos. Além das impressões físicas, a criança constrói seu ser não apenas 

pela imitação das palavras e ações adultas, mas, também, senão principalmente, 

a partir das atitudes morais e desempenho mental e afetivo dos que a cercam 

(STEINER, 1986).  

Steiner (1995) coloca que os quatro sentidos corporais são altamente 

permeados pela atividade volitiva: o sentido do tato; o sentido da vitalidade; o 

sentido do movimento; o sentido do equilíbrio. Neles a vontade está implicada de 

modo mais estrito e mais ativo, além da percepção. Tudo no funcionamento 

desses quatro sentidos corporais ocorre no interior do organismo, acontece nele 

próprio.  



 

 

56

TATO 

No sentido do tato, a vontade se faz primordial, pois ao apalpar algo,  é 

nossa vontade que se impõe no meio ambiente. Ele propicia a autopercepção do 

limite corporal, por meio do toque. Quando se tateia, toca-se o objeto exterior, 

mas não é a ponta da caneta que penetra a pele, por exemplo; são os tecidos 

cutâneos que se amoldam ao objeto gerando a impressão/sensação de algo 

pontiagudo (STEINER, 1999). Então, esse sentido permite-nos a percepção da 

pressão que os objetos exercem sobre a periferia do corpo.  

Esse sentido aufere segurança à criança pelo contato corporal, gerando 

confiança existencial. Por isso, é importante, dizem Goebel e Glöckler (2002) 

que a criança vive uma alternância sadia entre períodos de solidão e companhia. 

Tão vital quanto aconchegar é, também, saber soltar, para o cultivo d’uma 

entrega tranqüila a si mesmo. Para esse sentido, cuidar externamente da 

criança, sem uma verdadeira dedicação interior é prejudicial.   

  

CINESTÉSICO / MOVIMENTO PRÓPRIO  

Na imitação, a percepção do movimento próprio é básica para os ajustes 

(inconscientes a princípio) no “copiar” das posturas e ações do outro.  

Para a percepção do movimento (que não se trata de deslocamento no 

espaço, mas, de sentir o próprio movimento em si enquanto se faz com que os 

membros se movimentem, no movimento externo, por exemplo) há um sentido 

específico, o do movimento próprio. E “a vontade” interfere nele, mesmo quando 

se fala de perceber “movimentos” em posição estática (posturas, gestos, 

expressões). É esse sentido que permite que se saiba se o estado que se está é 

de repouso ou de movimento, de contração ou de relaxamento. O sentido do 

“movimento próprio” trabalha junto com o “do equilíbrio”, que também 



 

 

57

acompanha e sutilmente mantém os movimentos externos (STEINER, 1999; 

2000).  

A esse sentido se credita, segundo Goebel e Glöckler (2002), o 

sentimento de liberdade, o sentimento de autodomínio, pelo domínio na 

execução de movimentos. Para seu cultivo é indicado que seja permitido, à 

criança, que ela se torne ativa e que tenha possibilidades amplas de livre 

movimentação. Seu quarto deve ser de seu inteiro domínio: podendo tudo 

alcançar para livremente brincar. 

Decorre que é nocivo seguir a criança a cada passo com proibições 

diversas, fazendo-a só andar de mãos dadas com adultos ou deixá-la inerte ante 

a tela da TV e/ou fazendo uso de brinquedos automáticos que a transformem 

apenas numa espectadora, etc.    

  

EQUILÍBRIO 

Esse sentido é aquela percepção sensória interior que dá, à consciência 

corporal, a noção de se estar mais para a direita ou para a esquerda, para frente 

ou para trás; de como se está mantendo o equilíbrio para não cair, na sua luta 

contra a força da gravidade e nas experiências com as dimensões espaciais. Se 

o órgão do sentido do equilíbrio (labirinto) é destruído, a queda ocorre, assim 

como não se pode ver as cores quando os olhos perderam sua funcionalidade 

ou estão fechados. Percebe-se e sente-se o equilíbrio, mesmo quando se está 

em repouso.  

Goebel e Glöckler (2002) dizem que o cultivo desse sentido proporciona, 

pela vivência do equilíbrio físico, a autoconfiança, a noção de compensação, de 

pontos de repouso, etc.  



 

 

58

Para a educação desse sentido, são salutares as brincadeiras de 

movimento, de balanço, de saltitar, de pernas de pau, corda, etc. e adultos em 

volta da criança com a intenção de almejar um equilíbrio interior. É negativa uma 

vida pobre em movimentos e agitação interior ou vida entediada, com resignação 

ou depressão.  

 

VITALIDADE 

O sentido Vital permite uma percepção mais ampla do corpo e transmite 

as sensações de bem ou mal estar. Enfim, decodifica as condições em que o 

corpo se encontra. Está associado à percepção da manifestação dos processos 

vitais orgânicos, como fome, sono, indisposição, dor, prazer, etc. A educação 

desse sentido provê o aconchego, a vivência de harmonia, uma sensação 

integradora de que os processos se interrelacionam entre si, no organismo. O 

fortalecimento pode se dar pelo observar de ritmos regrados no dia a dia da 

criança e pelo experimentar do sentimento de alegria às refeições. No cultivo do  

“sentido da vida”, da vitalidade, a vontade interfere muito fortemente (no sentido 

de se adequar e seguir uma rotina, por exemplo).  

Goebel e Glöckler (2002, p. 254) dizem que “a falta de ritmo, de medida, 

de reciprocidade no desenrolar dos acontecimentos” causam distúrbios na 

formação desse sentido; também sentimentos como a pressa, sustos, brigas, 

violência, medo, descontentamento.  

Os próximos sentidos, os “medianos”, têm maior desenvolvimento durante 

o segundo setênio, dos 7 aos 14 anos, fase em que a alma e o espírito se 

emancipam do corpóreo, levando consigo as experiências vividas na primeira 

infância. A alma se abre para o mundo no segundo setênio. E ela só terá acesso 

à parcela mais sutil dos acontecimentos do mundo se, no primeiro setênio 



 

 

59

tiverem se desenvolvido os instrumentos adequados, ou seja, órgãos dos 

sentidos cultivados por experiências sensoriais ricas, artísticas, de qualidade e 

beleza. É por via dos sentidos medianos que no segundo setênio as mensagens 

que podem despertar o interesse pelo belo e o amor pelo mundo adentram no 

ser humano:  

- Sentido do Olfato: para a percepção dos odores, vinculando sabores 

e vivências com as substâncias aromáticas; 

- Sentido do Paladar: para a percepção dos sabores acre, doce, 

salgado, amargo. Ao misturar-se com as percepções olfativas, cria 

novas composições de sabores; 

- Sentido da Visão: para a percepção da luz, escuridão e das cores; 

- Sentido Térmico: para a percepção da temperatura do mundo e dos 

objetos externos (calor e frio), em relação à sua própria temperatura. 

No terceiro setênio, dos 14 aos 21 anos, contribuem para o 

desenvolvimento do jovem, os sentidos chamados por Steiner de “superiores”, 

que estão intimamente ligados aos sentidos inferiores: 

- Sentido da Audição: para a percepção dos sons, dos ruídos. 

Vivências sonoras e de exploração de seu espaço próprio interior; 

- Sentido da Palavra ou da Linguagem: para a percepção de sons nos 

fonemas ou em movimentos corporais ou labiais, que, por sua 

seqüência, adquirem um significado específico; 

- Sentido do Pensamento: para a percepção da linha de pensamento e 

do que pensam as outras pessoas. Para o entendimento da 

concatenação de idéias, tanto faz se, escritos, falados, ou 

demonstrados por gestos, ou em obras de arte; 



 

 

60

- Sentido do “Eu”: para a percepção do “Eu” do outro, da configuração 

do caráter de outra pessoa, da experiência da essência do ser.  

O desenvolvimento das potencialidades anímicas do Querer, Sentir e 

Pensar no ser, se dão nos três primeiros setênios da vida e se relacionam com o 

Andar, Falar e Pensar e com os órgãos dos sentidos, como se viu.  

A saber: 

- Para o desenvolvimento da VONTADE – do QUERER, estão 

envolvidos os sentidos corporais, ditos “inferiores”: do Tato, da 

Vitalidade (pró–percepção do próprio corpo), Movimento/ Cinestésico, 

e do Equilíbrio, que dão a sensação de “si mesma” à pessoa, 

enquanto ela estabelece sua relação com o mundo externo. 

(STEINER, 1995; AEPLI, 1993; YAARI, 1991); 

- Pelo SENTIR dá-se a correlação entre o mundo exterior e o mundo 

interior, através dos órgãos da Visão, do Olfato, do Paladar, e 

Térmico (ou seja, pelos chamados sentidos 

“medianos/intermediários”, de Steiner, 1995).  

- E é pelo PENSAR que se tem “a sensação do mundo”, ao se 

estabelecer sua relação com o “si mesmo”. Esta função se dá pelos 

órgãos da Audição, da Linguagem, do Pensamento e pelo Sentido do 

“Eu” (do outro), que são os chamados, por Steiner, de “sentidos 

superiores”. 

É preciso que se esclareça que o SENTIR e o QUERER não significam 

desejar e “ter sensações”. Aqui Yaari (1991) faz a ressalva de que falta em 

nossa língua o verbo “sensacionar”, pois “ter sensações” não deve ser 

confundido com o ato de PERCEBÊ-LAS. As sensações são dadas pelos 

sentidos; a percepção, no entanto, já é a consciência dessas “sensações 



 

 

61

sentidas”, ou seja internalizadas e reconhecidas, como bem disse Aepli, ao 

sugerir o verbo sensacionar. 

Há uma relação entre a vontade/ o querer e a construção do 

pensamento representativo no ser humano. Através da imitação, a 

representação é construída pela criança, segundo a Antroposofia. Nos atos da 

VONTADE/QUERER estão implícitas capacidades humanas de representação 

mental, que é uma capacidade cognitiva que “regula” os atos volitivos, 

tirando o ser humano do nível animal, que o faria realizar tudo o que emanasse 

da vontade, por atividade instintiva e embotada (animal, primária, não 

purificada). Justamente o que diferencia o ser humano é essa presença da 

representação mental nos atos volitivos. O animal está muito mais “unido” ao seu 

ambiente do que o homem, é mais regulado pelos ciclos da natureza, pelo clima, 

por impulsos de grupo, de sua espécie, etc., enfim, pelos instintos.  

É de forma sutil pois, que a VONTADE também permeia todo o pensar. 

No pensar, flui a vontade para a formação dos pensamentos, ligando-os uns aos 

outros em julgamentos e conclusões. Essa é a polaridade “Cognitiva / Volitiva”, 

descrita por Steiner (1995), em que ele explica que nas atividades volitivas, o 

querer é principal, mas o componente do pensar é também subjacente, e que, 

nas atividades pensantes, o elemento principal é o cognitivo, mas que subjaz, 

em segundo plano, sempre a atividade volitiva do querer. Portanto, no fazer 

próprio da criança dá-se o cultivo de sua atividade mental, no conhecimento do 

mundo concreto, na formação de conceitos físicos, sendo isso também a razão 

para a Pedagogia Waldorf defender, de modo tão enfático, o brincar livre, a 

atividade própria da criança como elemento promotor da atividade intelectual.  

Steiner disse em uma conferência, segundo Goebel e Glöckler (2002), 

que as repetições fortalecem a vontade. Toda repetição leva ao fortalecimento. 

Um bom pianista, dizem que ele citou como exemplo, sabe quanto lhe custa 



 

 

62

deixar de exercitar seus dedos por alguns dias... Então na Antroposofia o querer 

pode ser educado pela constância na observação de bons hábitos. Tentar 

modificar toda uma vida desregrada em poucas semanas não resolve. Quem 

tentar isso acaba abandonando seu objetivo em seguida e começa a duvidar de 

si mesmo, dizem Goebel e Glöckler (2002). É muito importante, na infância, a 

certeza de que se consegue, por esforço próprio, alcançar objetivos e que 

perseverando se aprende o que for necessário, como, afinal, já se aprendeu 

muitas coisas, muitas vezes... 

Por isso é que toda prática pedagógica Waldorf para o primeiro setênio 

está voltada para a educação da vontade (como se verá mais amplamente no 

item 2.5 deste capítulo, que fala da prática pedagógica). Na primeira infância, a 

criança não se satisfaz com a experiência única. Ela quer repetir, continuar, 

vincular-se às experiências. Assim, ela se exercita e sua capacidade de agir se 

fortalece. O desenvolver da vontade necessita de estímulos repetidos, vindos da 

organização de seu ambiente. Como a criança exige a repetição, dada a sua 

necessidade de imitar, ela tanto melhor se entregará à imitação quanto mais 

perceber a identificação da educadora com o seu trabalho dedicado. Dizem 

Goebel e Glöckler (2002) que o fato da criança presenciar adultos trabalhando 

concentradamente em alguma coisa ou se juntos eles observarem um fenômeno 

com muita atenção, esses exemplos e vivências são benéficos para o 

desenvolvimento da sua capacidade de concentração, pois a criança percebe, 

além da ação concreta dos atos, também coisas mais sutis, como o empenho, os 

sentimentos, as intenções, as disposições internas do adulto, etc., e usa o 

repertório das percepções que lhe chamaram atenção, em suas imitações.   

Assim, de acordo com o exposto acima, vê-se novamente que o primeiro 

passo no desenvolvimento do pensar está na percepção imediata do que há de 

inteligente e sensato nos objetos (pela intenção/idéia subjacente à sua criação, 



 

 

63

pela tecnologia que os produziu, qualidade, etc.) e nos atos das pessoas, no uso 

dos artefatos, etc., que acontecem ao redor da criança em sua mais tenra idade. 

A criança percebe ativamente quando se atua com sentido correto sobre o 

ambiente, em ações coerentes com a utilidade dos fins (limpando o que está 

sujo, fechando a janela ao chover, guardando as coisas no seu devido lugar, 

etc.) e se sente incluída no acontecimento. Como ainda não tem o 

distanciamento que o adulto tem dos fatos, pelo julgamento objetivo, pela noção 

conceitual das coisas, ela imita com sua atividade o que percebe e brinca com 

os conteúdos que dão sentido e significado às ocorrências em seu ambiente. 

A criança forma-se tanto por sua herança física como também por 

influências do meio. As impressões externas afetam muito mais o ser humano do 

que se pensa em geral, podendo originar até “cópias” idênticas de um certo jeito 

de andar ou de movimentar as mãos, ou de uma maneira de falar, sem relação 

com fatores genéticos. É a partir do meio que se imprimem no corpo (no cérebro 

e na organização nervosa) o que é vivenciado pela vida imitativa com o aprender 

a andar, a falar e a pensar. O cérebro não está basicamente formado por 

aptidões herdadas, mas é seara de tudo o que os sentidos, o andar, o falar e o 

pensar desenvolveram a partir das influências do mundo, diz Steiner, num 

posicionamento sócio - interacionista.  

Como antenas para o mundo, os órgãos de percepção sensória são 

totalmente abertos na criança desta faixa etária, como se viu acima. Ela aprende 

com os estímulos vindos do ambiente exterior, repetindo, a partir de uma 

intensa atividade interior, ou seja, respondendo com a imitação.  

 



 

 

64

2.4 – Imitação 

Para Steiner (2000), a forma de vivência que inicialmente passa pela 

criança, na imitação, é “entrega corpórea”. Ela tem necessidade de imitar e se 

deixa influenciar de fora, se entregando ao ambiente e também colocando seu 

componente individual, sua própria estática e dinâmica nas manifestações 

corpóreas imitativas. A condição de existir um modelo não implica em cópia 

robotizada, mas “em escolha” e assimilação de gestos e modelos que serão 

metamorfoseados pela repetição. Esses modelos, só aparentemente, são 

aleatórios e totalmente impostos pelo meio social, pois há, segundo Steiner 

(2000, 1995), uma “ordem superior” (atrelada à corrente de vida de cada 

indivíduo) conduzindo às escolhas e adoções de modelos pela criança, como se 

mostrará mais adiante.   

Por ser inteiramente imitativa, a criança se impregna de tudo o que está 

em seu meio ambiente, quer em nível físico/ corpóreo ou espiritual. A imitação, 

sendo inerente à criança na primeira infância, representa uma grande força para 

sua aprendizagem e desenvolvimento, seja para andar, falar, pensar, agir, e 

avaliar o que é adequado ou impróprio no comportamento humano, etc.  

Em decorrência de a imitação ser central na compreensão antroposófica 

da criança pequena, Steiner disse que, para a educação no primeiro setênio, as 

palavras mágicas são imitação e exemplo, pois, sem isso, para ele, não haveria 

aprendizado.  

É por processos criativos que a criança aprende comportamentos 

das pessoas e das ocorrências ao seu redor, por meio da imitação. Por 

esse motivo, a educadora Waldorf procura conscientemente ser um exemplo a 

ser imitado. Ao se estar com alguma criança de até sete anos, representa-se 

para ela, como adulto, um “modelo educador”, quer se queira, ou não, quer se 



 

 

65

saiba, ou não. Tudo é percebido, assimilado, metamorfoseado, como já se 

assinalou. Então, buscando um desenvolvimento saudável para a criança, a 

Educação Waldorf tem a preocupação de que a criança de primeiro setênio 

esteja rodeada de comportamentos e exemplos ético-morais, dignos de serem 

imitados. É relevante envolvê-la em uma atmosfera em que ela possa sentir 

alegria e vivenciar plenamente a mensagem de que "o mundo é bom".   

O "ensino" de boas maneiras, admoestações e regras, que os próprios 

adultos nem sempre observam, não têm nenhum efeito na criança pequena, 

como já dito. Sendo pela imitação e pelo exemplo que ela aprende, ao confiar 

no adulto ela vê, observa e imita, captando os ensinamentos. A seguinte frase, 

de autoria desconhecida, encerra grande verdade: "Uma grama de exemplos 

vale mais do que uma tonelada de conselhos". 

Também, é através de uma imitação mais sutil, pela percepção não 

material do que está por trás dos fatos, idéias e comportamentos que ela cria, 

embora, ainda sem consciência, em germe, o fundamento de sua moralidade 

futura. Assim é que a criança absorve experiências de vida pela imitação, que 

ficam gravadas no seu inconsciente para toda a sua vida, pois, essa atividade 

acontece inconscientemente e tem papel na formação de seus órgãos.  

Como curiosidade e ilustração inclui-se aqui uma pequena estorieta da 

sabedoria popular (de domínio público):  

 

“O CARANGUEJO E SUA MÃE 

Um caranguejo corria na praia com sua mãe. 

A mãe corrigiu o filho: 

- Não corra de lado! Andar para frente é muito mais 

adequado. 



 

 

66

O jovem caranguejo respondeu: 

- Claro, mamãe, quero aprender. Mostre como se anda 

para frente e eu ando atrás de você”.. 

Goebel e Glöckler (2002) explicam que a capacidade de imitar advém de 

três componentes. Pelas PERCEPÇÕES, os processos são apreendidos de acordo 

como se dão; pelo PENSAR, ainda CONTIDO NAS PERCEPÇÕES – ou seja, pela 

capacidade de compreender corporalmente, de imediato, o sentido e a 

conexão das percepções isoladas que chegam ao corpo inteligentemente para a 

imitação – como forma de participação autônoma. Essa nova habilidade 

adquirida, que resulta dos processos anteriores, permanece como MEMÓRIA 

CORPORAL  

Esses autores colocam que a grande “concordância entre a imitação e o 

modelo deve ser atribuída à universalidade do pensamento” e que “as 

imperfeições são resultado de unilateralidades das percepções e de limitações  

devidas ao instrumento corpóreo ainda não treinado”, em fase de aprendizagem 

de movimentações, preparo muscular, etc. Eles acham que imitação não é 

apenas “inteligência motora” e que, de fato, isso não existe em suas visões. Há 

um componente mental que acompanha a atividade muscular que tenta se 

ajustar para repetir o modelo. Para eles, o que existe é somente UMA 

INTELIGÊNCIA, “presente em tudo, como conjunto de leis universais”, e que, 

no primeiro ano, atua exclusivamente voltada para o corpo, sendo pela 

imitação ativa da criança que esse comportamento “participa da configuração e 

do crescimento do corpo e dos órgãos dos sentidos”: enquanto ela vive no 

estado de inconsciência, que promove as “imitações autônomas”, vai formando 

sua organização física e o germe do seu anímico-espiritual (GOEBEL e 

GLÖCKLER, 2002. p. 313).  



 

 

67

Até os três anos a criança vai colecionando em sua alma, sob a forma de 

imagens, suas percepções sensórias. Nessa idade o mundo ainda “pertence a 

ela”. Ela e o mundo são “unos”. Ela faz parte do mundo e o mundo faz parte 

dela. Entrega-se inconscientemente a ele, como a gota no mar e, após os três 

anos, mais ou menos, encontra-se como um “Eu” (separado) frente ao mundo. 

Então seus desenhos (espontâneos) mostram um ponto (ela) no meio da 

circunferência (mundo), e ela passa a brincar com as imagens colecionadas, 

fantasiando. Depois começa a ordenar as imagens que captou, de acordo com a 

realidade exterior, usando a representação mental, que se origina na atividade 

do pólo neuro-sensorial (sistema nervoso, cérebro), conscientizando-se 

gradativamente de si.  

O desenvolvimento da consciência irá se sobrepor à imitação 

durante o período de individualização. Quando o “Eu” começa a ser auto-

reconhecido e a conscientização crescente pela atividade mental se mostra cada 

vez mais poderosa na criança após os três primeiros anos de vida, já não 

prepondera tanto a imitação, como antes dessa idade.  

Esse momento em que a criança fala “Eu”, como já foi dito, na Pedagogia 

Waldorf é um marco que demonstra que ela já está se vendo separada do 

mundo. É uma separação derivada daquela sua separação primordial, a primeira 

grande separação que se deu quando o olhar se fixou, pela primeira vez, em 

algo, pela inédita coordenação dos movimentos de seus globos oculares no 

início da vida.  

Ao sentir-se separada do mundo, pelo longo processo de diferenciação 

progressiva alcançada via imitação, é que ela vai “se fechando” para o mundo e, 

quando já não é mais tão aberta e tão invadida por tudo, começa a perceber 

mais claramente a si e ao outro e os seus limites. “Aqui sou eu e lá fora está o 

mundo com os outros”. Já separada, a criança é mais intencional em seus 



 

 

68

gestos e vê, sente e pensa todas as coisas do mundo como sentindo e sendo 

iguais a ela, então, “a cadeira chora quando cai”, etc. (embora ela não confunda 

pessoas com objetos, como pesquisas psicológicas atuais mostram). 

A criança aprende o idioma materno por imitação. Capta os gestos, o 

modo de andar, os trejeitos, os costumes dos adultos e forma seu corpo de 

acordo com as impressões que recebe. A linguagem, se verá, é um recurso que 

auxilia o intensificar da habilidade mental de abstrair, representar. 

Dependendo da qualidade da expressão lingüística de seu meio, terá estímulos 

para a formação de seu processo mental, de pensamento, mais ou menos 

organizado/ preciso/ apurado. Quanto mais correta, rica e bem elaborada for 

a linguagem ouvida/ vivenciada pela criança, melhor ela edificará seu 

pensamento. No início do aprender a falar ela está apenas 

ouvindo/percebendo...  

Como se viu no item 2.3 deste capítulo, e como se verá com maiores 

detalhes mais à frente, a capacidade de imitar do período infantil é transformada, 

na época adulta da pessoa, em força de vontade, que será tanto maior, quanto 

mais cultivados na primeira infância tiverem sido os ritmos de vida: coerentes, 

carregados de sentido, constantes, serenos, previsíveis, etc. 

 

2.4.1 – Imitação no Andar, Falar e Pensar 

O autor König (1997, p. 11) cita que “nos primeiros três anos de sua 

infância o homem adquire aquelas capacidades que lhe dão, aqui na Terra, a 

possibilidade da existência humana”, ao referir-se ao Andar, Falar e Pensar. Ele 

quer dizer que nos três primeiros anos de vida é que se configura, se estrutura e 

se interioriza o germe potencial do homem inteiro. A criança cria seu emocional, 

espiritual e estrutura orgânica, de acordo com as informações do mundo 



 

 

69

circundante que vão influenciar sua vida futura (física, anímica, espiritual – 

moral, etc.).  

A ampla significação espiritual da conquista dessas três habilidades 

humanas básicas (A F e P) pela criança é sintetizada por Steiner (2000) da 

seguinte forma:  

- O ser humano, ao nascer, capta o espírito do ambiente, através do 

andar. Ao aprender a andar, ao dominar a estática e a dinâmica, a 

criança assimila a espiritualidade e a moral reinantes ao seu redor. 

Assim, constrói seus princípios e ética para a vida. 

-   Quando aprende a falar, a criança absorve o elemento anímico do 

ambiente é tocada pelos sentimentos que vivem por trás das 

palavras. É com seu anímico (astral) que a criança aprende a falar. É 

ao desenvolver a linguagem, ao entrar em contato com a língua, que 

a criança recebe a alma e a cultura de seu país e comunga da 

contemporaneidade com seu povo (pessoas que falam a mesma 

língua). 

- Quando se inicia nos processos de pensamento, assimila o que vem 

do exterior, os espelhamentos das coisas e dos processos da 

natureza; então, ao desenvolver seu pensar, a criança amplia seu 

alcance de vida, se integrando ao círculo de toda a humanidade, 

entrando em contato e assimilando o mundo físico, em decorrência 

do processo de pensamento ser o mesmo para toda a humanidade 

(aqui ou na Nova Zelândia, por exemplo).  

Inicia-se a discussão sobre a imitação no Andar, Falar e Pensar, 

deste item, falando da concepção de movimento na Antroposofia: ele 

compõe-se, como visto no item 2.3, do sentido cinestésico, que promove a 



 

 

70

percepção da movimentação através do espaço e, também, de uma 

atividade postural, que mantém o gestual (sentido do equilíbrio) e dá 

suporte à tensão adequada à manutenção dos movimentos. König (1997) 

explana (assim como também Steiner) que o movimento está baseado em 

todo o aparelho motor: quando uma parte da musculatura se move, a outra 

participa dele, para, por meio do repouso ativo, possibilitar esse movimento. 

Esse é o fenômeno fundamental da esfera do movimento. Quando uma parte 

está em movimento, as partes que estão em repouso também participam 

ativamente do processo motor.  

A organização motora, portanto, é vista como unidade funcional. Esse 

autor exemplifica, dizendo que, como letras isoladas não formam palavras e 

como palavras esparsas não formam sentenças, o movimento também não é 

resultante de apenas um grupo de músculos isolados. 

Goebel e Glöckler (2002) explicam que, ao nascer, os movimentos são 

inatos na criança, gerados pelos órgãos, e só após os dois meses esses reflexos 

começam a desaparecer para dar lugar também a movimentos voluntários.  

A criança percebe, elabora e imita tudo, dizem esses autores: nosso pisar 

duro ou macio, lentos ou nervosos, nossas atitudes anímicas, movimentos 

lúdicos, etc. (podendo assim aprender a exprimir suas próprias emoções por 

meio das impressões recebidas). Ao começar seu esforço em busca da posição 

ereta, os autores acima citados descrevem que a criança parte da região cefálica 

e começa a se sobreerguer da horizontalidade por esforços próprios. A própria 

fecundação, dizem eles, foi originada nos movimentos mais rápidos de um 

espermatozóide em direção ao óvulo de movimentos lentos, na fusão para 

formação da unidade. Também o fluxo dos processos seguintes de 

desenvolvimento fetal baseia-se em movimentos: girar, evaginar, estruturar-se, 

combinar-se, multiplicar-se (para formação da mórula), crescer, etc.  



 

 

71

Desde a idade embrionária, König e Steiner, (em quem aquele se 

fundamenta) dizem que o ser humano apresenta capacidades motoras. A gama 

de movimentos se amplia mês a mês no ventre até que, ao nascer, a criança já 

apresenta o movimento respiratório, de sucção e os “movimentos espontâneos”, 

descoordenados, desorientados, dissociados (esperneio, etc). 

Os movimentos voluntários são aprendidos por imitação; não são 

capacidades inatas. Pode-se, portanto, estimular o desenvolvimento motor 

da criança por meio do bom exemplo. Pela compreensão antroposófica, ao 

aprender habilidades manuais, ofícios artesanais, e domésticos, etc. e a andar, é 

que o homem aprende e assume novas formas de movimentos: os movimentos 

adquiridos. 

Sendo a criança toda um órgão do sentido, ela assimila, por um impulso 

interior e de forma peculiar, os movimentos que presencia seus pais ou outras 

pessoas executarem. Assim, dos movimentos agitados e irregulares, evolui para 

os mais definidos, imitativos, passando ao andar.  

Para autores antroposóficos, cada emoção tem também suas próprias 

formas de movimento espontâneo (inerentes ao ser humano). A posição do 

homem na vertical foi por eles estudada de maneira especial. König diz que a 

mais fundamental das formas motoras adquiridas é andar ereto. Diferente dos 

animais, o homem assume uma postura de desafio constante às forças da 

gravidade enquanto também executa movimentos desenvoltos nessa 

verticalidade, exercendo seu equilíbrio numa posição instável. (Os quadrúpedes, 

na sua posição de quatro, distribuem seu peso num equilíbrio diferente). 

O que se passa desde que a criança começa a querer elevar-se, deixando 

de engatinhar para se por de pé? Para Steiner (1995, 2000), nesse início do 

processo de “adquirir o andar”, além de conformar um modo de andar peculiar, 



 

 

72

que acompanhará a pessoa para toda a sua vida, ocorre uma adaptação do 

homem, em que todo o equilíbrio de seu organismo e suas possibilidades de 

movimento se ajustam às possibilidades de espaço e movimento do Universo no 

qual a criança está imersa.  

O que a criança assimila inconscientemente de estática e dinâmica, com 

toda sua essência humana, ao aprender a andar, é muito mais do que um adulto 

obtém mais tarde, pela compreensão através de fórmulas e raciocínios 

complicados e abstratos. Ao aprender a andar, a criança busca manter o 

equilíbrio em relação ao mundo exterior ao seu redor, na medida em que braços 

e mãos se emancipam gradativamente das pernas e pés.  

E é pela imitação que ela alcança isso. Steiner (2000) exemplifica, falando 

das duas irmãs de Berlin que andavam mancando, sendo que somente uma 

delas tinha defeito orgânico na perna. A outra não, apesar de executar 

movimentos de andar idênticos ao da irmã mais velha que lhe serviu de modelo 

e que tinha uma dinâmica errada, causada por problemas físicos. Até os trejeitos 

e postura dos braços, para equilibrar a descompensação do membro inferior, 

eram idênticos na irmã mais nova. 

Ao aprender a andar, busca-se uma posição de equilíbrio que 

corresponde a do homem em sua relação com o Universo. Há uma relação 

peculiar, que só existe no homem, entre a atividade dos braços/mãos e pernas. 

Steiner fala de três dimensões no espaço: 

 

 

 

Ele diz que a tridimensionalidade deseja ser vivenciada pela criança, 

ainda inconscientemente, quando, desajeitada, ela engatinha e perde o equilíbrio 



 

 

73

constantemente, ao tentar ficar de pé. A par da influência da imitação para a 

conquista do espaço pela criança, o aprender a andar se efetiva pelas 

respostas que ela recebe do seu próprio organismo durante seus 

exercícios para vencer a força da gravidade e alcançar o equilíbrio. Essas 

percepções chegam-lhe pelos órgãos dos sentidos proprioceptivos, ditos 

inferiores ou corporais29: movimento/ equilíbrio/tato /vital. Nessa fase, a 

tridimensionalidade existe concretamente na vida da criança. A primeira 

dimensão conquistada é a da verticalização da coluna vertebral, que diferencia o 

homem dos animais. A segunda dimensão é alcançada quando se estendem os 

braços abertos para os lados. A terceira é a que vai da frente para trás. Temos, 

então, em cima, embaixo, à direita, à esquerda, na frente e atrás.   

Os braços e as mãos fazem parte da vida anímica e as pernas são as 

“servidoras” dos movimentos corpóreos (ficando para trás). Steiner (2000) 

ressalta que essa é uma diferenciação básica entre a atividade das mãos/braços 

e pernas, que representa a busca de equilíbrio anímico para toda a vida. Ele 

discorre que, no aprendizado do andar, primeiro: busca-se o equilíbrio físico ao 

ficar em pé e busca-se o equilíbrio anímico na liberação da atividade dos braços 

e mãos. “Aprender a andar” é, para ele, uma expressão trivial para o 

aprendizado da estática e da dinâmica física e anímica do ser humano em 

relação ao Universo. Pelas próprias sensações e aprendizados que concretiza 

ao desafiar a lei da gravidade, para se por em pé e se mover, a criança, 

gradativamente, alcança o equilíbrio, por incansáveis exercícios e tentativas.  

Steiner cita que do primeiro emancipar-se do caos dos movimentos se dá 

o início do processo motor que resultará no andar, ao final dos 12 meses de 

vida. É, portanto, na cabeça que esse aprendizado inicia e vai, gradativamente, 

                               

29 Cf no item 2.3.   



 

 

74

se estendendo para o pescoço, peito, braços, costas, até, lentamente, chegar 

aos pés e às pernas. A cabeça adquire posição de repouso e os membros 

inferiores passam a se movimentar livremente na vertical, numa posição de 

equilíbrio instável (e não estável), que proporcionará a possibilidade do andar, 

quando os braços ajudarão na obtenção/ manutenção desse equilíbrio “instável”. 

Pela visão antroposófica, é por sucessivas experimentações sensoriais 

proprioceptivas na estabilização e equilibração na verticalização que a criança 

aprende a andar, além de ser influenciada nisso pela imitação. Ou seja, o que 

propicia o andar são as respostas dos órgãos dos sentidos corporais “inferiores”: 

movimento / equilíbrio/ vital / tato30 que dão à criança a noção do progresso do 

seu próprio corpo desafiando a gravidade, além da percepção e da imitação.  

Quando uma criança apresenta seu modo próprio de andar de maneira 

enérgica, bem espigada, tem uma base corpórea que provém do espírito e que 

lhe permitirá fazer uma correta separação das frases ao falar. No entanto, se 

uma criança caminha com um andar flácido, ela não manterá os intervalos 

corretos entre uma frase e outra e tudo se confunde na frase.   

É assim que, executando movimentos com as pernas, a criança aprende 

a formar frases corretas. E se ela não conseguir fazer movimentos de braços 

harmoniosos, sua fala não soará bem, crocitará, lembrando os sons dos corvos, 

das aves, diz Steiner (2000). Ainda relacionado à época em que a criança 

aprende a andar e falar, no caso dela não ter podido perceber a vida em seus 

dedos, não terá também um sentido para modular sua fala. Atividades de 

sensibilização tátil com materiais diversos são indicadas na educação infantil 

(como se viu no item 2.3, no sentido do TATO e se verá no item 2.5.1.1, sobre 

Brinquedos na Educação Infantil Waldorf).   

                               

30 Cf. item 2.3.  



 

 

75

A criança se esforça para conquistar o andar ereto – a postura humana – 

o falar – a língua materna – e em iniciar o processo do pensar. Quanto menos 

interferências ou coerções externas (sob o pretexto de serem educativas) 

ocorrerem nesse processo natural de desenvolvimento, quer para acelerá-lo ou 

impedi-lo, melhor para a criança. Aprender a andar é a ponta do iceberg, pois 

esconde em suas profundezas a complexa tarefa que o ser humano tem de, 

segundo Steiner (2000, p. 36), “encontrar as direções espaciais no mundo, e 

nelas engajar seu próprio organismo”. 

Nos primeiros anos de vida, apesar de tudo ser aprendido pela imitação 

do meio ambiente, a criança, ser sensorial imitativo, levanta-se e adquire 

equilíbrio em posição vertical com a utilização adequada dos braços, por 

impulsos, vindos do próprio organismo, inerentes ao ser humano, à espécie. 

Nesses primeiros anos de vida, em que tudo é captado pela imitação do 

meio ambiente pelo ser sensorial criança, esse fato orienta os educadores 

Waldorf a cuidar de sua própria postura e atitude educativa, para não 

interromperem o fluxo das forças naturais do organismo infantil que o levam a 

verticalizar-se instintivamente. Percebe-se, não só nas entrelinhas, que eles têm 

presente o fato de que no íntimo da criança reside o germe de toda a vida 

humana e, por isso, ela é deixada livre, sendo apenas guiada no encontrar dos 

impulsos próprios de seu organismo, para bem se formar. A atividade física 

imitativa corresponde à necessidade absoluta de experiências motrizes e 

sensórias na primeira infância. Ela se estende até a troca dos dentes, quando 

passa a ser acompanhada e substituída pelo gradativo acordar da consciência, 

do representar, da fantasia.  

Já se viu que aprender a andar significa encontrar as direções espaciais 

do mundo, nelas engajando o próprio organismo e que é dos próprios impulsos 

do organismo que brotam as forças orientadoras para que a criança encontre 



 

 

76

seu equilíbrio e verticalidade no espaço, percebendo-se que, por conexões 

interiores, as coisas tendem a surgir na proporção correta para o ser humano, 

vindo o andar antes do falar. Porém, quando isso se dá de forma misturada, ou 

atrasada, seria mais adequado, pelo ponto de vista Antroposófico, que tentasse 

se evitar que a criança aprendesse a falar antes de andar.  

Se o falar se der sem a participação dos movimentos dos braços no 

andar, não se desenvolverá ordenadamente e não será uma atividade 

fundamentada no homem como um todo, mas será uma atividade balbuciante.  

Para Steiner (1995, 2000), ao aprender a falar a criança tem que se 

adaptar a um âmbito maior, pois estará ingressando no círculo da sua 

nacionalidade, saindo de seu círculo social mais íntimo, familiar, no qual se 

adaptou à estática e à dinâmica, ao aprender a andar. Com o falar, a criança se 

inclui no gênio do povo, da língua e também se insere no espiritual de seu grupo, 

na visão desse autor.  Antes de falar, o bebê aponta. Goebel e Glöckler (2002) 

afirmam que esse também é um gesto próprio de seres humanos. Eles falam dos 

sentimentos e das emoções que acompanham a fala dos adultos, explicando 

que são como uma vibração que acompanha o conteúdo comunicado e que a 

criança assimila, captando assim o caráter do que está sendo dito, antes mesmo 

que conheça as palavras usadas. É assim que a criança vivencia diretamente a 

alegria, serenidade, frieza, mordacidade ou suavidade na expressão, ainda que 

não entenda o significado do que está ouvindo. No aprendizado do andar, o 

espírito é assimilado e a alma (o astral) do meio ambiente penetra indiretamente 

a criança, pela linguagem. Por exemplo, a criança pode impregnar-se de um 

sentimento de temor e nervosismo ao ouvir manifestações de um pai irado e 

colérico.  

Os primeiros sons da criança são emitidos pela oitava ou décima semana, 

depois do primeiro sorriso consciente. São sons suaves, expiratórios, finos, com 



 

 

77

ruídos guturais ensalivados, que se dão em momentos de bem estar. Quando a 

criança está confortável, bem alimentada, ela tenta repetir o que percebeu em 

seus ouvidos. Goebel e Glöckler (2002) fazem a importante ressalva de que 

certos sons jamais foram observados em crianças de creches ou internadas em 

instituições. 

 Quando esses sons ocorrem, eles dizem que as modulações fonéticas do 

bebê são imitadas pela mãe, o que lhe causa surpresa. Iniciam-se diálogos 

diários de “grrriiiiijjj” “gllliiiiijjjjj”, que cessam no quarto mês, quando a criança faz 

uma pausa, limitando-se a ouvir. Pode-se supor que esse dado da observação 

desses autores de que crianças de creche e orfanatos não expressam esse tipo 

de sons nessa fase, justifica-se por elas não ouvirem muitos sons e falas 

dirigidos a elas e, também, porque ao não serem “imitadas” por um adulto em 

suas tentativas, não persistam na emissão desses sons.,  

Aos seis meses, mais ou menos, a criança passa a emitir sons fortes, tipo:  

dá! - bá! - lá!  Esses “balbucios” não são linguagem e, do ponto de vista 

antroposófico, essa só se desenvolve se houver “fala” ao redor da criança, para 

que ela possa extrair as formações fonéticas desse modelo para, aos poucos, 

iniciar o falar.  

Quando a criança convive com adultos professores, ou de nível cultural 

superior, começa a falar mais tarde, mas, depois que consegue lidar com o 

grande vocabulário que a família lhe passou, recupera o atraso e pelo resto da 

vida apresenta boa capacidade de expressão e facilidade verbal. Já crianças de 

pais de vocabulário restrito começam a falar mais cedo, mas ficam com o 

vocabulário limitado se não forem estimuladas adequadamente e podem ter 

desvantagens na idade escolar.  



 

 

78

A imitação inspira o falar. Ao chegar à fase de denominação, 

subordinação e aprendizado dos tempos verbais, os processos mentais 

representativos são auxiliados pela lógica existente no idioma.  

Falar, enquanto realização vivencial ativa, e ponderar, como 
atividade puramente interior, só se separam paulatinamente. Um 
bom exemplo: uma criança junta pauzinhos no caminho molhado 
do parque. De repente pára, porque um dos “pauzinhos” está se 
mexendo no chão. Pensativa ela constata: ‘Não é um pauzinho.’ 
A designação e a distinção fazem parte da percepção, partem da 
própria vida. Porém já se tornou possível buscar a palavra nesse 
começo de ‘vida interior’ puramente anímico espiritual. A criança 
percebe que isto aqui é uma minhoca, embora ainda não saiba 
dar-lhe o nome (GOEBEL e GLÖCKLER, 2002, p. 314).  
 

No aprender a falar, perto do segundo ano, às vezes frases  inteiras são 

expressas através de uma só palavra. “Mamãe!”, por exemplo, pode significar: 

vem, mamãe!; mamãe, onde está você?; mamãe, quero colo, etc.  

Ao associar mais palavras aos seus conhecimentos, a criança forma 

“frases” de duas a três palavras: papai carro, sopa quente, mamãe casa. Goebel 

e Glöckler (2002, p. 309) contam que uma criança queria ir com a mãe às 

compras, mas ouviu dela a seguinte explicação: “você não pode ir junto porque 

lá na cidade vai ter muito barulho, muitas pessoas, carros, empurrões, cheiro 

ruim e estalos”. À noite, a irmã contou que a criança repetira, várias vezes, 

durante a tarde: “mamãe cidade, balulo, purrões, chelo ruim, talos”.    

O falar, para Steiner (1986), ocorre a partir da orientação da criança no 

espaço. Ele citou, em conferência aos professores, em 1923, que fisiologistas já 

faziam a ligação entre movimentos da mão direita com o lado esquerdo do 

cérebro, no “órgão da Broca”, por exemplo, que provoca o movimento da fala. 

Ele afirma que o falar provém não só desse movimento da mão direita, mas de 

todo organismo motor do homem. 

Ao transformar os movimentos desconexos de seus braços em gestos e 

ações conseqüentes com o mundo exterior, isso se transfere para a organização 



 

 

79

da cabeça e se manifesta na fala. Para ilustrar, um som palatal soa diferente 

numa criança que tropeça ao andar e numa que caminha firme. As nuances da 

fala, portanto, se devem à organização motora. 

Quando as mãos e braços se emancipam das pernas e pés, buscando 

uma posição humana no espaço, é criada uma base para todo o 

desenvolvimento humano, para o movimento e cumprimento dos afazeres e 

atividades próprios do homem.  

O homem incorpora-se ao mundo exterior visível, por aprender a andar a 

partir de todo o interior de seu ser e com seu ritmo e compasso interiores. 

Steiner (1986, 37) explica: “Aquilo que é exercido pelas pernas, atua de modo a 

levar a vida físico-anímica do homem a uma relação mais forte com o que tem 

caráter de compasso, com os passos decisivos da vida.” 

Na concordância peculiar do movimento da perna direita com a perna 

esquerda é que se aprende a relacionar-se com o que está abaixo de nós. 

Depois, solta-se da atividade das pernas o que se emancipa nos braços, e 

“assim entra no compasso e no ritmo da vida, um elemento musical – 

melodioso”, rítmico. Para este autor, os temas da vida, o conteúdo da vida, se 

apresenta nos movimentos dos braços. É isso o que vai formar a base do que 

precisa se desenvolver para o aprender a falar. Ele cita ainda que a atividade do 

braço esquerdo está relacionada com o órgão direito da fala (STEINER, 2000, p. 

38)  

A relação da atividade dos braços e das pernas no movimento do homem, 

processa-se numa relação de conquista para com o mundo exterior, pelo 

aprendizado da fala. No processo da formação das frases, assim como no dos 

fonemas, as pernas atuam de baixo para cima, para dentro do falar, diz Steiner 

(2000). 



 

 

80

Os médicos escolares antroposóficos, Goebel e Glöckler (2002), alertam 

para que os educadores Waldorf não corrijam demasiadamente a criança com 

exercícios de conscientização da fala, pois isso inibe o impulso natural dessa 

fase, que é imitar. Eles fazem a observação de que, normalmente, para aprender 

a falar, não há necessidade de a criança se submeter a exercício algum, e que, 

por isso, não se deve entrecortar a espontaneidade de sua expressão com 

correções, pois, a linguagem quer sempre comunicar algo diretamente e ao se 

cortar esse fluxo, na verdade, leva-se a criança a aprender a interromper seus 

pais e professores, futuramente. A melhor atitude é falar corretamente as 

palavras, de maneira normal, na vida cotidiana, ao redor da criança. Não há 

problema segundo a Antroposofia, que a criança passe alguns anos 

pronunciando alguma palavra de maneira incorreta: “ócus”, “pograma”, 

“casimeta”, “ombinus”, etc. Eles dizem que é natural gaguejar, temporariamente,  

quando a vontade de comunicação da criança ultrapassa sua capacidade de 

expressão e dão a orientação de que não se dê muita atenção a isso para ajudar 

na superação desse fato, sendo também importante falar sempre bem devagar 

perto da criança, de maneira bem clara e nítida.  

Eles lembram ainda que erros da fala podem ser corrigidos por 

brincadeiras motoras, pois a fala não passa de uma metamorfose dos 

movimentos corporais. A laringe executa os mesmos movimentos que o corpo 

faz em âmbito maior. Distúrbios da fala são acompanhados por alterações 

motoras, quer evidentes ou mais sutis. 

Canções engraçadas, poemas, versinhos, rimas, brincadeiras com 

cantigas e os contos de fadas contados de viva voz, diretamente para a criança, 

despertam-lhe o gosto pelos sons da língua e pelas possibilidades que ela pode 

ter em sua expressão própria. Como se verá no item 2.4 (Educação Infantil 



 

 

81

Waldorf), essas sugestões são elementos didáticos usados para essa faixa 

etária, na pedagogia Waldorf.   

Goebel e Glöckler (2002), ao abordarem a influência da linguagem sobre 

o pensamento, identificaram que o aprendizado da fala inaugura uma nova fase 

na evolução do pensar. Enquanto vivem na fase de Imitação Criativa, as 

crianças não conseguem captar diretamente o conteúdo dos pensamentos que 

são transmitidos pelos fonemas e palavras.   

Por todo o exposto até agora, pode-se dizer que, para a Antroposofia, a 

vida se manifesta primeiramente por gestos, e que esses se transformam 

interiormente no elemento motor da fala. Assim, como é do andar, do apalpar e 

do movimento humano que surge a fala, é da fala que desponta o pensar.  

Goebel e Glöckler (2002) descrevem que a criança, no início de seu 

desenvolvimento, ergue-se, aprendendo a colocar-se sobre os seus próprios 

pés, para dar direção aos seus primeiros passos como sendo a fase de aprender 

a dominar seus movimentos, usando-os segundo sua própria vontade. Ao 

aprender a falar e antes de iniciar o pensar autoconsciente, antes de começar a 

dizer “Eu” para si mesma, a criança é só verdade. Ela é incapaz de mentir antes 

de distinguir-se do todo, esclarecem esses autores. 

Depois do andar e do falar, desenvolve-se o pensar, mas não significa 

que a criança não pense antes disso. O pensar já existe nela como inteligência 

corporal, porém ela ainda não está “acordada” para sua presença. É pela 

imitação que a criança começa a reconhecer em si a vida mental, os processos 

de construção da função de representação.  

Na trilogia Andar, Falar e Pensar, esse deve vir mesmo por último, diz 

Steiner (1986, 1995, 2000). No falar, quando a criança imita os fonemas ouvidos, 

quando já tem em si fundamentada a relação dos movimentos dos braços e 



 

 

82

pernas, ela ainda não associa a eles, pensamentos. Ela, primeiramente, liga os 

sentimentos aos fonemas. Em Steiner e autores antroposóficos, o pensar 

desenvolve suas diretrizes depois da fala, pois, o falar leva conscientização 

ao pensar. Entre os dois anos e meio  e os três anos, aproximadamente, a 

criança já é mais independente, locomove-se no espaço, à vontade, e comunica-

se com mais fluidez, pois, por impulsos naturais da espécie, por percepções 

proprioceptivas (feedbacks dados por seu próprio corpo) e pelo uso da imitação 

aprendeu a andar e a falar.  

Então, ela começa a desenvolver-se mais nos processos do pensamento 

e auxiliada pela verbalização crescente adentra na compreensão dos mistérios 

da lógica da linguagem. Autores antroposóficos esclarecem que a criança 

começa a pensar por si quando vivencia a diferenciação, ao dizer o nome das 

coisas, das pessoas, na chamada fase de denominação e de subordinação, em 

que começa a fazer relações entre as coisas (causa-efeito). Eles afirmam que é 

a partir do reconhecimento do seu próprio “Eu” que a criança separa-se do todo. 

É que ao dizer “eu”, de si mesma, DÁ-SE CONTA DE “SER” UMA PESSOA (entre dois 

anos e meio e quatro anos). A criança tem grande alegria quando isso acontece 

e, às vezes, até se assusta com essa súbita conscientização de sua separação 

do todo. É a partir desse evento, eles afirmam, que a criança “adquire” a 

capacidade de LEMBRAR e que se dá o início da vida mental interior, 

autônoma. As influências da memória sobre o desenvolvimento do pensar serão 

mais detalhadas à frente, neste item. 

Um outro elemento, e dos mais importantes para a conquista do pensar, é 

o brincar. No brincar a criança vai desenvolvendo a fantasia e a imaginação, que 

são precursores do pensar racional, diz a Proposta para a Educação Infantil da 

FEWB (1999), que explica, da seguinte forma, o aparecimento da representação: 

a mobilidade das imagens nas fantasias, no interior infantil, é comparável à 



 

 

83

incessante atividade corpórea dessa idade. E, na medida que essa mobilidade 

do corpo vai sendo dominada pela criança, também a mobilidade de suas 

fantasias começa a ser por ela dirigida, até que, aos cinco ou seis anos, ela já 

consegue produzir, voluntariamente, representações mentais, ou seja, desperta 

seu pensar racional, consciente.   

Para König (1997, p. 49), também é ajudada pelo livre brincar que a 

criança atinge a compreensão de si mesma e desenvolve o pensar. Ele descreve 

que a imitação do mundo dos adultos e o vivificar da própria fantasia são 

fundamentais nesse processo. E pergunta: “Como uma criança poderia atingir 

a compreensão de si mesma, senão repetindo e imitando tudo o que se 

passa ao seu redor, e portanto considerando-o um não - eu?” Ao brincar, a 

criança cria um mundo sem fazer parte dele. Ao se perceber “criadora”, a 

criança consegue se distinguir de sua criação. Brincando, ela repete tudo o 

que se passa ao seu redor, num processo criativo, que corresponde aos 

seus anseios mais íntimos. E, assim, diferencia-se, reconhece-se como 

ente separado. 

Heydebrand (1996) afirma que, na criança pequena, a fantasia ainda não 

está presente como elemento ativo principal; ela ainda se diverte pela alegria de 

empregar suas próprias forças, movendo os membros, o corpo, experimentando-

se fisicamente. Se uma criança é muito franzina, temerosa, deve-se estimulá-la a 

que pule de um banquinho ou da soleira, para os braços de um adulto, ou que 

participe em algum jogo ou brincadeira desafiadora apropriada, de preferência 

acompanhada de versinhos ou música. É uma época em que os desenhos 

vigorosos com giz de cera, com o papel no chão, são benéficos para o 

fortalecimento dos membros. Os primeiros dentinhos definitivos quando 

despontam trazem consigo o tempo das representações mentais, e só, 

gradativamente, segundo a autora, é que os jogos infantis ficam mais permeados 



 

 

84

de representações. Ela exemplifica falando do prazer inicial que a criança tem 

simplesmente por bater os pés no chão, na época das intensas brincadeiras 

imitativas corporais, de comunicação grupal. Se uma criança começar a bater os 

seus pezinhos, logo muitos coleguinhas estarão seguindo-a nessa divertida 

brincadeira de experimentação das suas capacidades físicas nas ações 

conjuntas. O ritmo com sons (palmas, etc.) é recurso pedagógico importante de 

comunicação nessa época. A imitação é contagiante. Só mais tarde isso é 

somado à alegria de adquirir mais ritmo e se transformar na idéia de 

“soldadinhos, marchando”. Daí já desempenhará um papel!  

A autora também dá o exemplo da diversão no cavalo de balanço: 

inicialmente ele nem é considerado como um cavalo. O que conta é a sensação 

de bem estar, misturada com angústia (inconsciente), quando a criança pequena 

experimenta a satisfação do rítmico balançar e o prazer da sua própria 

respiração sadia. É só mais tarde que vem a idéia do “cavaleiro corajoso”.  

Com os cubinhos de montagem, o prazer e o objetivo são empilhá-los e 

derrubá-los alegremente, em sintonia e concomitância com o fazer dos parceiros 

preferidos... Mas, fazer uma casa ou uma torre, só mais tarde é que adquire 

importância. Por ora essa “construção” e “descontrução” trazem-lhe satisfação 

semelhante a dos processos de anabolismo e catabolismo que sadia e 

inconscientemente vivencia em seu organismo como bem estar. Nas salas de 

maternais Waldorf, cada criança tem o seu brinquedo, a sua boneca, a sua bola, 

etc.; de modo a que possa igualar-se às ações de seus parceiros nas 

brincadeiras interativas que empreendem, sempre que desejar comunicar-se e 

integrar-se usando a imitação. Por ainda não dominar a linguagem para esse 

mister, nota-se que costumam aproximar-se dos amigos preferidos por ações 

imitativas e concomitantes.  



 

 

85

Mais ou menos aos três anos a criança apresenta um brincar ainda sem 

um objetivo, exceto no exercício incipiente de sua fantasia, complementando as 

manifestações da sua própria dinâmica corporal no divertir-se e se experienciar. 

Quando chega o momento da criança começar a usar mais a imaginação em 

suas brincadeiras, que começa a se tornar mais presente, suas atividades 

passam a ter objetivo e ela passa a IMITAR intencionalmente os movimentos 

dos adultos, mas, de maneira bem fantasiosa, aleatória ainda. É uma imitação, 

que se pode dizer, “artística”, aleatória, que é levada a efeito com a grande 

liberdade própria dessa idade. “Nunca é servil”, diz Heydebrand (1996). Depois 

por estar com adultos, a criança já aprendeu a falar, imitando-os. Com a 

linguagem, as imagens mentais se tornam mais rítmicas e com o 

desenvolvimento da capacidade de representar se tornam mais freqüentes. A 

autora explica que essas imagens mentais pouco a pouco vão se multiplicando 

na criança e ela brinca como se fosse um soberano no reino da fantasia, 

combinando suas representações com a realidade cotidiana da vida, de maneira 

inverossímil, sem o menor compromisso com o lógico – real. Heydebrand (1996) 

diz que, muitas vezes, as crianças não sabem discernir se sonharam algo ou 

fantasiaram, ou, realmente, viveram-no, de modo que, a seus olhos, o brincar 

dessa idade é, muitas vezes, “um sonhar vívido” em estado de vigília. 

Pensar é a faculdade que nos permite introduzir relação, sentido 
e ordem em tudo o que vivenciamos com os sentidos. Nosso 
pensar é um conjunto de relações por cujo intermédio podemos 
captar tudo e nos sentimos, nós mesmos, integrados à relação 
universal. É que, tornando concretos nossos pensamentos, 
sentimo-nos partícipes da formação das condições de vida e 
enquadramos nossa atividade numa relação maior. Sentimos em 
nós uma parte da lei universal e experimentamos uma liberdade 
e independência cada vez maior ao mover-nos no campo dessa 
lei (GOEBEL e GLÖCKLER, 2002, p. 312). 
 

 Esses autores antroposóficos, que fizeram pesquisas estudando as 

características das etapas do desenvolvimento do pensar na criança, esclarecem 



 

 

86

que a questão da abstração e da representação reside em nossa capacidade de 

compreender, por um lado, o que vemos e, por outro, também o que não vemos, 

distinguindo entre o sensorial e o sensível e o não sensorial ou supra sensível. A 

matemática, por exemplo, só é possível de ser captada via conceitos, 

exemplificam. 

Eles denominam a inteligência ligada ao corpo como uma capacidade de 

estabelecer relações sensoriais por meio dos sentidos, sem a intervenção do 

processo intelectual, abstrato. Antes de saber que tem um bloquinho de madeira 

na mão, a criança apalpa-o, olha-o, cheira-o, escuta-o, fazendo suas 

descobertas sobre as características organolépticas dele: peso, solidez, 

tendência a cair, capacidade de rolar, possibilidade de agarrá-lo, etc. Ela lida 

com ele e, propositalmente, perde-o de vista, para, em seguida, procurá-lo 

repetidamente, sem cansar. Assim, ela experimenta com alegria a “duração”, a 

constância das coisas, etc.  

Para eles, o que a criança experimenta pelos sentidos, os adultos 

conceituam pelo pensamento, conseguindo distinguir e relacionar os conceitos 

que se podem fazer do bloquinho, por exemplo, com o que se pode experimentar 

pela observação sensível dele. É que, para o adulto, o mundo se desmembra em 

“eu” e “tu”, “meu” e “teu”. Mas, a criança pequena que ainda não discerne esses 

conceitos, pois, ser una, sente-se parte ativa de todos os acontecimentos, então 

o sensível e o conceitual ainda são vivenciados por ela como uma unidade. 

Esses autores citam que  

essa é a chave para a compreensão da vida anímica infantil: o 
que nós conseguimos manejar como atividade mental abstrata, 
distinta da atividade sensorial, na criança ainda está unido numa 
única realização vivencial. Eis porque na infância os sons, 
cheiros, e percepções gustativas são incomparavelmente mais 
intensos e mais saturados ‘de realidade’ do que mais tarde. 
Ainda percebemos essa característica em nossas memórias da 
infância – estas são muito mais marcantes do que lembranças de 
épocas posteriores. Também o caráter especial da capacidade 
de Imitação da criança torna-se compreensível quanto a essa 



 

 

87

unidade entre a percepção sensorial e o pensar, voltada para o 
corpo. O corpo inteiro da criança ajusta-se a cada sutileza do 
que é percebido, acompanhando e imitando da maneira mais 
inteligente possível o que foi vivenciado pelos sentidos. 
Desse processo também remanesce uma recordação. Por 
exemplo, muito tempo depois de a mãe ter executado o 
movimento de misturar algo numa panela, a criança ainda 
consegue repetí-lo em sua brincadeira. Uma mãe relatou-nos 
como seu filho de quinze meses, sentado no cercadinho, de 
repente interrompeu sua brincadeira e juntou as mãos como 
fazia todas as noites com seus pais para a oração. Ele 
permaneceu alguns momentos nessa postura e depois voltou 
novamente seu interesse para algum objeto (GOEBEL e 
GLÖCKLER, 2002, p. 313) [grifo nosso]. 
 

Eles dizem, também, que a transição entre a fase inicial, puramente 

sensorial das experiências perceptivas, e a posterior, de compreensão 

puramente intelectual, se dá pela fase de evolução do pensamento em que 

há a denominação por meio de palavras e sentenças. “A designação e a 

distinção partem da percepção, partem da própria vida”. Acrescentam que é 

uma época em que tudo “fala” na vida da criança: “A porta range e faz “bum”! 

quando o vento repentinamente sopra pela casa. A água gorgoleja no ralo e 

simplesmente vai embora. Tudo parece viver de acordo com suas características 

e ter algo a dizer” (GOEBEL e GLÖCKLER, 2002, p. 314 - 315). As coisas falam 

e vivem “fisionomicamente” e a fantasia infantil se expressa. Assim, como 

exemplo, eles citam que as maçãs parecem sorrir cordialmente para a criança, 

as pêras fazem caretas engraçadas, as botinas do vovô são comparadas ao 

vizinho alto e ranzinza, o fogo do fogão no escuro pode ter movimentos 

ameaçadores, o pão cortado pode ser um ouriço ou uma casa e o bloquinho ora 

é bule, automóvel ou torre da igreja que ressoa din-don. “Até os dedos podem 

conversar e contar histórias entre si ...” (GOEBEL e GLÖCKLER, 2002, p. 315).  

É um momento em que a compreensão do sentido pela denominação 

lingüística e expressão une-se à compreensão direta do sentido das ocorrências 

pela percepção (já existente na criança), e vai se intelectualizando, abstraindo, 

tomando progressivamente o lugar do que é sensível. Ponderar e falar ainda 



 

 

88

estão muito unos, mas se separarão paulatinamente: o falar, em atividade 

vivencial – ativa, e o pensar como atividade puramente interior, em que há a 

busca pelas palavras. Esse amálgama entre o desenvolvimento da linguagem e 

do pensamento é o segundo passo na evolução do pensar. 

As palavras e o sussurrar possuem poder mágico nessa etapa. Os 

autores exemplificam que um grupo de crianças, não querendo ir dormir, teimava 

em obter sempre mais cinco minutos de demora, até que alguém espirituoso 

achegou-se a elas, sussurrando-lhes: “venham, vamos brincar de táxi”, 

conseguindo, imediatamente, que todos esperassem ansiosos pela sua vez de 

serem levados até o banheiro nos seus ombros, fazendo volteios por entre as 

cadeiras e as mesas da sala. Quando se sussurra, dizem eles, tudo fica mais 

misterioso para as crianças nessa fase de descoberta da linguagem, do fantasiar 

infantil. 

Como terceiro passo em direção à capacidade de pensar na criança, 

segundo Goebel e Glöckler (2002, p. 315), tem-se que “o que caracteriza o 

primeiro lampejo da atividade mental abstrata, pura, é o nascimento da 

capacidade de lembrar”. A lembrança, para eles, é tida como conseqüência da 

atividade mental individual, que começa quando a criança capta o pensamento 

de si própria sem mais se designar pelo nome como é chamada pelos outros, 

mas, passando a dizer “Eu”, de si mesma. Eles dizem que esse momento em 

que a criança vivencia, pela primeira vez, o “Eu leva papai”, em vez de “Fábio 

leva po papai”, marca a distinção da criança entre si própria e o meio ambiente; 

sua separação do todo a que era unida. Às vezes, isso se dá acompanhado de 

uma sensação de susto ou de abandono, mas também de grande alegria, eles 

citam, assim como já falado acima, a partir de observações de Heydebrand. 

Quando a criança adquire consciência do seu “Eu” migra da memória 

local, sensorial, da percepção imediata das situações, desvinculando o seu 



 

 

89

“lembrar” do campo das percepções sensórias presentes – locais, 

transformando-o em algo independente do mundo sensório, de natureza 

anímica.  

E eles também verificaram que a linguagem de bebê, própria até então, 

rapidamente (em poucas semanas) deixa que as frases de “amontoado de 

palavras” (dos dois a três anos) sejam substituídas por outras, já contendo a 

lógica gramatical da estrutura correta do idioma. De certa forma, para esses 

autores, começa-se a aprender gramática, portanto, assim que se diz “Eu”, para 

si mesmo. Então, reforçando o falado acima, depois disso, “a estrutura 

contextual dos pensamentos, cresce a cada ano, passando por novas 

metamorfoses na época da troca dos dentes”, dizem Goebel e Glöckler (2002, p. 

316). 

A criança não quer mais só perceber, designar e denominar as coisas, 

mas quer acrescentar a atividade mental, gerada em seu interior, sobre o que vê, 

sobre o que vive. Ela quer agora relatar, repetidamente, os pensamentos, as 

palavras, o que ela percebeu externamente. Dizem esses autores que ela, então, 

se apaixona pelo “por quê?”, pois, ele dá apoio a esse processo. Advertências e 

explicações começam a fazer sentido para a criança nessa fase, como já se 

disse. 

Goebel e Glöckler (2002, p. 317) ressaltam a inovação e a importância da 

descoberta de Steiner a respeito do processo de pensamento no ser humano: o 

fato de que as energias para a atividade misteriosa do pensar  

provêm da mesma fonte que os processos vitais de cura, 
crescimento e regeneração do organismo. ... Portanto, quanto 
menores forem as crianças, mais estreitamente o pensar estará 
ligado às forças de crescimento do corpo. Por isso o pensar 
ainda não é experimentado de maneira tão abstrata quanto 
posteriormente. Ele é (agora) muito mais vivo, mais plasmável e 
rico em fantasia do que (será) mais tarde.    

 



 

 

90

Na Antroposofia, quanto menor a criança mais estreitamente o pensar 

está ligado às forças de formação, regeneração, cura e crescimento do corpo. 

Isso explica a sugestão dos autores antroposóficos para que o mental infantil, o 

pensar, seja “alimentado” com imagens bonitas, como acontece através dos 

contos de fada, por exemplo. Também esclarecem porque desaconselham para, 

essa idade, jogos “secos” e abstratos que envolvem linguagem e raciocínio 

(GOEBEL e GLÖCKLER, 2002) e, ainda, o porque afirmam que o pensar só 

consegue ser utilizado de maneira completamente responsável depois do 

término final do crescimento, quando se torna totalmente “emancipado”, 

beneficiário das energias até então empregadas na formação espiritual–mental, 

anímica–emocional e física–corpórea do ser.  

Pode-se reforçar essa compreensão ao se comparar as fases do 

amadurecimento e crescimento corpóreo com os passos evolutivos do pensar 

humano, dizem os autores referidos neste tópico. A atividade mental e a fantasia 

das crianças vinculadas diretamente às impressões sensoriais relacionam-se 

com os passos de amadurecimento do sistema nervoso e dos órgãos dos 

sentidos (primeiro setênio); já o pensar crítico subseqüente, tem relação com o 

amadurecimento das funções rítmicas do corpo (segundo setênio); a completa 

autonomia do pensar e do julgar, o pensar criativo, o raciocínio puro-abstrato, 

conceitual, acontecerá a partir da maturação completa do sistema metabólico e 

ósseo, no terceiro setênio.  

Segundo Goebel e Glöckler (2002), a criança, quando da troca dos dentes 

tem o anseio de aprender, porque as forças formativas são liberadas após terem 

ajudado na formação da parte mais dura do organismo – o esmalte dentário – e 

estimulam nela uma nova forma de pensar. A criança já consegue responder 

a perguntas dirigidas sobre fatos de situações passadas, conseguindo narrar 

coisas que viveu dias atrás, quando lhe é solicitado, etc.  



 

 

91

Eles ressaltam que o processo de abstração mental, a capacidade de 

formar representações mentais do que não está presente aqui e agora, é 

acompanhado de uma regressão da capacidade de imitar. A criança que só 

conseguia compreender imitando, agora se entrega a essa “forma de 

crescimento metamorfoseada”, como eles chamam, o PENSAR. Eles explicam 

que a imitação perdura enquanto as forças de crescimento agem para a 

formação-diferenciação das estruturas orgânicas do corpo.  

Observando a existência humana da criança, Steiner (2000) afirma que 

tudo o que se manifesta no seu desenvolvimento até a troca dos dentes, ocorre 

através do sistema neuro sensorial, e se localiza especialmente em direção à 

cabeça. Ele cita a interpenetração dos três principais sistemas orgânicos: 

sistema neuro sensorial, sistema rítmico e sistema metabólico motor, associando 

a cada um deles uma região do organismo - tudo o que transcorre de rítmico no 

ser humano (circulação/ respiração) está organizado na região torácica e tudo o 

que transcorre de motor e metabólico tem a ver com a região inferior do corpo - 

pernas e abdômen (órgãos digestivos). A digestão/ nutrição está ligada 

intimamente a tudo que constitui o sistema de movimentação no homem, 

enquanto que tudo o que estimula o ritmo da digestão, ou do sono, ou da vigília, 

etc, está relacionado com o sistema rítmico. Assim, até a troca dos dentes, 

apesar de todos os três sistemas coexistirem e interagirem, o sistema neuro-

sensorial, com seus estímulos a partir da cabeça, é que atua 

preponderantemente na criança, de forma plástico-organizadora, enquanto ela 

cresce, se movimenta, se alimenta. Se a criança adoece, as doenças ocorrem 

através desse sistema neuro-sensorial, vindo “de dentro” (exemplo: as doenças 

infantis), mas, também, a partir da imitação da criança ao seu ambiente. Para 

exemplificar, Steiner cita que um sarampo (na época dessa palestra dele, em 

1923, não existia a vacina) podia ser deflagrado a partir de um ataque de raiva 



 

 

92

ou cólera, “comum” de algum adulto ao redor da criança. Steiner ainda reforça 

que tudo o que atua na criança até a troca dos dentes continuará a ter 

influências na sua formação (mais intensamente até os nove anos de idade).  

Pela compreensão antroposófica do desenvolvimento infantil, a 

metamorfose das forças de crescimento em forças de pensamento, como se 

falou, consuma-se com o nascimento dos dentes definitivos e diminui a 

capacidade imitativa, pois propicia um marco em que “o que antes acontecia 

inconscientemente por meio da capacidade de imitação precisa agora, passar 

para processos de aprendizado conscientes”, em que é possível “o 

desligamento” da realidade sensível e da atividade corpórea para a 

compreensão dos fatos, expressando-se uma atividade mental cada vez mais 

abstrata. Isso denota que a diferenciação das estruturas orgânicas já se deu na 

criança e que a inteligência já não é mais ativa só através do corpo (GOEBEL e 

GLÖCKLER, 2002, p. 326)  

Aqui reside uma grande contribuição de Steiner, com importantes 

conseqüências para a psicologia, medicina, pedagogia, e pedagogia curativa: há 

uma ligação intima entre a organização vital/corporal do homem e o 

pensamento. As forças vitais (corpo vital ou etérico), que trabalham para a 

estruturação/ crescimento do corpo e formação do organismo, ao terminarem 

uma parte importante dessa tarefa orgânica, ficam liberadas e vão se 

diferenciando e se desenvolvendo como estrutura contextual dos pensamentos. 

É assim que, ao chegar ao final do primeiro setênio, a criança terá a 

competência de dar forma às representações mentais, pois, já existirão mais 

energias disponíveis a serviço da aprendizagem intelectual em seu sistema 

(STEINER, 2000). 

Segundo Steiner (1995, 1996, 2000), Goebel e Glöckler (2002), König 

(1997) e demais autores antroposóficos, a criança tem, de início, uma memória 



 

 

93

apenas local. Depois passa a orientar-se pelas repetições da linguagem, que é 

rítmica (a estrutura lógica da língua - a gramática, é um suporte à aprendizagem 

do pensar, segundo a antroposofia, como já dito). Em terceiro, é que se 

desenvolve a lembrança totalmente interiorizada, que ativa a memória da criança 

de maneira PURAMENTE PENSAMENTAL, tornando-a capaz de relembrar, sem 

qualquer estímulo externo pela separação entre a memória e a realidade 

sensorial, inaugurando o processo de abstração.  

Com isso entende-se que, para a Pedagogia Waldorf, a memória está 

atrelada ao processo de maturação biológica e tem importante papel no 

desenvolvimento do pensar representativo. Os autores da Antroposofia dizem 

que a formação da memória, na ontogênese, percorre o caminho que 

filogeneticamente também trilhou em seu desenvolvimento nos primórdios da 

humanidade. Nesse processo, eles diferenciam claramente três fases que são 

retratadas na língua alemã por palavras distintas, e que podem ser traduzidas 

em nosso idioma pelo perceber, recordar e lembrar.    

König (1997, p. 57) expõe que, após a vivência do início e dos meandros 

da linguagem,  

a segunda esfera a ser lentamente penetrada pela criança de 
três anos é o reino da lembrança e da memória. No decorrer do 
terceiro ano, a formação da capacidade mnemônica recebe um 
impulso decisivo e, por assim dizer, toma posse de seus direitos. 
Ao término do terceiro ano, a memória está formada a ponto de 
ter-se tornado um fundamental participante das vivências da 
consciência. A partir deste momento, também o fio das 
lembranças se forma de modo a logo tornar-se um ‘continuum’ 
para as experiências diárias.  

 

Esse autor faz distinção entre a formação da lembrança e o 

desenvolvimento do pensar, colocando-as como capacidades anímicas com 

fundamentais diferenças. Ele se baseia em Steiner para falar da formação da 



 

 

94

memória. Começa falando nos primórdios da Atlântida, onde se formou a 

memória localizada, que hoje pode ser relacionada ao marcar31, notar, 

PERCEBER. Depois, fala da época de, mais ou menos, 8000 a. c. (Guerra de 

Tróia), em que o homem sentiu necessidade de repetir interiormente o que 

ouvia, fazendo originar-se a memória rítmica (com as histórias e poemas de 

transmissão oral)32. O verbo, que atualmente corresponde a esse tipo de 

memória, é o RECORDAR. Nessa fase de memória rítmica, Stern33 chama atenção 

para a importância da periodicidade, da repetição dos ritmos, ciclos, etc., em que 

o período de 24h, tem importância precípua na organização biorrítmica, cíclica, 

da criança (às vezes ela pode pedir por alguma certa coisa, todo dia, à mesma 

hora, espontaneamente). Por fim, Steiner explica que, após esse período de 

transição das grandes culturas da Ásia Menor para a Grécia, a memória rítmica 

se transformou em lembranças figurativas, na época do lançamento da pedra 

fundamental da Europa. Lembrar, deriva da palavra alemã erinern, que vem de 

inner, interior. O que foi depositado no íntimo vem à tona, como LEMBRAR, diz 

König (1997, p. 59). É uma memória cronológica e é a forma atualmente válida 

de memória.   

O galgar da totalidade da memória, segundo a Antroposofia, segue então, 

a seguinte escala:     

1a. etapa – lembrança localizada – perceber - 1o. ano de vida; 
2a. etapa – lembrança rítmica – recordar - 2o. ano de vida; 
3a. etapa – lembrança imaginativa, cronológica – lembrar - 3o. ano de vida. 

Karl Bühler, citado por König (1997, p. 60), vê a formação da memória “no 

sentido de que nela podem ser constatadas primeiro as vagas impressões de já 

                               

31 Der Markestein – O “marco”, em alemão. 
32 A essa forma de lembrança relacionam-se o canto, as lendas  e as epopéias recitadas ritmicamente. Foram 
formadores e modeladores da memória rítmica: o Bhagavadgita aos cantos de Homero e à canção dos 
Nibelungos. (König, 1997, p. 59)  
33 STERN, W. Phychologie der frühen Kindeheit. Leipiz, 1928, p. 233. 



 

 

95

conhecer, depois as experiências do reconhecimento definido e, finalmente, 

também lembranças completas com classificação espacial, temporal e lógica”.  

Ao final do período de formação da memória, König (1997) relata que a 

criança tem representações mais freqüentes e aprende a guardar não só o que 

percebe, mas também o que lhe é dito através da linguagem, ficando mais 

sensível aos ensinamentos, advertências, etc. Devido ao pensar que já desperta, 

a força de reflexão começa a desenvolver-se em sua alma.  

Falando da memória que pode emoldurar a vivência da personalidade e 

da representação da sua personalidade com o dizer “Eu” de si, esse autor cita 

Stern34:  

Na nebulosidade  que encobre a consciência do próprio passado 
surgem, aqui e ali, fracos pontos luminosos que somem confusa 
e rapidamente. Com o passar do tempo eles se tornam mais 
claros, numerosos e freqüentes, e mais tarde se unem a 
associações maiores... Mas muitos anos se passam antes que, 
em lugar dessas frações, surja uma vivência cronológica do 
passado (STERN, apud KÖNIG, 1997, p. 61).  
 

Assim, a vivência da lembrança das coisas torna-se mais contínua. A 

memória cronológica passa a ser um fio contínuo e mais constante. Nasce o 

lembrar.  

Exemplificando as primeiras realizações do pensar infantil, König (1997, p. 

65) cita Köhler35 que observou as primeiras tentativas pensantes de uma criança 

aos seus dois anos e meio: 

Quando Aninha não compreende bem uma coisa e pensa a 
respeito, fica em pé, quieta, e põe as mãos nas costas; os olhos 
ficam grandes e são dirigidos para longe, a boca se contrai um 
pouco, a criança fica em silêncio; muitas vezes surge um certo 
cansaço após este esforço; a expressão se perde; a natureza 
cuida da descontração.  

 

                               

34 Idem à nota nº 33. 
35 KÖHLER, E. Die persönlichkeit desenho dreijährigen kindes. Leipzig, 1926.  



 

 

96

Sobre esse episódio, observado por Köhler, (apud KÖNIG, 1997, p. 65) 

reflete:  

Aqui o pensar emergente se revela em seu gesto exterior. A 
criança se retrai do mundo das impressões sensoriais; 
interrompe também seu tão predominante instinto dinâmico e 
assume uma atitude análoga ao espreitar. Ela começa a escutar 
seus pensamentos que acordam.  

 

O autor citado coloca o comportamento da criança, acima descrito, 

locado, mais ou menos, na fase do “subordinar”, em que relações começam a 

ser feitas entre os acontecimentos e coisas do mundo, num desvendar dos 

“parentescos secretos” que há entre elas: ontem e hoje pode ocorrer a mesma 

coisa ou fatos semelhantes – nos mesmos lugares ou em outros; certos objetos 

sempre exercem suas funções específicas; as pessoas se relacionam de 

maneira similar, etc. 

Sintetiza-se, a seguir, o processo do despertar do pensar na criança, 

segundo os autores estudados: 

 

Percepção / Movimento  

- Todo o despertar da consciência, no período de zero aos dois anos 

e meio, aproximadamente, se dá pela volição, onde a necessidade de 

movimentar-se constantemente é preponderante. De início, os movimentos 

existentes são desajeitados e caóticos, não dirigidos por uma consciência 

racional. Na etapa inicial da interiorização das relações causais, tem-se, em 

primeiro lugar, a sensibilização/ captação durante o desenrolar da ação e sua 

imitação INVOLUNTÁRIA, havendo, assim, a compreensão das ações; 

 



 

 

97

Linguagem  

- Ao fim do segundo ano, vem a fase de aperfeiçoamento da 

linguagem, com a compreensão do sentido da palavra designativa - geradora de 

relações, dos adjetivos, dos tempos verbais, das subordinações, etc., em que a 

palavra ganha vivas modificações, a partir da realidade, proporcionando uma 

ampliação significativa da compreensão das coisas. König (1997, p. 52) 

esclarece que mesmo as mais coerentes falas da criança não devem ser 

consideradas manifestações mentais, ainda. O fato de ela reconhecer os 

nomes e relacioná-los aos correspondentes objetos é, por ora, visto como “uma 

operação mneumônica no contexto da linguagem”, uma função reconhecedora;  

 

Memória  

- Indispensável para o despertar do pensar é a aquisição da memória 

que se da em fases bem distintas nos três primeiros anos de vida. Começa com 

a formação gradual da lembrança, que transita entre o vago reconhecer e a 

posterior produção voluntária de recordações. É pela memória que a criança 

consegue reter e fazer as conexões entre a variedade de imagens, nomes, 

representações e sensações vividas. A memória está intimamente relacionada 

com a progressiva metamorfose das percepções em representações. É no pólo 

neuro-sensorial da criança, na cabeça, que esse processo tem sua sede e a 

criança ”toma posse da lembrança, sob a forma de representações” (KÖNIG, 

1997, p. 65).   

 

Brincar/ Fantasiar 

- Um outro ponto importante para o desenvolvimento do pensar é o 

brincar. Diz a pedagogia Waldorf que na livre atividade a criança pequena 



 

 

98

sempre se renova em suas brincadeiras que imitam o mundo e assim alcança a 

compreensão de si mesma, distingue-se do todo, diferencia-se do outro e vivifica 

sua fantasia. Expressa uma razão autocompreensiva e autoconsciente, que se 

dá pelo reconhecimento do “Eu”, a individualidade humana. “No âmbito anímico 

do lembrar, do falar e da fantasia surge o maior presente dado ao homem em 

formação: sua identificação” (KÖNIG, 1997, p. 65). O “Eu” e o “Eu penso” 

começam a existir e vai se tornando cada vez mais freqüente. A penumbra 

nebulosa, com esparsos pontos da luminosidade pensamental se transforma em 

claridade mental. Dos três anos em diante, começa a pensar, representar.  “...o 

sol do pensar aponta no horizonte e ilumina as relações estabelecidas entre 

todas as experiências. A criança entra na aurora de sua vida” (KÖNIG, 1997, p. 

67). O andar deu à criança a posse do espaço; o falar, a posse do meio 

ambiente denominado; e  

o pensar, como força da alma, não se serve de qualquer 
instrumento corporal aparente. Não usa os membros nem os 
órgãos vocais; aparece como uma luz que apesar de não visível 
antes, deve ter sempre existido. O pensar existe no ser da 
criança desde o início. Está presente e ativo36, mas ainda não 
tem possibilidade alguma de manifestar-se37. Está distanciado da 
existência infantil, que nos dois primeiros anos de vida está 
entretida com a corporalidade física, suas experiências 
sensoriais, suas sensações e sentimentos.  ...A individualidade 
da criança em evolução rompe a cerca de espinhos das 
vivências diurnas e acorda o pensar dormente (KÖNIG, 1997, 
p. 68).  
 

Para esse autor, o pensar excede a linguagem. A vivência mental da 

criança passa a se servir da linguagem. Andar e falar passam a ser 

dominados pelo pensamento, pelo CONSIDERAR e JULGAR. O pensamento vai se 

tornando “o rei da alma”. (KÖNIG, 1997, p. 67). 

 

                               

36 Corporalmente (observação desta pesquisadora). 
37 De maneira abstrata (observação desta pesquisadora). 



 

 

99

Noção de Tempo /Espaço  

- Na tomada de posse/conquista dos seus processos mentais, 

acrescendo-se à importante etapa do aperfeiçoamento da linguagem na criança, 

a Antroposofia compreende que vem junto a contribuição da construção da 

noção do tempo e do espaço. A criança começa compreendendo o futuro e, 

depois, o passado, até entender, lentamente, como estrutura mental, que “o dia 

de hoje será ontem amanhã ” (KÖNIG, 1997, p. 52). Esse autor coloca que essa 

idéia de tempo é algo difícil de ser adquirido pela criança. Nessa mesma página, 

ao comentar o quanto a criança se esforça para colocar a ordem certa e 

encontrar o lugar exato de algo que não se vê, não se apalpa ou não pode ser 

ouvido, mas que existe, ele cita W. Stern38, que comentou o que uma de suas 

crianças disse: “Quando a gente for para casa, então, é hoje” e “Vamos fazer as 

malas hoje e viajar ontem”. Pelo sentimento, a criança já sabe que existem 

coisas que já foram e outras que ainda serão. No entendimento do tempo, o 

aparecimento dessas estruturas “pensáveis”, “invisíveis”, como ele coloca, se dá 

pela vivência da multiplicidade dos acontecimentos, da realidade da vida, que a 

criança começa gradativamente a compreender. Também König (1997) cita que 

o pensar vai se tornando uma função mais consciente quando a criança passa a 

fazer relações no tempo e no espaço, ficando alerta ao fato de que há objetos do 

mesmo tipo com um nome comum, como por exemplo que se usa todos os dias 

à mesma hora e que tem uma função específica (na mesa todos têm um objeto 

que se chama colher). Um ato mental desse tipo é a princípio raro, mas depois, 

vai se tornando mais freqüente até se tornar diário e comum na idade escolar, 

aos sete anos.    

                               

38 STERN, W. Psychologie der frühen kindheit. Leipzig, 1928, p. 233. 



 

 

100

König (1997) coloca que a complexidade do despertar do pensar se deve 

justamente ao relacionamento entre os vários elementos que a criança tem que 

elaborar quando chega aos seus três anos: suas percepções, movimentos, 

imitação, a linguagem e as representações, a memória e o brincar, a 

compreensão do espaço e do tempo, etc., que, nas palavras desse autor, são 

como um círculo de boas fadas que se debruçam sobre o berço dos 

pensamentos enquanto eles, ainda adormecidos, estão prestes a despertar.  

Então, a visão antroposófica localiza o despertar do pensar, mais ou 

menos aos três anos, entre a época da aquisição da linguagem e do 

reconhecimento de si mesmo, encerrando a primeira fase do desenvolvimento 

infantil.  

Os autores esclarecem que logo após vem o aparecimento do primeiro 

momento de teimosia, em que a criança se nega a ser guiada como antes, quer 

vestir-se sozinha, se nega a brincar com outras crianças, e querendo estar mais 

sozinha, isola-se. É uma época dolorosa, de conflitos com educadores e pais 

que não entendem esse comportamento da criança e exercem “autoridade e 

castigo onde ajuda e exemplo, conduta suave e perdão compreensivo são o 

único comportamento indicado” (KÖNIG, 1997, p. 71). É o momento do 

nascimento da personalidade humana, do “ego”, do eu inferior (como chamado 

na Antroposofia), que acompanhará o homem por toda a sua vida. Não é o 

momento do nascimento do “Eu”, pois este nasceu quando do despertar do 

pensar, esclarece König (1997).     

O poeta Jean Paul39, citado por Steiner (2000, p. 36), afirmou que “em 

seus três primeiros anos de vida, o homem aprende mais para a vida do que em 

                               

39 RICHTER, F. (1807). Levana – Doutrina de Educação. 2a. ed. Prefácio. [Observação: Jean Paul é apelido 
escolhido pelo próprio autor cujo nome é Friedrich Richter (1763-1825)].  



 

 

101

seus três anos de Universidade”, ao expor a importância do que a criança 

conquista para a vida ao aprender a Andar, Falar e Pensar.  

Steiner em suas palestras sempre exemplificava que até mesmo o  

mais sábio dos homens pode aprender muito de uma criança... 
Para ele os mais elevados ideais do desenvolvimento humano 
acontecem aqui, diante dos olhos de todos, como numa 
manifestação natural. O que a criança realiza e vivencia 
inconscientemente no corpo se transformará na mais sublime 
força moral se o adulto aprender a utilizá-lo de modo consciente. 
(GOEBEL E GLÖCKLER, 2002 P. 320). 
 

Nas ações do corpo físico, direcionadas pela vontade40 e motivadas por 

emoções e sentimentos, está implícita a formação da representação mental, 

característica do homem. Esta é a capacidade cognitiva que pode regular os 

atos volitivos (o querer), possibilitando libertar o homem de seus desejos e de 

sua condição instintiva primitiva, como se disse no início deste capítulo. Ela traz 

em si a possibilidade de o homem elevar-se como ser espiritual, desenvolver-se 

como indivíduo único, consciente, em direção ao “superior”, por meio da 

realização de ideais. O homem tem a potencialidade do pensar, do imaginar, do 

relembrar. É por meio dessas capacidades que o ser humano se liberta do 

determinismo dos instintos, podendo acessar seu passado, refletir e construir 

seu futuro, de acordo com metas elevadas, superiores. Assim, pelo 

aperfeiçoamento do pensar, do sentir e do querer, o homem pode ajudar a 

impulsionar a humanidade. Devotando-se às idéias, homens e mulheres 

construíram a história científica, artística e filosófica da humanidade 

(PASSERINI, 1998), pois, pelo pensar, flui “a vontade” para a formação dos 

pensamentos, ligando-os uns aos outros em julgamentos e conclusões que 

podem enriquecer a cultura da época.  

                               

40 Cf. mais no item 2.3. 



 

 

102

Aqui se depara novamente a polaridade “Cognitiva/Volitiva” da 

Antroposofia: nas atividades volitivas, onde o querer é predominante, o 

componente do pensar é subjacente; e, nas atividades pensantes, o elemento 

principal é o cognitivo, mas, sempre subjaz em segundo plano a atividade 

volitiva. 

O descrito por Goebel e Glöckler (2002), a respeito do desenvolvimento 

do pensar no ser humano, também esclarece porque pessoas que aprenderam a 

trabalhar sua criatividade mental podem aumentar sua atividade pensante, 

mesmo na velhice. Em idade avançada, forças de regeneração são liberadas, 

pelo organismo, em energia que pode ser usada pelos processos mentais.  

É extremamente importante sabermos que as forças do pensar 
comum do homem são as forças formativas e de crescimento 
refinadas. Na conformação e no crescimento do organismo 
humano manifesta-se algo de espiritual, pois, posteriormente, na 
vida, esse espiritual aparece como a força espiritual do pensar 
(STEINER, 2001, apud GOEBEL e GLÖCKLER, 2002, p. 
317). 

 

2.5 – A  Educação Infantil Waldorf e a Imitação 

Nos anos iniciais, acontece a fase de aprendizado mais importante da 

vida. Segundo Steiner (1995, 1997, 2000), é o período educativo por excelência. 

A Waldorf é uma pedagogia com uma visão antropológica multidimensional, que 

integra todas as dimensões humanas em íntima relação com o mundo, como se 

viu, e desenvolve alternativas práticas e coerentes para a educação.  

Como se tem discutido neste trabalho, os princípios Waldorf consideram 

apropriado que crianças de até, pelo menos, quatro anos convivam em ambiente 

doméstico, familiar. Como isso se mostra cada vez mais impraticável na presente 

conjuntura social, as iniciativas Waldorf reconheceram a necessidade de criar 



 

 

103

Berçários e Salas Maternais, para atender crianças bem pequenas, além dos 

Jardins de Infância que já existiam (FEWB, 1999; BERTALOT, 2001). 

De acordo com a entidade normativa dessa Pedagogia no Brasil, a 

Federação das Escolas Waldorf (1999), a Educação Infantil divide-se em: 

Berçário (até um ano e meio de idade); Maternal (até os três anos); e Jardim da 

Infância (dos três aos seis anos). Foge ao interesse do presente trabalho, 

entretanto, considerações específicas a cada um desses agrupamentos de 

crianças. Prefere-se enfatizar as atividades que são recomendadas para o 

período de zero a seis anos, confrontando-as sempre com a compreensão que 

se tem dos processos de desenvolvimento em curso e que orientam a prática 

pedagógica Waldorf.   

O ambiente de Educação Infantil, especialmente para as crianças bem 

pequenas, deve ser quase como uma extensão do lar, pois para aí vão as 

crianças que deveriam estar com a presença constante de suas mães, no 

aconchego de seu ambiente familiar. Deve ser calmo e bonito, de cores claras, 

com um ou outro móbile no teto. 

O mais importante é o contato humano calmo, presente e consciente, da 

educadora com a criança, durante os cuidados que lhe são dispensados (trocar 

das fraldas, assoar o nariz, lavar as mãos, por e tirar sapatos, alimentar, bordar, 

cozinhar, etc.) de modo que a criança possa sentir o amor que lhe está sendo 

dedicado. Ao receber a atenção nesses momentos de encontro com a 

educadora, a criança sente-se feliz no mundo a que veio. São atividades que 

não devem ser entregues para serem feitas por outras pessoas (com funções 

auxiliares).  

Steiner (2000) recomendou que a estrutura para receber crianças 

pequenas fosse específica em cada detalhe, com metodologia e didáticas 



 

 

104

próprias, baseadas na imitação, em uma educação de bases orgânicas. Então, 

as instituições Waldorf de Educação Infantil funcionam em casas onde as 

crianças se vêem cercadas de amigos, compostas de: uma sala para o brincar; 

cozinha completa para a professora preparar e servir o lanche diariamente e 

banheiro. Devem ter, ainda, jardins, pátios ou quintais com plantas, árvores, 

horta, areia, terra, etc., para permitir e estimular o necessário "livre brincar", a 

autonomia, a movimentação livre, o relacionamento lúdico e fluido entre os 

pares, o montar e desmontar de suas brincadeiras, etc.  

O correr, saltar, pular, etc., são benéficos para favorecer a formação da 

coluna vertebral (uma estrutura plástica, plasmável, dinâmica, que se configura 

durante o movimento espontâneo da criança – a atividade volitiva). Logo, a 

necessidade de espaço nas salas e nos pátios de Educação Infantil é grande, 

para que não haja contenção dos movimentos naturais, que são importantes na 

formação de toda a circuitagem nervosa do organismo e mielinização cerebral 

(processo que é intenso até os 7 anos).   

Na Waldorf prima-se para que o espaço físico interno (das salas) 

proporcione harmonia e aconchego espacial, em cantinhos confortáveis, de 

dimensões apropriadas ao tamanho pequeno das crianças. Isso é 

particularmente importante quando a criança quer estar só ou em pequenos 

grupos, para que, com tranqüilidade elas possam viver em seu interno anímico 

num clima “de sonho”, imaginação e fantasia no seu dia a dia escolar, por ser 

esta, como se viu, uma necessidade primordial da criança em desenvolvimento, 

segundo a Antroposofia (STEINER, 1995, 2000; IGNÁCIO, 1995; BERTALOT, 

2001; HEYDEBRANT, 1996). 

Nos ambientes de Educação Infantil Waldorf são também cultivados 

solidez e aconchego, para que se estabeleçam na criança a confiança no mundo 



 

 

105

dos adultos e a segurança em si própria. Assim, ela poderá levar o valioso 

presente, de que “o mundo é bom”, como âncora, para toda a sua vida.  

Desse relacionamento harmonioso origina-se alegria e percebe-se que na 

Pedagogia Waldorf valoriza-se o papel das emoções no desenvolvimento e na 

aprendizagem. Essa linha pedagógica afirma que o prazer nas atividades infantis 

é que estimula a formação sadia dos processos fisiológicos, e que, por outro 

lado, estes se estagnam quando a criança é frustrada nas suas atividades 

volitivas – próprias, ao ser –, por exemplo, cerceada, contida e/ou “levada a 

fazer” atividades que não correspondam ao seu querer, às necessidades 

requeridas por seu nível de desenvolvimento (físico - corpóreo, emocional - 

anímico, mental - espiritual).  

Como na criança pequena há uma total entrega ao ambiente, a meta 

educativa infantil Waldorf é que tudo possa ser por ela captado no seu real 

significado, durante a vida prática, para ser, depois, assimilado, re-significado, 

metamorfoseado. Steiner (1995) ressalta para que se tenha cuidado especial, de 

modo que a criança seja permeada, positivamente, pelo anímico–espiritual e 

moral do ambiente. A orientação na Educação Infantil Waldorf é de que o 

educador apele para a imitação e a fantasia para ajudar a criança a  adaptar-

se à realidade do mundo. Steiner (1995, 1996, 2000), ao colocar a imitação 

(não dirigida) como estratégia didática principal nessa metodologia, reforça que, 

no meio educacional, tudo deve poder servir de “modelo”.  

Ele insiste que ao redor da criança não deve ocorrer NADA que ela não 

deva imitar. Não se recomenda praticar uma ação dizendo à criança: isso você 

não pode fazer, só os adultos podem. Todo aprendizado ocorre por imitação 

nessa época da formação do corpo físico. Quaisquer regras e instruções 

artificiais nada podem trazer de bom.  



 

 

106

O que a criança não deve lançar mão, não deve estar ao seu alcance. Ela 

não deve ser impedida na sua curiosidade natural nem nos seus movimentos e 

experimentações corporais - sociais. Quando já um pouco maiores, devem existir 

atividades apropriadas para a sua formação integral se desenvolvendo ao seu 

redor, em que se visa, por imitação, a realização pessoal do indivíduo e sua 

preparação para atuar no mundo.  

Se uma criança tem o exemplo de uma educadora que transmite alegria 

em seu rosto, além de um sincero e verdadeiro amor (nunca simulado) e, por 

conseqüência, aconchego ao ambiente, ela poderá imitar tais exemplos sadios, 

estando numa condição educativa muito adequada. A professora, atenta e com 

verdadeira e sincera amorosidade (sem sentimentalismos), procura intervir o 

mínimo possível, nas atividades das crianças e realiza trabalhos e atividades 

próprias e dignas de serem imitadas através de gestos e de atitudes. É 

estimulado que ela seja estudiosa do universo infantil e comprometida com a 

concepção de ser humano e com o desenvolvimento da criança, consoante a 

ótica de Steiner.  

Segundo a Proposta Educacional para a Educação Infantil da FEWB, 

(1999), o processo evolutivo requer que a ação pedagógica promova e facilite a 

aprendizagem, dando respostas às necessidades concretas e perguntas latentes 

da criança ao tempo em que elas aparecem. E só correspondendo às 

expectativas presentes/atuais no sujeito que a aprendizagem torna-se 

significativa. As indicações da Waldorf dizem que, ao se praticar a educação 

segundo o entendimento das necessidades próprias da criança, ela se torna uma 

sustentação real ao seu desenvolvimento integral, e não mera transmissão de 

conhecimentos ou estimulação cognitiva desconectada de uma visão ampla e 

geral do seu amadurecimento, de suas demais capacidades.  



 

 

107

Na pedagogia Waldorf a dinâmica interna do indivíduo deve confluir com a 

ação pedagógica direta que recebe. Almeja-se que os processos individuais de 

desenvolvimento se encontrem com a aprendizagem da experiência humana 

culturalmente organizada, originando uma relação harmônica entre 

desenvolvimento e aprendizagem.  

Para as crianças pequenas, não há ritmos de atividades dirigidas. Elas 

saem para o pátio e entram na sala em livre movimentação o período todo. 

Também elas têm necessidade de espaço para seus movimentos, embora não 

tão amplos como o necessitam as crianças maiores. E é importante também lhes 

garantir espaços pequenos e aconchegantes (casinhas, cabaninhas, etc.), para 

algum isolamento físico no seu brincar, quando preferirem.  

É entendido que, ao desenvolver, pelo movimento, as suas 

habilidades corpóreas, durante a infância, a criança terá boa predisposição 

para um pensar vivo e ativo. Por isso, nas instituições de Educação Infantil 

Waldorf a criança pode se realizar à vontade no brincar livre, que é a principal 

atividade, tanto dentro como fora da classe, no pátio. Steiner (1996) faz a 

observação que o próprio corpo físico da criança costuma determinar, nessa 

faixa etária, o que mais lhe convém. De maneira geral, o corpo físico sadio irá 

procurar o que lhe faz bem. Observa-se quais os desejos e apetites sadios da 

criança, pois, eles trazem, junto, a alegria e o prazer, tão necessários para a boa 

formação da constituição física e anímica infantil. Enquanto educadores, pede-se 

que se colabore para que a vivência da criança com seu ambiente físico-social 

seja harmoniosa.    

As brincadeiras das crianças (maiores) de Jardim de Infância são mais 

próximas à realidade e já apresentam alguma seqüência lógica e/ou temporal. 

Precisam mais de objetos similares aos verdadeiros do que nas salas maternais 

(não mais se satisfazem com um toquinho para ser a mesa da boneca, querem 



 

 

108

maior fidelidade aos objetos do mundo real para suas brincadeiras...). Também, 

as primeiras noções de causa e efeito aparecem. A imaginação se cristaliza um 

pouco pelas representações mentais que a criança traz e cria das experiências 

reais vividas no mundo. É o momento em que aparecem os primeiros passos 

para o raciocínio e depois de seis anos completos é que se pode apelar para a 

compreensão de idéias e pensamentos sobre o mundo.  

Como é só no presente que a criança de primeiro setênio vive, respeita-se 

a sua infância e a sua fase de desenvolvimento, não havendo, portanto, uma 

preocupação precoce com ensino ou com informar a criança de conteúdos 

formais. Ou seja, a Educação Infantil Waldorf não atende aos propósitos de uma 

ante–sala ao ensino fundamental, mas está imbuído de uma visão de educação 

holística, artística, humanitária. O papel – de uma instituição educacional nesse 

período, segundo a FEWB (1999), além de difundir os conhecimentos 

acumulados – patrimônio cultural – é não esquecer os aspectos sociais, afetivos 

e psicomotores que precisam se desenvolver na criança.  

Enquanto o organismo infantil estiver empenhado no crescimento, na 

formação dos dentes, a pedagogia Waldorf não atua sobre suas energias de 

maneira puramente intelectual, com vistas à compreensão de abstrações, 

conceitos, preceitos e regras morais, para não desviar as forças vitais que o 

corpo em formação necessita, como se disse. Só ao chegar ao final da primeira 

infância a criança terá a competência de colocar seus pés firmemente no chão, 

com a finalização do processo de formação da sua corporalidade. Ela agora 

poderá executar, com destreza e segurança, atividades de subir em árvores, 

pular corda, andar de pernas de pau, etc. e poderá ingressar no mundo da leitura 

e escrita. 



 

 

109

A escolaridade, propriamente dita, na Pedagogia Waldorf se inicia então, 

somente aos seis e meio, ou sete, anos de idade41, com a entrada da criança no 

“1o ano” escolar, para ser alfabetizada, pois é nessa época que as energias 

ficam disponíveis para a aprendizagem, como já foi dito. Isso é ricamente 

demonstrado nos seus desenhos espontâneos, quando os objetos da vida 

cotidiana que já ganham todos os seus detalhes, aparecem ordenados, em seus 

espaços apropriados, como, por exemplo: uma casa estará assentada na base 

da folha e/ou sobre um chão bem delineado e não será mais “voadora”, como na 

fase anterior. 

Disso decorre que não é adequado, segundo as recomendações Waldorf 

que se transformem as classes de Educação Infantil em “ante-salas da 

escolarização”, como se disse, com atividades dirigidas de coordenação motora 

fina, de treinos em leitura e escrita, cálculos, etc., além do que, isso também não 

é adequado, do ponto de vista neurológico, emocional e do desenvolvimento 

mental cognitivo, antes dos sete anos, como já vem sendo mostrado e discutido 

neste trabalho.  

Nos Jardins de Infância Waldorf, a brincadeira ocupa lugar de destaque 

desde a sua criação, porque Steiner pretendeu, como um ideal, em seu sistema 

educacional, preservar a "solene seriedade", inata ao brincar das crianças, para 

que essa atitude fosse transferida para o aprendizado. Seu ideal era: COMO 

salvaguardar para a vida, para o aprendizado, o mesmo entusiasmo que a 

criança tem com o seu brinquedo, com o brincar?  O grande desejo de cada 

professor Waldorf é que a criança transforme a solene seriedade com que se 

entrega ao brinquedo, em uma seriedade igualmente solene e alegre, para com 

o estudo e o trabalho, futuramente.  

                               

41 Em consonância com tradições de várias culturas. 



 

 

110

A seriedade da vida, que começa no 1º ano escolar, não deveria ser 

aborrecida, tristonha, mas, cheia de alegria, entusiasmo e fervor. Por isso, até os 

sete anos, na Waldorf, a criança é deixada livre para brincar e é estimulada a 

acompanhar as tarefas da educadora, fazendo aquelas que preferir. Também 

pelo cultivo do imaginário, apoiado pelo ambiente físico especialmente 

preparado para dar asas à fértil imaginação infantil, pelos contos de fada e 

outros, transmitidos calorosamente pela voz humana, etc., prepara-se a criança 

para adentrar na contenção e concentração necessárias à escolaridade. 

Goebel e Glöckler (2002) alertam que o homem vive toda a sua vida com 

órgãos que se formaram no período entre o nascimento e a segunda dentição, 

estimulados pela solicitação de atividade, e que é neste período que o 

organismo e suas funções recebem seu caráter definitivo. Durante essa fase, 

são cunhados para o resto da vida os órgãos internos, os órgãos dos sentidos e 

as qualidades, como habilidade manual, perseverança, princípios morais, bons 

hábitos, força física, capacidade de concentração, etc.  

As diretrizes pedagógicas praticadas atualmente, em geral, não respeitam 

o desenvolvimento plástico e flexível da corporalidade infantil, próprio da idade 

pré-escolar e submetem as crianças a posturas estáticas inadequadas por 

longos períodos, que geram cansaço, tensão muscular, impulsividade, 

tendências à agressividade, competitividade, egoísmo, centramento na 

materialidade, etc.  

A Educação Infantil, pela observância de uma rotina serena, segundo a 

Antroposofia, é o tempo de vida indicado para se cultivar bons hábitos, que 

justamente serão a base de toda a vida futura do educando42, enquanto o 

                               

42 Cf. mais sobre as relações entre os hábitos e o fortalecimento da vontade com o pensar e as 
conseqüências do papel do indivíduo na evolução da humanidade, nos itens 2.2, 2.3 e final do 2.5. 



 

 

111

acúmulo de informações sem entendimento, por trazer sempre mais novidades, 

sem o aprofundamento necessário, ajuda a criar o hábito (não recomendável) da 

superficialidade.  

Em vez do culto à intelectualização precoce exacerbada, que grassa nos 

dias de hoje, superdesenvolvendo unilateralmente os aspectos intelectivos em 

detrimento do arsenal de possibilidades latentes da criança, a prática Waldorf 

estimula o brincar livre, as artes e o movimento, como essenciais para a 

harmonia do desenvolvimento geral integral. A Proposta para a Educação Infantil 

da FEWB (1999) diz que, no primeiro setênio, época da formação físico-

corpórea, a aceleração intelectual impede a possibilidade do amadurecimento 

necessário através da socialização, das vivências, da  experimentação, da 

construção de competências e habilidades. Essa prática também contribui para 

retirar a criança muito cedo de seu mundo de sonhos e fantasia, das imitações 

inconscientes, etc., “acordando-a” e cortando-lhe a possibilidade de vivenciar, 

em plenitude, a inocência infantil em seu tempo de vida.  

Aos menores, nada de estruturado se propõe, mas o conjunto de 

atividades que compõem o dia a dia escolar Waldorf de Educação Infantil das 

crianças maiores (Jardim de Infância) justifica sua presença no período “de 

aula”, entre outras razões, por enriquecer o repertório infantil, por sensibilizar-

lhes às artes e por fornecer possibilidades e motivações para a imitação do 

mundo dos adultos.  

Assim, além dos dois longos momentos de brincar livremente, todos os 

dias, que acontecem religiosamente sempre à mesma hora da manhã (no 

pátio/jardim e na classe) têm-se, também, outras costumeiras atividades diárias: 

a hora do conto de fadas; a das brincadeiras corporais dirigidas, com músicas, 

versos, movimento - chamadas de “rodas rítmicas”, “cirandas” ou “Ring-time”; o 



 

 

112

lanche coletivo (que é preparado pela professora); e as atividades diárias de 

limpeza e harmonização dos ambientes, das louças, panos, etc.  

Quando a criança, que já aprendeu a lidar com o espaço e seus limites, 

começar a compreender e vivenciar os limites do tempo, será época de situar o 

ontem, o hoje, o amanhã, os dias da semana, a seqüência temporal dos fatos, 

etc. Então, no Jardim de Infância, a par das atividades “fixas“ diárias, há as que 

ajudam a marcar o ritmo semanal, pois acontecem uma vez por semana. Em 

geral, são: DESENHO livre, com tijolinhos de cera em papel grosso; PINTURA com 

tintas orgânicas translúcidas (aquarela - em papel molhado); CULINÁRIA, para o 

preparo do lanche, para levar biscoitinhos de presente para a mamãe ou para 

fazer o bolo de aniversário de algum aluno; JARDINAGEM, HORTICULTURA, 

FRUTICULTURA, para um contato mais estreito com os ritmos da natureza 

(acompanhar da germinação das sementes, coletar os frutos já maduros, etc.); 

FAXINA SEMANAL, para organização e embelezamento dos ambientes da classe e 

da escola (prima-se pela harmonia, pelo belo, pelo aguçar do senso 

artístico/estético - sem os excessos da poluição visual comuns de atualmente). 

Essas atividades acontecem ao longo do ano letivo, sempre no mesmo dia da 

semana, uma por dia, em horário nobre (na primeira hora da manhã), logo que 

as crianças chegam. Elas são distribuídas ao longo da semana de acordo com o 

gosto e o entendimento da educadora, da escola, da região, etc. e tomam 

matizes diferentes pela influência das estações do ano, dos aniversários na 

classe e, também, das festas comemorativas locais e/ou as religiosas – cristãs, 

que são observadas na Pedagogia Waldorf.  

Ao elaborar seus planejamentos e planos de trabalho para o Jardim de 

Infância, a educadora é convidada a seguir o objetivo de abordar a criança como 

um todo e, de maneira adequada, ajudar o relacionamento das atividades com o 

prazer lúdico que ela expressa ao se dedicar a algo (brincar), pautando-se pela 



 

 

113

etapa do desenvolvimento dela (sensório motor, lingüístico, representativo). É 

necessário que o dia a dia esteja cheio de pequenas obrigações para os alunos, 

onde cada qual poderá exercer, com alegria, habilidades já conquistadas, por 

exemplo, por já saber e poder regar as plantas, arrumar a sala, estender a toalha 

e preparar a mesa para o lanche, guardar os copos sem quebrá-los, lavar a 

louça ou os panos, guardar os brinquedos, ajudar um colega a colocar os 

sapatos, alcançar-lhe a toalha que está pendurada no alto, ajudar a abrir/fechar 

a torneira, etc.   

Pela importância fundamental dessa idéia na educação Waldorf, repete-se 

que na fase inicial da criança não adianta admoestá-la com regras morais de 

conduta ou apelar para o entendimento delas, pois, ainda não há a capacidade 

de compreender a relação entre causa e efeito, muito menos o raciocínio 

abstrato das lições de moral. Segundo Mello (2002), na Educação Infantil o 

adulto tem, para a tarefa de educar, uma chave de ouro em suas mãos, ao 

conhecer o potencial e a predisposição inata da criança à imitação. Consegue-se 

muito usando-se essa habilidade que, por natureza, ela já dispõe, que é a 

imitação, quando se quer que ela execute alguma coisa. Para as crianças 

maiores também os recursos da fantasia e da imaginação são bastante úteis.  

Heydebrand (1996) coloca que, mais para a segunda metade da primeira 

infância, difere, de criança para criança, o momento exato em que cada uma 

começa a vivenciar mais intensamente os jogos de fantasia, imaginação, 

representação; mas, que, em geral, isso acontece ao redor dos três, quatro 

anos. A educadora que já tinha que apelar à imitação para educar, agora no 

Jardim de Infância poderá recorrer também, à imaginação, pois, a criança dos 

três, quatro a cinco anos vive numa consciência onírica, imaginativa, achando 

que tudo no mundo percebe e sente as coisas tal qual ela (a cadeira, como se 

disse, se cair, “chorará”, por exemplo). É recomendado pela Antroposofia que a 



 

 

114

criança viva nessa fase, imersa, o mais possível, no seu mundo de sonho e 

fantasia, sem intelectualizar-se, para não perder essa importante fase ainda 

inconsciente de sua formação, antes que o mental a acorde para a racionalidade 

e seriedade da vida.    

Ao haver necessidade de correções de atitudes, a adaptação de uma 

estorinha com fundo ético moral, em que algum personagem de costumes 

inadequados passe por agruras em decorrência deles, é um recurso 

recomendável para que possa ser realizada pela criança a compreensão num 

nível ainda inconsciente e, assim, possa haver mudanças de comportamento, de 

forma indireta. Reforça-se que, para os educadores, é importante ter em mente, 

ao estar com as crianças, que o período até a troca de dentes caracteriza-se, 

basicamente pela aprendizagem por imitação, por um desenvolvimento 

inconsciente, que não apela ao raciocínio intelectual para o aprender das coisas 

da vida, diz a Pedagogia Waldorf. Então, estratégias didáticas indiretas, como 

essa, das estorinhas, são recomendáveis. Também, o invocar da alma da 

criança e dos seus anjos protetores em preces, etc. são formas possíveis de 

auxílio à criança que precise superar impasses em seu desenvolvimento.  

Em razão do brincar livremente ser um impulso interno, legítimo, na 

criança, por ser o que flui vivamente do seu interior, é necessário que seu 

ambiente escolar garanta-lhe a possibilidade de concretizar esse saudável 

ímpeto, como assinalado acima. Por isso, a Pedagogia Waldorf procura garantir 

para a criança ambiente adequado, para que ela  

experimente amplamente as possibilidades que seu processo de 
amadurecimento lhe proporciona. A criança deve poder usufruir 
com muita alegria a repetição de cada nova conquista no seu 
caminho de adaptação e conhecimento do mundo (FEWB, 
1999, p. 27). 
 



 

 

115

Um grande erro, segundo o que Steiner (2000) assinalou, é “inventar” 

atividades especiais para as crianças fazerem, que só acontecem 

excepcionalmente na vida, e/ou jogos para elas “se distraírem”, artificialmente, 

fora de uma coerência ordenada pelas exigências de manutenção da vida. 

Desde o século XIX há muitos brinquedos e artefatos mecânicos, e, atualmente, 

também uma infinidade de brinquedos (e jogos eletrônicos43) para Jardim de 

Infância que não são recomendados pela Waldorf e que na verdade, não 

passaram por uma análise de sua adequabilidade ou não às crianças, mas, que, 

de antemão, percebe-se que levam à robotização /mecanização. 

Também não se costuma ir de criança em criança para ensinar alguma 

coisa, algo que se queira que elas façam, explicando-lhes como devem fazê-lo, 

(enquanto as outras teriam que ficar esperando pacientemente...). A criança não 

quer cumprir o que se lhe manda fazer. Ela quer agir conforme o que sua 

natureza própria lhe inspira, espontaneamente. Recomenda-se à educadora, 

então, que faça o que tiver que ser feito na rotina de manutenção da classe, 

sendo educativo simplesmente fazer, pois, a criança quer imitar o que o adulto 

faz, a seu próprio tempo e hora. A criança precisa imitar a vida, fazendo um nexo 

entre o que o adulto realiza diante dela e sua própria atuação.  

Steiner (2000), em suas recomendações pedagógicas para a Educação 

Infantil, diz que, portanto, é um trabalho pedagógico de grande importância, 

adaptar as tarefas e ofícios da rotina, que satisfazem aos desígnios e 

necessidades da vida da sala, ao surgimento da vontade espontânea de atuar do 

próprio organismo infantil. A tarefa da educadora na Educação Infantil Waldorf é 

introduzir, então, por ações coerentes, os trabalhos necessários à manutenção 

da vida, de modo que eles possam transpor-se para a imitação da criança, em 

                               

43 Nota da pesquisadora. 



 

 

116

seus jogos e brincadeiras, e que também possam receber o engajamento infantil 

espontâneo, nos momentos propícios.  

Dias (2001) relata a problemática da falta de alegria de nossas crianças, 

hoje. E que, a prevenção contra isso seria deixar tempo livre para as crianças 

brincarem. A escola, nessa fase inicial da vida das crianças deveria ser voltada 

para criar um continente de acolhimento para as experiências motoras naturais 

delas e suas vivências sociais e anímicas características. Ela afirma que quanto 

menos se apelar aos conceitos abstratos, nessa idade de zero a seis anos, 

melhor; e continua nos orientando de que há brincadeiras, canções, rodas 

cantadas, jogos infantis, contos de fada e atividades que são verdadeiros 

alimentos cognitivos, anímicos e físicos para o desenvolvimento das crianças, tal 

como Steiner (2000) e Ignácio (1993, 1995, 2001) também asseveraram.  

Pode-se inferir a preocupação de Steiner (1997) com a polaridade da 

euforia, quando ele, a esse respeito, tenta desmistificar o modismo que já 

naquela época se verificava entre os pedagogos de que a criança teria que, 

apenas, alegrar-se na escola, mostrando que é justamente este o lugar onde a 

criança pode aprender sobre o sentimento do dever e que se educar exige certo 

esforço e dedicação. Embora isso se aplique mais ao ensino fundamental, para a 

Educação Infantil ele mostra que é nos momentos de concentração que a alma 

da criança é educada.  

O desenvolvimento se dá, na visão antroposófica, à custa de processos 

de endurecimento. Após o nascimento, ela vê a matéria que se separou da 

corrente de vida, endurecer progressivamente, como a argila que foi modelada 

pelo escultor. O que era mole e cartilaginoso torna-se ósseo. Quando os ossos 

atingirem a dureza ideal, a criança fica capaz de erguer-se para andar, enquanto 

os ossos do crânio se tornam mais duros, fechando-se. Na etapa em que o 

esqueleto torna possível a postura ereta, passa a ser o arrimo da existência 



 

 

117

humana na terra. Vêm os primeiros dentinhos e, em todo o organismo, forças 

plasmadoras e endurecedoras aparecem. Ao se dar esse progressivo 

endurecimento, a forma “é fixada” e é entregue às forças de crescimento. Então, 

as forças plasmadoras deixam sua atividade estruturadora e passam a atuar na 

vida anímica (das sensações e sentimentos) que, incipientemente, afloram da 

vida corporal da criança, para fora, sendo empregadas nos jogos infantis, na 

fantasia. Ela cita que na natureza é comum se ver as forças anímicas 

transcendendo os limites do corpo onde atuam, prolongando-se no mundo 

exterior. E dá exemplos: a abelha recria nos seus favos a mesma configuração 

hexagonal que lhe rege e aparece nas células do seu olho. E com as mesmas 

forças plasmadoras que lhe modelam o corpo, o pássaro constrói seu ninho e o 

castor sua casa embaixo da água. De um poder criativo básico na Natureza 

emanam formas que se manifestam nos organismos e em tudo o que lhes diz 

respeito. 

Por esse prisma, a autora citada acima analisa a criança brincando,  

movimentando-se, manifestando uma força que expande e expressa a dinâmica 

criadora contida em seu corpo. A criança primeiramente capta os objetos e 

pessoas de seu meio com o olhar, diz também o autor König (1997), observa 

primeiramente seus dedos e mãozinha, depois suas perninhas enquanto elas se 

agitam. Joga fora o chocalho com enorme prazer pela alegria de empregar suas 

próprias forças e ver o efeito que delas resultam. O próprio caminhar significa um 

prazer; e uma pequena criança, que mal adquiriu a posição ereta, anda a passos 

firmes pela casa. Se a criança “não for adestrada”, diz Heydebrand (1996), com 

andadores e ginásticas artificiais, saberá, exatamente e com segurança, quais 

movimento deve executar para aurir mais destreza e um sentimento benéfico de 

sua força. Os movimentos executados se transmitem para o interior do seu 

organismo, pasmando-lhe os processos. Elas correm, voando na ponta dos pés, 



 

 

118

sapateiam pesadamente, pulam num pé só ou de dois em dois, jogam-se contra 

o sofá ou, confiantemente, nos braços salvadores de um adulto; rastejam, 

planam, e, na diversidade de seus movimentos, fazem um barulho infernal, de 

modo que, se os adultos não se enervassem tanto com seus alardes e não as 

cerceassem por medo de que caiam em seus desafios e experimentações com o 

equilíbrio, as crianças cresceriam muito mais saudavelmente!  

Os educadores não deveriam acorrentar o corpo e os membros da 

criança, que querem se tornar elásticos e ágeis, com proibições repetidas, que 

travam seu desenvolvimento psico-físico.  

Autores antroposóficos e Goebel e Glöckler (2002, p. 343) afirmam que a 

atividade que melhor estimula e beneficia o amadurecimento e a interligação das 

estruturas “do sistema nervoso central e do cérebro com os órgãos dos sentidos, 

com os órgãos internos e com todo aparelho motor, é a atividade própria da 

criança – executada da forma mais habilidosa, sensata e coordenada possível”.  

Eles ainda esclarecem que, quando se estimulam “habilidosas e adequadas” 

atividades de motricidade grossa e fina (dentro da lei da necessidade, dos ofícios 

e tarefas úteis para a vida prática) está se estimulando, ao mesmo tempo, 

habilidades psico-motoras e a coerência de pensamentos para o futuro, ou seja: 

a (pelos pais tão almejada) inteligência.  

Esses autores comprovaram que se pode obter bons resultados de 

desenvolvimento em bebês nascidos com danos cerebrais, a partir de 

estimulações apropriadas com padrões de movimentos sadios e ginásticas 

especializadas, como a euritmia curativa44. Para eles, isso é “a expressão de 

uma lei fundamental do amadurecimento corpóreo: a utilização adequada das 

                               

44 Um tipo (Antroposófico) de Arte do Movimento.  



 

 

119

funções de um órgão qualquer, é o melhor meio de desenvolvê-lo” (GOEBEL e 

GLÖCKLER, 2002, p. 343). 

Fatos desfavoráveis na educação podem tolher a vontade da criança e 

afetar sua meta de vida, e a proposta Waldorf é atenta a esse particular. Na 

primeira infância, as experiências sensório-corporais gravam-se indelevelmente 

no cérebro e poderão servir de base para o futuro desenvolvimento do pensar, 

como se viu no item anterior. Por isso, são tão importantes a qualidade do 

ambiente (físico, anímico e espiritual) e o ritmo reinante onde a criança cresce.  

Na sociedade atual o ser humano se tornou independente dos ritmos da 

natureza e seu tempo se organizou de forma diferente da regida pelos ritmos 

naturais. Sua atividade se intensificou, e isso enriqueceu sua existência, mas 

não sem trazer-lhe conseqüências.  

Na vida humana o ritmo tem grande importância. Tudo está baseado em 

ritmos. O conjunto dos processos vitais é um ritmo harmonioso; o ser humano é 

uma confluência de múltiplos ritmos; e o universo todo também pulsa, 

ritmadamente, em sucessivas contrações e expansões (no compasso dois) em 

todas as suas dimensões e âmbitos.  

A necessidade de se religar à vida rítmica é imperativa na educação dos 

jovens e crianças, pois hoje elas convivem tanto com o reino artificial das 

máquinas ao seu redor que perderam a sensibilidade à percepção dos 

fenômenos naturais.  

No afã de acordar as sutilidades perceptivas na criança, a Educação 

Waldorf usa a estratégia de, por exemplo, intensificar a vivência da repetição 

diária das atividades, de maneira integrada com as características das estações 

do ano (que trazem o componente de ritmos mais longos – o que ajuda na 

percepção comparativa do tempo). Essa pedagogia prevê uma alternância 



 

 

120

equilibrada e sadia entre concentração e expansão; entre inspiração e expiração; 

entre atividade intelectual e prática; entre esforço e descanso; entre recordação 

e esquecimento em suas atividades. Há pequenos e grandes ritmos e tudo deve 

ser levado em conta nos planos de trabalho de uma Professora Waldorf, quer 

para as práticas educativas anuais, mensais, semanais, diárias e até para cada 

uma das horas da aula! É requerida uma estrutura móvel e uma organização 

dinâmica de planejamento, que articule conteúdos com estratégias e práticas 

pedagógicas, necessidades individuais do alunado, tempos e durações flexíveis, 

etc.  

Na Educação Infantil, devem ser vivenciados tempo e espaço de forma 

orgânica e concreta, pela seqüência das atividades propostas que buscam 

harmonizar os opostos da vida: acordar – dormir; dentro – fora; claro – escuro; 

expansão – concentração. O “inspirar e expirar” das atividades deve se suceder 

acompanhando o próprio ritmo da natureza, que também se contrai e se 

expande continuamente, tem morte e tem vida, amanhece e anoitece, esquenta 

e esfria – no verão e no inverno, etc. 

Goebel e Glöckler (2002) ressaltam a importância de se observar e 

respeitar o ritmo e fluxo do brincar da criança, para não se interferir 

drasticamente, interrompendo alguma atividade infantil cheia de entusiasmo e 

sua entrega dedicada: a criança tem que poder usufruir livremente de seu 

espaço lúdico, desenvolvendo sua própria atividade à vontade, para, 

futuramente, poder vir a fazer um uso correto de sua liberdade. Por isso, é 

recomendado muito cuidado nas repreensões, correções e, principalmente, nas 

interrupções que se fazem às crianças, para que a atividade volitiva45 delas não 

seja interrompida, cerceada ou rejeitada, mas, sim, acolhida, respeitada, para 
                               

45 Atividade VOLITIVA – É o agir espontâneo, próprio da criança. O “QUERER” se manifestando. Cf. 
também as notas nºs 10 e 28. 



 

 

121

um desenvolvimento adequado da vontade e amadurecimento corpóreo 

conseqüente.  

Assim, quando o término do horário de brincar se aproxima, é 

conveniente, segundo a Pedagogia Waldorf, ir anunciando isso de maneira 

suave e não invasora, para que a criança se prepare interna e ludicamente para 

o momento vindouro, e sua atividade, integrando a interrupção ao seu fazer, 

fantasiar, etc. Pode-se alcançar isso cantando uma música convidativa à 

refeição, por exemplo, ou intensificando o tilintar dos copos, ou começando a 

preparar as tintas que serão usadas na aquarela, ante os olhinhos curiosos de 

alguns, etc. 

Como para a Pedagogia Waldorf o ritmo tem característica marcante no 

desenvolvimento infantil, é recomendado, por sua prática pedagógica, que ele se 

alterne de forma natural e subjacente, equilibrando as atividades da rotina diária 

escolar, porque, seguindo o ritmo, pela imitação, a criança pequena vai se 

adequando à postura adequada às diversas atividades, engajando-se 

harmoniosamente e incorporando em seu organismo os opostos rítmicos: ação e 

repouso, inspiração e expiração, calma e expansividade, etc.  

É pela repetição harmônica, inconsciente, e constância diária que se dá, 

pelas atividades rítmicas Waldorf, o fortalecimento da vitalidade infantil (do corpo 

vital-etérico) e a formação de bons hábitos de vida. É uma memória corporal 

inconsciente que é acionada neste mister, redundando em virtudes e qualidades 

que estenderão seus efeitos para toda a vida. Steiner (1995) ressalta que de 

nada adianta executar algo benéfico vez por outra. É justamente a cotidianidade 

que implanta bons e indeléveis resultados na estrutura (física-etérica) da criança. 

A repetição das tarefas estabelece os hábitos.  



 

 

122

O resultado é que as atividades regidas pelos ritmos naturais, numa rotina 

de vida organizada e ordenada, conferem segurança à criança, que se traduz em 

saúde, pelo fortalecimento do sentido vital que esse seqüenciar equilibrado, 

previsível, gera. Na neurofisiologia estuda-se, cada vez mais, os ritmos 

biológicos que, quando respeitados, promovem o bem estar do organismo (ex.: 

batimentos cardíacos, respiração, pulsação, fome e saciedade, sono e vigília, 

etc., ritmos circadianos). Consultando o Houaiss, ritmo circadiano significa: “diz-

se do processo rítmico que ocorre no organismo todos os dias mais ou menos 

à(s) mesma(s) hora(s) independentemente de fatores sincrônicos externos”. A 

repetição inconsciente na Educação Infantil tem por finalidade despertar o 

sentimento da criança para o que é correto e adequado a cada momento.  

Heydebrand (1996) fala de quanta segurança inconsciente é transmitida 

ao homem e quanta confiança é dada à alma humana, pelo fato de se poder 

confiar nos ritmos cósmicos. Se a lua ou o sol atrasasse ou adiantasse, qual não 

seria o espanto dos homens! Mas, eles se levantam e se põem dentro da 

máxima regularidade... A confiança gerada por fatos como esses é tão profunda 

que é natural e salutar para a criança viver uma rotina em sua vida. A repetição 

diária dá origem ao cultivo dos bons hábitos, que precisam ser ensinados na 

infância por serem a base da vida moral no adulto. A autora lamenta que na 

sociedade atual a vida familiar diária nem sempre possa ser uma réplica da vida 

dos astros no céu...  

Baseando-se no que se explicitou, nos itens 2.2 e 2.3 deste capítulo, a 

respeito da importância do desenvolvimento da vontade para a vida do ser 

humano, compreende-se porque a Educação Infantil Waldorf tem como meta a 

formação da vontade e o cultivo da sensibilidade e do intelecto ligado às 

habilidades corporais: o querer instintivo é passível de ser educado pela 

constância no observar e executar bons hábitos. Desde a primeira infância 



 

 

123

procura-se educar o homem para propósitos nobres, de vida e consciência 

elevada.  

Nas Escolas Waldorf comemoram-se as festas cristãs, que estão 

relacionadas, em suas origens com o ir e vir das estações do ano. Inspiradas 

nelas, as professoras preparam suas “rodas rítmicas”; danças, cirandas, com 

gestual apropriado, músicas, versinhos e coreografias para animar, alegrar e 

ensinar sobre o evento anual do momento e sobre as características da natureza 

nesse período em ato. Cada seqüência preparada é vivenciada por, mais ou 

menos, três semanas consecutivas.  

As festas do ano, folclóricas e regionais, cooperam para inserir a criança 

em sua própria cultura e meio. Cada época, sendo intensamente preparada pela 

classe toda, com a educadora, em vivências e experiências bem concretas, 

marca profunda e inconscientemente, na alma infantil, o seu significado interno e 

subjacente. A criança, que está em união com toda a natureza, vivencia os ciclos 

das estações de forma imersa, total, perfazendo-os com todo seu ser em 

comunhão.  

Na medida em que a criança, com auxilio dos ritmos escolares diários, 

vivencia os extremos opostos (da atividade volitiva expansiva para a atividade 

mais concentrada) também vai sendo guiada, de forma natural e lúdica, no 

adquirir das condições necessárias de gosto e prazer em se entregar 

plenamente a uma atividade, quer seja ela artística, de tarefas e ofícios 

domésticos, ou cênica musical – nas rodas de brincadeiras corporais dirigidas, 

na audição dos contos de fada, etc. A Educação Infantil Waldorf vê essa 

transferência de interesse e prazer das atividades expansivas para as mais 

concentradas como um fato necessário para o bom desenvolvimento mental-

intelectual, que deverá ser a tônica da próxima fase da vida dessas crianças, a 

escolar, que se inaugura com a alfabetização, no primeiro ano (1º grau).   



 

 

124

O “Respirar” como ato educativo é abordado por Steiner (2000) como 

básico e principal fundamental na prática docente, em conferência que proferiu 

em 1923. Para ele,  principal tarefa do educador de primeira infância é ajudar a 

criança a encontrar seu ritmo respiratório, que ela ainda não experienciou com 

consciência. A adequada alternância de atividades, se presente num bom 

planejamento de aulas de Educação Infantil, indiretamente concorre na direção 

do “ensinar” a criança a respirar. É por isso que as atividades físicas corporais, 

imitativas, de livre brincar, dentro e fora da sala, artísticas, etc., seguem-se como 

num respirar, onde há alternância de inspiração (concentração) e expiração 

(expansão), fazendo alusão à natureza rítmica dos ciclos – das estações do ano, 

por exemplo, entre outros. Respirar está baseado no ritmo 1 – 2 (contrair e 

expandir). E o número “dois” é o ritmo básico do universo como um todo, diz 

Lievegoed (2001). 

É pedido às professoras Waldorf que estejam sempre alertas, pois os 

adultos têm relevante papel no desenvolvimento precoce da inteligência da 

criança durante a realização das atividades, uma vez que as crianças percebem 

tão intensamente tanto o sentido como a falta de sentido dos atos, dos objetos e 

dos processos (GOEBEL e GLÖCKLER, 2002).  

Nas Escolas Waldorf de Educação Infantil, a arte em suas várias formas, 

é primordial e estruturante, porque se reconhece sua necessidade como 

elemento da evolução humana, na filogênese e ontogênese: desenho, pintura, 

modelagem, teatro, euritmia (um tipo de vivência artística com movimentos 

corporais, música e linguagem), canto e sensibilização sonora e musical.  

Mello (2002) levou em consideração que a Pedagogia Waldorf evoca a 

força da imitação, durante todo o primeiro setênio, como uma possibilidade para 

educar. Ela lembra a educadora para que tenha consciência de suas palavras, 

atos e gestos nas atividades artísticas com as crianças, para que possa ser bom 



 

 

125

modelo a ser imitado. Segundo essa pesquisadora, Rudolf Steiner retomou as 

idéias de Aristóteles (e Goethe)46 entre outros, para fundamentar a Pedagogia 

Waldorf, no que se refere à questão da imitação e do prazer estético. 

E a arte? Qual a relação da imitação com a arte, do fazer com o 
resultado? Segundo Platão, ‘a arte é imitação’; a imitação não é 
a reprodução de uma ‘realidade’ e sim de uma aparência ou de 
uma imagem. Portanto, a arte é aparência de uma aparência 
(HAAR, 2000, p. 15). 
Sendo assim, a arte se encontra num grande distanciamento em 
relação à verdade, e ao não se fundamentar em nenhum 
conhecimento verdadeiro, nada pode ensinar.’ Aristóteles se 
contrapõe a essas idéias platônicas, esforçando-se em legitimar 
a imitação em particular e a arte em geral. Segundo ele, imitar é 
uma tendência natural e prazerosa do homem e, inúmeras 
vezes, a imitação vem associada à invenção, portanto à arte.  

Não contesta que a arte seja imitação, mas reabilita a imitação 
como "natural", isto é, verdadeira (HAAR, 2000, p. 28). 

  

2.5.1 – Brincar e Imitar na Educação Infantil Waldorf 

Todo dia é dia de brincar numa Escola Waldorf de Educação Infantil.  

Já disse o educador francês Edouard Claparéde47, citado por Dias (2001, 

p. 14): “Brincar faz parte da natureza animal. Todo animal infante brinca. Só que 

o brincar humano tem que ser mais longo. Quanto mais complexa for a vida 

interior, maior terá que ser o tempo de infância”. 

Na Educação Infantil Waldorf tem-se em mente que é durante o brincar 

que a criança vai adquirindo experiências e vivências com as quais aprende a 

pensar e a situar-se no mundo e comportar-se em seu meio ambiente, 

adequadamente, como ser humano que é. 

Steiner48, citado no texto da FEWB (1999, p. 31), discorre que:  

                               

46 Goethe, aqui, foi acrescentado pela autora desta pesquisa.  
47 Edouard  Claparéde: a autora (Dias, 2001) não mencionou em sua obra a referência bibliográfica do autor 
consultado por ela.   
48 STEINER, R. O que pretende a Escola Waldorf ?  México: Waldorf , 1993.  



 

 

126

O brincar da criança é a manifestação mais profunda do impulso 
que a conduz ao fazer, sendo que neste fazer o homem tem a 
sua verdadeira essência humana. Não seria possível imaginar 
uma criança que não desejasse ser ativa, como o é quando 
brinca, pois o brincar representa a liberação de uma atividade 
que deseja se libertar do cerne do ser humano.  

 
Já foi dito que na Educação Infantil Waldorf não há atividade encarada 

como mais importante do que “O Brincar” (IGNÁCIO, 1995), e que a seriedade 

com a qual a criança se entrega a isso deve ser respeitada, acima de tudo. O 

adulto não costuma trabalhar com tanta dedicação como a que a criança 

emprega em seu trabalho, que é brincar. Steiner (2000) preocupou-se em como 

salvaguardar essa atitude, altamente comprometida com a atividade, para a vida 

futura da criança. Segundo ele, esse é o escopo principal da educação 

fundamental. Mas, as crianças de primeira Infância querem é imitar o trabalho 

diário do adulto. Não se lhes precisa inventar jogos e tarefas, artificialmente, com 

a mente adulta, para que os executem como obrigação. “A criança brinca ao 

imitar, e quer brincar imitando”, diz Steiner (2000, p. 74). Acrescenta que isso é 

suficiente para o desenvolvimento infantil. A criança quer transformar em 

atividade tudo o que vem da própria vida humana e de sua própria natureza.  

Hoje em dia, esse “brincar livre” pode parecer uma perda de tempo para 

alguns genitores, mas, para pais e educadores com conhecimento das 

necessidades primordiais do desenvolvimento da criança, essa é uma atividade 

de suma importância! Steiner (2000) lembra que a compenetração com a qual a 

criança brinca é a seriedade que a vida de trabalho posterior exige. E o que 

existe de diferente entre a seriedade do brincar da criança e o trabalhar do 

adulto é que neste, em primeiro plano, leva-se em conta um ajustar-se às 

conveniências exteriores, do mundo. Já na ludicidade infantil, a criança busca 

transformar em atividade os impulsos que vêm de seu interno, da sua natureza e 

própria vida humana. A brincadeira é expressividade; atua de dentro para fora. 



 

 

127

Já o trabalho adulto geralmente tem sentido oposto: atua de fora para dentro 

(quando a motivação intrínseca da pessoa coincide com as exigências da vida 

externa de trabalho o criativo e o prazeroso podem coexistir com as obrigações e 

responsabilidades, resultando, geralmente, em trabalhos de qualidade, que se 

coadunam com os projetos de vida das pessoas) 49.  

No Ensino Fundamental Waldorf, a brincadeira, o prazer lúdico, 

paulatinamente são transferidos para “o trabalho” de estudar, de forma que o 

aluno possa descobrir o gosto de se entregar com alegria ao aprender.  

Não apelar ao raciocínio, na Educação Infantil Waldorf, consiste em 

amparar a criança no seu brincar, não a tirando do seu movimento próprio e de 

sua ação sobre o mundo50, sob o pretexto e intenção de mostrar, ensinar, 

explicar, conduzir, induzir, justificar. As vivências da criança não devem ser 

levadas à sua consciência, nessa faixa etária. Ela não pode, por exemplo, 

entender, agora, de conceitos, regras e leis da física. Ela precisa é experienciar 

diretamente o mundo físico.  

Da educadora infantil Waldorf, espera-se que ela dê espaço e apóie, na 

prática, a Vontade, o Querer da criança em seu brincar sadio, para que 

essa, ao se tornar adulta, tenha vontade de agir para transformar o mundo.  

As precursoras do pensar lógico da criança, a imaginação e a fantasia, 

devem ser acolhidas, ganhar espaço e ser estimuladas no dia a dia escolar. Que 

se fuja da tentação e hábito de invocar o pensar lógico. O homem não é só feito 

de cabeça. Ele também tem coração e membros, e é no Jardim de Infância que 

a criança em formação pode exercitar seu Agir (membros) e o Sentir (tórax), 

além do Pensar (pensar concreto – na Educação Infantil) .  

                               

49 Observação da pesquisadora.  
50 Atividade volitiva. Cf nota nº 28. 



 

 

128

Como educadores Waldorf de Educação Infantil, pode-se fortalecer a 

Vontade de Agir, presente antes dos sete anos, deixando perpetuar o prazer 

existente no brincar (que é o trabalho infantil, como se viu), conduzindo-o a um 

trabalho útil para a vida comunitária, preferentemente, em que a criança 

encontre satisfação.  

Hoje, tem-se a idéia de que a criança deve ser adulto antes da 
hora. Por esse motivo essas crianças em número cada vez 
maior, são vítimas de uma cultura que quer acelerar o ritmo do 
desenvolvimento do ser humano. Assistimos hoje, cada vez 
mais, à infeliz troca: adultos com comportamentos infantis, 
incapazes de lidar com seus próprios problemas, cada vez mais 
assumindo menos a direção de suas emoções, cada vez mais 
fugindo da verdade interior e, por isso mesmo, mais críticos, 
mais vazios, mais ávidos, mais consumistas. E, de outro lado, 
um contingente de crianças “fantasiadas” de adultos, falando 
como adultos e vazios como eles. É uma lástima (DIAS, 2001, 
p. 119). 
 

Percepção, movimento, imitação, linguagem, sonho, fantasia, imaginação, 

faz-de-conta e diversas outras habilidades inerentes à criança são fortalecidas 

pelos Jardins de Infância Waldorf. Elas acontecem quando se proporciona tempo 

e espaço para o brincar espontâneo. É no "Livre Brincar" que a individualidade 

se expressa, que os conflitos internos da criança se resolvem, que ela se 

“compreende” e se relaciona. Os aprendizados podem se dar 

inconscientemente, facilitando e promovendo o processo do pensar.   

Segundo Dias, (2001) o brincar livre é uma necessidade e um direito da 

criança, e é pelo brincar que o ser humano se desenvolve nas suas capacidades 

de agir, sentir e pensar.  

A Waldorf é uma pedagogia denominada, por Gobel e Glocklër (2002), de 

"Educação para a Liberdade", porque dá continente para que a expressão de 

cada individualidade infantil se manifeste no seu brincar espontâneo e preserva 

a liberdade do ser realizar suas potencialidades.  



 

 

129

Passerini (1998) e Dias (2001) discorrem que, se na infância a criança 

desenvolveu as forças de imaginação, da fantasia e sua volição, ela terá 

capacidade de ter idéias na vida adulta, de criar, de ser livre, independente e 

original. E no aspecto emocional, uma criança que brinca guarda a alegria das 

brincadeiras de roda, dos cantos e danças, dos jogos, dos folguedos, que lhe 

ensinam sobre coragem, entusiasmo e amor à vida.  

Finaliza-se esta parte vendo que a Pedagogia Waldorf defende que a 

ocupação digna para uma criança até os sete anos compreende um livre agir e 

um livre brincar, porque é assim que ela põe em movimento sua fantasia 

(movimento anímico) e, com essa experimentação de suas faculdades criadoras, 

vai construindo a imagem interior da realidade que vivencia. “O homem só brinca 

enquanto é homem no pleno sentido da palavra, e só é homem enquanto brinca” 

(SCHILLER, 1995).   

 

2.5.1.1 – Brinquedos Waldorf 

Sendo o brincar a atividade preponderante e diária da Educação Infantil 

Waldorf, necessário se faz que instrumentos e ferramentas adequadas ao seu 

fim estejam presentes. Um bom trabalho depende da boa qualidade das 

ferramentas, equipamentos e materiais usados. Assim, também, o brincar 

depende dos brinquedos disponíveis. A qualidade dos brinquedos afeta 

diretamente a educação sensória. Todos os objetos que povoam o universo 

infantil na Pedagogia Waldorf são testados mediante seu papel na harmonia do 

ambiente. Para isso, faz-se a seguinte pergunta: será que as impressões 

sensoriais e as atividades decorrentes delas estimularão o trabalho de formação 

do organismo da criança, animando-a a uma atividade criativa própria, cheia de 

fantasia e a uma atividade física adequada? (SETZER, 2001). 



 

 

130

A criança comunga das forças plasmadoras da Natureza e as congrega 

em si mesma, em seu próprio processo de formação do organismo. Quando 

contempla, come ou brinca com um belo fruto, capta para si a vitalidade do reino 

vegetal, a beleza da flor e o mistério da força Divina que atuou  para dar origem 

ao fruto. Compraz-se com o brilho dele, com sua cor, sabor, forma, cheiro, etc. 

Por sentir assim tão ricamente, fantasiando em profusão e se coligando com os 

reinos naturais, é que ela se satisfaz completamente ao brincar com qualquer 

objeto da Natureza.  

Portanto, para desenvolver e sensibilizar a natureza da criança, os 

materiais para o brincar mais indicados são os mais rústicos, rugosos e toscos, 

com riqueza e diversidade para os sentidos corporais e para o imaginário, como, 

por exemplo: pedrinhas, cascas de coco, conchas, pedaços de troncos, peças de 

madeira, galhos com formas interessantes, bagas, caroços e sementes, folhas 

de diferentes tipos, cores, tamanhos, texturas, etc.; pétalas, cestos de vime e 

palhas diversas, cordas de sisal e algodão, etc.  

Cavaletes de madeira, bancos, caixotes, pregadores de roupa e pedaços 

de panos pequenos, grandes e médios são muito apreciados para emprestarem 

concretude ao imaginário das crianças (elas usam-nos como vestimentas, tiaras, 

capas, lenços, capuzes, máscaras, cabanas, “casas”, etc.); devem ser de tecidos 

de algodão, de seda, linho, rami, juta, lãs naturais, etc. Também se usam 

panelinhas de metal, bules e “louças” de ágata, tigelinhas de madeira, colheres 

de pau, etc. Troncos grossos de árvores podem ter várias funções, dependendo 

do momento e da brincadeira: mesa, banco, cavalinho, fogão, cama de boneca, 

etc. É preferível não usar materiais quebráveis como porcelanas, vidro  ou barro, 

pois, sempre há uma sensação geral de perda, frustração, quando algo é 

quebrado na sala, especialmente quando o ato da criança não tenha sido 

proposital.  



 

 

131

As primeiras brincadeiras da criança pequena estão intimamente ligadas 

às atividades do organismo, ao próprio corpo: à respiração ondulante, à 

circulação rítmica do sangue, às substâncias que ora são assimiladas, ora 

eliminadas, etc. (HEYDEBRAND, 1996). Assim, um brinquedo que se move é, 

além de alegre, terapêutico e muito indicado. 

Heydebrand (1996) não recomenda livros para as crianças que não 

sabem ler ainda, mas, disse que os livros com dobraduras51, ilustrados com 

figuras móveis, são bons, porque ao puxar os fios e fitas que as movem, a 

ilustração “morta” transforma-se em imagem animada de ações desencadeadas 

pela criança. Isso produz uma atividade íntima nos órgãos. O importante é que o 

brinquedo permita à criança a atividade própria dela, para completá-lo, modificá-

lo, conforme as exigências de sua fantasia do momento, para que ela possa ter a 

oportunidade de desenvolver as forças plasmadoras que se emancipam do seu 

corpo e vão atuar na fantasia. Caso os brinquedos não possibilitem isso, pode 

haver um refluxo dessas forças para o organismo, o que seria um tormento para 

a criança, podendo traduzir-se em malcriações, mau humor, enfermidades diz a 

autora Heydebrand (1996). Ela relata que esse estado de represamento dessas 

forças é como uma “surra interior”, muito dolorosa para a criança e causadora de 

problemas no futuro. Um brinquedo mecânico, pronto, não possibilita esse cultivo 

das forças plasmadoras. É importante que a criança possa destruir o brinquedo 

que construiu, quando quiser. Em razão disso, os preferidos são a areia, massa 

de modelar (natural – de cera de abelhas) argila, etc., em detrimento de 

“cubinhos” de construção, uniformes, rígidos, geometricamente exatos, ou com 

                               

51 HEYDEBRAND, C. cita em seu livro (1996) que Hilde Langen, da Verlag GmbH produz esses livros na 
Alemanha, por sugestão da Waldorf Spielzeugu. Na Colômbia também são produzidos, mas, ainda não se 
tem notícia da publicação desse tipo de livros artísticos, à maneira antroposófica, no Brasil.  



 

 

132

encaixes artificiais, que nem permitem a experimentação do equilíbrio físico 

natural.   

  Dentre os brinquedos, as bonecas favorecem especialmente as 

imitações. Permitem à criança imitar os padrões que seus pais e educadores 

usam no seu trato para com elas. As brincadeiras de mãe, filho, filha, pai, tio, 

etc., se beneficiam de bonecas e bonecos (e também de bichinhos), sem muita 

caracterização fisionômica nem traços definidos e "fechados", para a fantasia ter 

espaço, dando-lhes a possibilidade das feições e expressões mais próprias às 

necessidades do brincar do momento: sorrindo, chorando, enraivecido(a), 

tranqüilo(a), etc. Se lhe forem dados apenas brinquedos prontos, “fechados”, 

com a rigidez das formas, “lisura”, frieza, dureza e monotonia estática do 

plástico, estaremos limitando os prazeres sensoriais, a possibilidade de 

fantasiar, de criar novas situações e expressar sentimentos com os objetos 

disponíveis, de vivenciar diferentes emoções que estejam necessitando ser 

expressas, compreendidas, assimiladas, organizadas para o equilíbrio do mundo 

emocional, interno, da criança, etc. (DANCY, 2000). A boneca na mão de uma 

criança, diz a autora Scheven (1991), é seu próprio espelho. Ela representa o ser 

da criança e seu momento evolutivo.  

Até a troca dos dentes, a ressalva de Steiner (2000) é de que não se 

esqueça que, propiciando esse imitar cheio de significação para a criança, com 

brinquedos simples, sem caracterizações fixas, inserem-se o moral e o espiritual 

nas suas atividades e, também, uma visão artística subjetiva que pode emergir 

de seu anímico, como atividade lúdica que expressa o movimento de sua alma, 

despertando o delicado imaginário do educando. Ele diz isso ensinando fazer 

uma simples boneca de trapo de linho com um nó como cabeça, sugerindo que a 

própria criança faça pequenos borrões de tinta para marcar os olhos, boca e 

nariz, e tudo o mais que sentir em seu anímico que deva fazer parte dela. Em 



 

 

133

caso contrário, para ele, se for dada à criança uma boneca pronta, de loja, com 

cílios, bochechas pintadas, ricamente vestida, etc., impedir-se-á que ela 

desenvolva a atividade de sua alma, porque, ao captar com a vista algo assim 

bem acabado, estático, definido, formado, afastamos a criança da vida, pois ela 

terá que trancar sua atividade interna, anímica, cercear a sua fantasia e, assim, 

toda sua atividade própria estará refreada. Essa atividade de “transformar o pano 

dobrado com nós nas pontas para os membros e para a cabeça, em figura 

humana” é uma atividade de imaginação do tipo indispensável, pois tem efeito 

plasmador sobre as formas do cérebro! Assim como os músculos se fortalecem 

com exercícios constantes e apropriados, o cérebro também se “exercita” em 

suas atividades de imaginação, fantasia, ampliando-se sua plasticidade. Se, ao 

contrário, a criança ganhar a linda boneca pronta, seu cérebro não terá a chance 

de desabrochar, mas ressecará, pois nada restará a completar... Steiner (1996) 

recomenda que só se dê às crianças brinquedos “suscetíveis de avivar as forças 

plasmadoras do cérebro”; e alerta que todos os brinquedos que possuem 

somente formas mortas e matemáticas, ressecam e destroem as forças 

plasmadoras da criança; enquanto que tudo o que suscita a idéia da vida atua de 

maneira sadia.  

 



 

 

 

 

 

 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 

CAPÍTULO 3 – CONCEPÇÃO WALLONIANA 

 



 

 

 

 

 

 

 

3.1 – Introdução 

Após conhecer-se um pouco da vasta obra de Henri Wallon sobre o 

desenvolvimento infantil, percebe-se o quanto ele é um autor importante para a 

educação e não deixa de aparecer uma questão: por que a importante 

contribuição dele é pouco difundida nos meios educacionais no Brasil? Muitas 

respostas são oferecidas, mas, nenhuma  justifica a lacuna que suas idéias 

poderiam estar completando, por proporcionar uma  integral compreensão da 

criança em formação  (social, orgânica, psíquica).  

Contemporâneo de Piaget, Wallon dialogou intensamente com ele por, 

mais ou menos, 30 anos, através de seus artigos e publicações, mas, sempre 

em contraposição, em embates contínuos. Da mesma forma, Piaget também o 

interpelou e, algumas vezes, procurou apontar convergências e 

complementaridade de suas obras. Basicamente, o que os diferencia é o fato de 

que Piaget debruçou-se mais sobre a formação do pensamento lógico, do 

intelecto em si, enquanto Wallon interessou-se pelo pensamento, integrando-o a 

outros processos que compõem a ontogênese da criança. Wallon pretendia 

compreender a gênese do ser humano e Piaget, a gênese da inteligência. São 

duas perspectivas, dois pontos de vista diferentes, embora em muitos aspectos 

haja concordâncias. Dentro das contradições do real, Wallon discerne que o 

pensamento é instigado pela realidade concreta e sensorial, mas que sempre 



 

 

136

persiste uma defasagem que incita a novos esforços, a novas sistematizações, a 

novos avanços no desenvolvimento.  

Wallon não foi um experimentador. Afirmou que a experimentação é 

secundária na investigação psicológica. Mesmo sendo um observador, ele não 

foi um fenomenólogo. Disse que para estudar a criança era necessário explicar e 

não apenas descrever o seu desenvolvimento, pois a ciência  é uma construção 

e não uma cópia, “um decalque da realidade” (ZAZZO, 1978, p. 139). Wallon era 

também imaginativo e foi especialmente criativo ao traçar as relações entre o 

“eu” e o “outro”, ao conceber o “socius”. Ele se entregou ao risco da imaginação, 

advertindo que ela precisava ser confirmada pela verificação. Defendeu o risco a 

par do rigor científico. Não agradou, portanto, nem aos “verificadores” sem 

imaginação e nem aos “imaginativos”, que rejeitam a verificação. Recusou, 

então, metafísicos e positivistas, afirmando que o psíquico não poderia reduzir-

se ao orgânico e nem se explicar sem ele. Em verdade, ele não é um 

organicista, embora tenha dado papel principal ao plano biológico. Ele partiu da 

observação e concepção da pessoa completa, integrada, e entendeu que pela 

emoção estabelecem-se as relações entre o psicológico, o social e o biológico. 

Não seguiu o exemplo de psicólogos e filósofos contemporâneos seus, não se  

dedicando nem à oposição irredutível e nem ao reducionismo entre os pares de 

termos: orgânico e social; indivíduo e sociedade; orgânico e psíquico; corpo e 

alma. Quis trilhar, assim como Freud, caminhos até então inexplorados.   

Zazzo (1978) acrescenta que talvez tenha sido Wallon quem finalmente 

construiu, em primeira mão, a ponte tão perseguida pelos psicólogos, entre o 

corpo e a  alma, entre o orgânico e o  psíquico, dando a este um patamar 

conveniente, de acordo com a própria natureza desse plano. Ou seja, sem sair 

de sua dialética materialista conseguiu colocar o mundo psíquico num estudo 

verdadeiramente científico e real, não metafísico, para a aceitação dos 



 

 

137

marxistas, mas, livrando-o somente da corporeidade e alçando o nível mental 

psicológico para uma dimensão própria, diferenciada, com características 

específicas, constantemente interdependentes do suporte orgânico. Ignorar esse 

suporte orgânico seria para Wallon recair nas falsas soluções metafísicas e 

místicas. Para ele, as raízes da psicologia ancoram-se na realidade corporal. 

Wallon também recebeu influências e concordou com Bergson, seu 

professor da Escola Normal Superior, na importância da questão da “duração”, 

mas também discordou, na medida em que não aceitou a saída mística, (embora 

sendo um misticismo renovado) que este apresentou. A alternativa que trouxe foi 

a de que a duração em si não existe; o que existem, são as coisas que duram, 

que se desenvolvem, que se transformam. No caso da criança, para Wallon “a 

duração” é a lenta transformação das estruturas orgânicas e, também, a gradual 

ou brusca mudança das relações com o meio, com seus conflitos que também 

trazem as novas formas de equilíbrio, o novo jeito de ser, podendo, de repente, 

num belo dia, a duração transcender a si mesma pelas atividades da memória e 

da imaginação, ou pela construção do conceito de tempo, etc. Na dialética da 

duração, Wallon usa o termo prelúdios, para analisar as origens do pensamento. 

Ele vê a duração com a materialidade que a maturação e a tonicidade lhe 

emprestam. O prelúdio é verdadeira emoção, a relação com o outrem – gritos e 

choros que nascem de disposições internas. O prelúdio da imitação no percurso 

até à cópia mais ou menos intencional de um modelo, por exemplo, é o 

automatismo das reações em ECO52 ou do mimetismo. Wallon retoma idéias de 

J. M. Baldwin e Pierre Janet, aprofundando-as e formulando-as, como nenhum 

outro psicólogo ainda havia feito, diz Zazzo (1978). Discorreu que o social, a 
                               

52 Reações em ECO, segundo Wallon, são ações motoras cíclicas, que se repetem indefinidamente, em que 
a criança, às  vezes, não tem como sair, a não ser que seja por alguma interferência do ambiente. São  
características de patologias, mas, também, se dão na criança “normal”, em certas fases de exercitação do 
aparelho motor ou fonador, quando pelas repetições se dá o aprendizado, o preparo da nova fase de 
desenvolvimento. 



 

 

138

necessidade do outro, inscreve-se no orgânico. O outro humano é o primeiro 

instrumento de que a criança pode lançar mão, portanto, para Wallon, o homem 

nasce social.  Alguns dias antes de morrer, falou para seus alunos: “A sociedade 

está na natureza do homem, pois fora da sociedade um homem não poderia 

manifestar as suas virtualidades de homem ...” (WALLON, apud ZAZZO, p. 34)53.  

Tanto para Freud como para Wallon, o substrato orgânico é o tecido 

material do psiquismo, e esse emerge dos processos biológicos. Foram ambos 

evolucionistas e influenciados pela genética em seus estudos. Os dois vêem o 

social intervir simultaneamente com o biológico, no processo de 

desenvolvimento, pois, ambos reconhecem o desnudamento da criança ao 

nascer. Mas há divergências entre eles: Freud coloca o social como exógeno ao 

biológico, onde o papel da sociedade é reprimir e policiar, enquanto que para 

Wallon o social é consubstancial ao organismo. Não que negue que as 

estruturas sociais possam prejudicar o livre desenvolvimento da personalidade, 

coloca Zazzo (1978), mas, não vê a oposição indivíduo-sociedade com o tom 

pessimista dos individualistas. Em Wallon, o indivíduo em si mesmo é um socius, 

um ser social.  

Anos após as publicações de Wallon, assistiu-se aos psicanalistas anglo-

saxões defenderem a “teoria da vinculação”, e, afirmarem, da mesma forma 

como Wallon havia feito, que a vinculação da mãe à criança não é resultado de 

uma aprendizagem, mas uma necessidade biológica fundamental (ZAZZO, 

1978). Esse movimento de pesquisas, por caminhos semelhantes aos 

wallonianos, deveu-se principalmente a René Spitz, que se espelhou na obra de 

Wallon e na teoria freudiana.    

                               

53Frase dita por Wallon dias antes de seu falecimento, em 1º Dezembro de 1962, descrita por ZAZZO, R. 
Origens e Actualidade do pensamento de Henri Wallon. Capítulo 1. In: Psicologia e Marxismo. Trad. 
Calado Trindade. Lisboa: Vega, 1978, p. 34. 



 

 

139

Wallon demonstrou coerência de pensamentos, ao longo de toda a sua 

produção científica, e um aprofundamento progressivo. Com o passar dos anos, 

fez notar o aperfeiçoamento de suas idéias inicialmente lançadas, como, por 

exemplo, a sua concepção inicial de emoção no psiquismo e suas relações com 

a motricidade. Desde seu primeiro escrito, em 1925, apresentou a emoção como 

básica no desenvolvimento mental e psíquico do ser humano, e, contrariando as 

teorias psicológicas clássicas correntes na sua época, colocou o homem como 

sendo “ social” desde seus primórdios, como veremos no desenrolar deste 

capítulo, não concordando com a idéia de a criança ser inicialmente um sistema 

fechado em si mesma, abrindo-se para o mundo circundante só depois de certo 

aprendizado consigo própria. Basicamente em razão dessa contraposição é que 

os autores americanos custaram a aceitar suas idéias, e sua penetração e 

difusão foi prejudicada por muito tempo.  

A criança é altamente afetada pelas transformações fisiológicas. As 

particularidades na ocorrência dessas alterações revelam traços de caráter, 

emoções e personalidade da criança. A emoção é orgânica; altera os ritmos de 

respiração, de batimentos cardíacos, o tônus muscular. É pelos momentos de 

tensão ou distensão que o ser humano pode se conhecer melhor. Para Heloysa 

Dantas54, “a raiva, a alegria, o medo, a tristeza, a alegria e os sentimentos mais 

profundos ganham função relevante na relação da criança com o meio. A 

emoção causa impacto no outro e tende a se propagar no meio social.” Para os 

Wallonianos, a afetividade é essencial no desenvolvimento humano, inclusive, no 

aspecto intelectual, simplesmente conta muito mais do que o cérebro. Wallon 

teve o mérito de levar para a escola a idéia de que não só o corpo da criança, 

mas, também suas emoções são preponderantes no aprendizado. Ele relacionou 

                               

54 DANTAS, H. Em entrevista dada à Revista Nova Escola.. Disponível em  
http://novaescola.abril.uol.com.br/index.htm?ed/160_mar03/html/pensadores.  Acessada em junho 2003.  



 

 

140

a afetividade com os seguintes pilares, também básicos em sua teoria: 

movimento, inteligência, e constituição do “eu”.  

Essa idéia de que a criança no início é totalmente alienada no outro, unida 

ao seu parceiro de espécie numa indiferenciação primitiva e que é a partir disso 

que constrói o seu “eu”, acompanhou toda a obra de Wallon, mas foi somente 

em 1946 que a teoria explícita do “eu” e o termo “socius” apareceram e somente 

10 anos mais tarde foi que ele aprofundou esses conceitos, pela publicação de 

um segundo artigo sobre o assunto55. Zazzo (1978) observa que Wallon 

amadureceu lentamente as suas análises antes de formular a sua dialética do 

“eu – outrem”. Foi como se Wallon tivesse levado 20 anos para elucidar os 

processos, os meios, pelos quais o orgânico se torna psiquismo (emoção, 

movimento, imitação). Entre o “eu” e “os outros” a relação ocorre por intermédio 

do “outro” que cada um traz consigo. Esse “outro”, Wallon designou também 

como “socius”, “alter”, “outro íntimo”. 

Por um lado foi acusado de organicista, porque reconheceu o papel da 

“maturação” e, por outro, Piaget o acusou de sociologista (à maneira de 

Durkheim). Também foi criticado por subtrair-se à realidade, mas Zazzo (1978) 

coloca que nenhum autor da psicologia, na sua época, foi tão real, carnal, 

sensual, ao estudar o psíquico como Wallon. Para ele, problemas da natureza, 

do psiquismo, são pertencentes à ciência.  

Wallon diz que a criança, desde o seu nascimento, interage com o seu 

meio. Zazzo (1978, p. 26) cita Wallon:  

Jamais pude dissociar o biológico do social, não porque os creia 
redutíveis um ao outro, mas porque me parecem, no homem, tão 
estreitamente complementares desde o nascimento que é 

                               

55WALLON, H. O papel do outro na consciência do eu (1946) e Níveis e flutuações do eu (1956), 
publicados em Enfance, 1958 e 1963.  



 

 

141

impossível encarar a vida psíquica de outro modo que não seja 
sob a forma das suas relações recíprocas56.  
 

Assim é que seus estudos sobre a  emoção são embasados pelas 

variáveis e componentes orgânicos de que essa depende e que, também, gera. 

Seu primeiro escrito sobre essas implicações foi sua tese de doutoramento em 

1925, sobre “A Criança Turbulenta”. Zazzo (1978) explana que esse trabalho foi 

totalmente reescrito após a atuação de Wallon como médico, na guerra, devido 

às observações que ele pôde fazer in loco a respeito da questão emocional na 

motricidade e no comportamento humano. Wallon, na época de seus serviços na 

guerra, foi acometido de uma intuição que Zazzo (1978) chamou de “racional”, 

quando fez a comparação entre a fase puramente emotiva que a criança passa 

com as perturbações de origem afetiva que observou nos adultos e, a partir das 

conclusões que tirou disso, reformulou completamente sua tese de 

doutoramento “A criança turbulenta”. A emoção, para Wallon, tem seu suporte no 

tônus, na função muscular tônica postural – na motricidade – e vai se 

diferenciando gradativamente pela socialização com o outrem, com o “socius”. 

Um sistema equilibrado articula-se entre os planos neurobiológico, sócio-afetivo 

e cognitivo. É através da emoção e da imitação que Wallon opera a junção da 

motricidade com a representação, na passagem do orgânico ao psíquico. Toda a 

vida emocional repercute no corpo da pessoa. Se existe emoção, há um corpo 

que as sente, expressa, recebe.  

Para Wallon (ZAZZO, 1978), a emoção vem em primeiro lugar na gênese 

psicobiológica do ser humano. É pela emoção que a criança nasce para a vida 

psíquica e é por ela que se dá a passagem do orgânico ao psíquico, sendo que, 

inicialmente, pode atestar sobre a indistinção desses dois níveis de existência. É 

                               

56 ZAZZO, R. Origens e Actualidade do pensamento de Henri Wallon. Capítulo 1. In: Psicologia e 
Marxismo. Trad. Calado Trindade. Lisboa: Vega, 1978. p. 34..     



 

 

142

por ela que o indivíduo se solda à vida social, com influências fundamentais 

sobre o nível biológico-orgânico.  

Wallon levou 30 anos estudando as emoções e suas alterações 

fisiológicas nas condições do caráter da criança, na representação e como 

prelúdio da linguagem, tanto na formação do pensamento humano como na 

ontogênese, diz Zazzo (1978). 

Em Wallon, as emoções têm papel de destaque no desenvolvimento 

mental e geral da criança porque, no caso da espécie homo sapiens sapiens, o 

meio social é mais significativo para seu desenvolvimento do que o meio físico 

natural, sendo que este, por sua vez, é o mais importante, quando se trata de 

animais. 

Biologicamente, ao nascer, a criança passa por longo período sem ter 

ação sobre as coisas que a rodeiam. É um período de pura impulsividade, em 

que reações tônicas, espasmos, distensões musculares se entrelaçam ainda 

sem qualquer eficácia ou coordenação.  

Mas Wallon ressalta que, apesar desse longo período de imperícia que a 

criança atravessa, ela não deixa de ter necessidades ou desejos e que é por 

intermédio das pessoas de seu meio que ela consegue satisfazê-los. Para 

desencadear o atendimento às suas disposições iniciais, ela direciona todas as 

possibilidades psíquicas para o outro. Os primeiros gestos que são úteis à 

criança são os gestos de expressão, dado que seus atos não são capazes de lhe 

fornecerem, diretamente, nada do que lhe é mais indispensável.  

Foi então pelo exame dos adultos que ele conformou a sua “psicologia 

genética”, ao constatar, na guerra, que perturbações profundas, duradouras, 

devidas unicamente à emoção, ocorriam, mesmo sem lesão alguma do sistema 

nervoso! Saiu, assim, de sua perspectiva unicamente fisiológica da emoção e, 



 

 

143

através dela mesma, resolveu as contradições das doutrinas clássicas. Pôde 

analisar, também, a questão neurológica da motricidade, dependendo de em que 

nível do sistema nervoso estava situado o ferimento e, assim, descobriu que as 

expressões emocionais são compostas de um aspecto que não pertencia nem à 

neurologia e nem à fisiologia, mas, sim, ao plano das relações interindividuais, à 

psicologia. Ele pode estabelecer, portanto, nessa ocasião, duas categorias de 

doentes e a complementaridade dos dois planos de explicação, presentes em 

todo o comportamento humano: fatores biológicos e fatores psico-sociais. Essa é 

uma idéia que é essencial em Wallon.  

A análise psíquica e biológica da motricidade vem a seguir, e o processo 

imitativo é também chamado para completar essa passagem do biológico ao 

mental, do motriz ao consciente, do orgânico ao psíquico, etc., quando, 

finalmente, ajudará a implantar a representação na criança, a partir da emoção, 

com a imitação como estado intermediário.  

É mais no final da sua carreira que Wallon “fecha” um conceito que já 

deixava antever nos meados de sua produção científica, “o socius”, como o 

elemento chave das interações sociais que permeiam todas as fases do 

desenvolvimento infantil, segundo seu olhar de pesquisador atento aos efeitos 

das relações da criança com tudo o que a cerca, com o seu meio social. Para 

ele, a criança é, geneticamente, biologicamente, um ser social. A necessidade 

da mãe ou dos que a rodeiam é inata e inerente a ela, como se pode concluir 

pela citação literal das palavras de Wallon acima descritas.  

Quando Zazzo (1978) relata o primeiro contato que teve com Wallon, 

numa aula corriqueira que ele dava aos seus alunos, na Sorbonne, em 1929, na 

França, mostra a espécie de homem e de cientista que ele foi, o que se pode 

confirmar com a leitura de seus textos: apresentação em tom constante (quase 

monótono), sem recorrer a recursos de linguagem, desprovido de eloqüências 



 

 

144

que facilitem o entendimento por parte de seu público (quer no auditório, ao vivo, 

quer por escrito), de entremeios, explicações, preâmbulos ou introduções 

facilitadoras. Nem grifos tipográficos realçantes ele se permitiu, para não induzir 

o leitor e preservar sua liberdade total de interpretação de seus textos.  

Constituída estruturalmente de um estilo denso, sem reducionismos, mas 

cheia dos detalhes e contradições necessárias para retratar fielmente a 

complexidade de seus temas, a teoria walloniana recusou-se a compor um 

sistema onde tudo se encaixasse. Rejeitou a fixidez de idéias e esquemas onde 

se tivessem que enquadrar os fenômenos. Preferiu sempre a mobilidade da vida, 

dos seus processos, sendo nestes, justamente, onde seus estudos mais se 

detiveram. Foi um relativista. Focalizou a dinâmica, pondo em dúvida a lógica 

linear dos processos e das funções. 

Segundo Zazzo (1978), Wallon é um método, uma maneira difícil, 

incômoda de abordar as coisas, de modo que ele foi muito criticado, até mesmo 

por seus “camaradas” políticos. A princípio, ele não foi um pesquisador político 

marxista, que tenha tentado enquadrar sua produção científica à sua vertente 

política professada. Não tentou aplicar a contradição verbal da dialética 

materialista sobre seus estudos (vazia, portanto, de verdadeiro sentido) mas, 

pela sua maneira de colocar as questões da Psicologia, veio a reconhecer-se 

como um pensador dialético materialista, ao entrar em contato com o 

pensamento marxista. Ele já analisava as contradições intrínsecas dos 

fenômenos, por mais complexidade que isso acarretasse aos seus estudos, 

porque não podia reduzir a realidade, que, sendo complexa, irracional, 

conflitante, não poderia ser estudada simplificadamente, separando-a em partes 

fragmentadas, ou encarando-a de qualquer outra forma que não essa: a 

completa, real. 



 

 

145

O percurso pelos diversos estágios de desenvolvimento, desde a fase 

inicial, chamada por ele de fase“impulsiva” (do nascimento aos 2, 3 meses), até 

o aparecimento da “representação”, é que pretenderemos explorar, em maiores 

detalhes, no desenrolar deste trabalho, pois, é nesse período que o processo 

imitativo tem maior destaque.  

O estágio emocional inicia-se aos 2, 3 meses e, mais claramente aos 6 

meses já se pode notar a existência das emoções na vida da criança. Pelas 

manifestações tônicas, sua natureza poderá ser explicada na ótica walloniana. 

Cada emoção corresponde a variações específicas, tanto do tônus periférico 

quanto visceral, dependentes da inervação do simpático (gritos, lágrimas, 

espasmos intestinais, orgasmos, risos, sorrisos, atitudes, posturas, mímicas do 

rosto e corpo, linguagem dos olhos e das mãos, entonações da voz, etc.).   

Nas emoções há aumento de hormônios na circulação que desencadeiam 

as reações específicas de acordo com as necessidades do momento. Há 

estímulo do sistema nervoso vegetativo orto simpático (pela adrenalina, por 

exemplo), com aumento respiratório, estímulo cardíaco – vasoconstrição, e 

aumento físico energético para garantir a ação, movimento das extremidades 

(fuga ou ataque, por exemplo, etc.). 

A vida psíquica emerge do orgânico (reações orgânicas – tanto no animal 

como na criança jovem). Mas, por algum tempo, ela fica prisioneira do presente, 

completamente atolada no ato sensitivo motor. Sua vida afetiva vai se 

desdobrando  e se evidencia pelos efeitos da emoção e pela “união” com o que a 

rodeia. Pari passu, os músculos do tronco apresentam a atividade tônica mais 

desenvolvida e as contrações mais bem coordenadas. É a região de onde os 

primeiros deslocamentos e mudanças de posição da criança podem ocorrer. 

Essas manifestações tônicas provêm dos centros subcorticais e 

mesoencefálicos.  



 

 

146

Para a manipulação de objetos e sua apreensão correta, longas etapas de 

exercitação serão empreendidas pela criança, sendo seus progressos regulados 

pela maturação progressiva de seus centros nervosos. E é só no decorrer de seu 

segundo ano que ela consegue se locomover por conta própria.  

O movimento, tanto na sua função tônica como no aspecto cinético, não é 

só um traço de união entre as condições externas e as condições subjetivas de 

um ato ou de uma atitude. O movimento é a emoção exteriorizada. É o próprio 

ato. Pertence à  estrutura da vida psíquica.   

Alguns desses movimentos são mecânicos, da vida vegetativa, outros, no 

entanto, provêm dos órgãos que dão suporte à vida de relação, mas que ainda 

estão mais ligados às impressões orgânicas de bem ou mal estar do que aos 

objetos exteriores. O adulto, a partir disso, realizará um conjunto de 

interferências, ações para minimizar os desconfortos da criança. E através de 

um processo de condicionamento clássico a criança aprende e cria um repertório 

das ações em resposta ao adulto e o usa com crescente intencionalidade. O 

desdobramento das disposições orgânicas da criança, que vão se especificando, 

gera as reciprocidades com o outro, as emoções. 

A imitação é movimento. Um movimento diferente, menos orientado para 

o mundo físico, para objetos externos, e mais para a atividade sobre si mesmo 

(postural). Ela  “ ...  tem por meios e por objetivos as próprias atitudes do sujeito”, 

que é, ao mesmo tempo, acomodação às atitudes de outrem (ZAZZO, p.46). 

A seguir tratar-se-á  da visão de desenvolvimento humano para Wallon.. 

 

3.2 – Fases do Desenvolvimento Humano Segundo Wallon  

Wallon considera a criança como um ser social desde o seu nascimento. 

Seus estudos focam os processos, as transformações da criança e os estados 



 

 

147

de “passagens”, sempre numa perspectiva sócio-interacionista. Sem dar 

destaque especial a um único aspecto, como à cognição, tal qual fez Piaget, ele 

considera o desenvolvimento uma função de toda a personalidade infantil e 

coloca a emoção como um processo básico na formação da consciência do 

indivíduo para seu progresso mental. 

A emoção possibilita a vida mental: é por meio dela que a criança regula o 

outro e é regulada por ele. A sua sensibilidade inicial se exterioriza pela atividade 

tônica, único recurso de que dispõe no início de sua vida, para informar as suas 

disposições internas. Existindo um “outro”, atento e disponível, que interpreta 

aquela atividade e intervém, oferecendo à criança um suporte para eliminar seus 

estados de desconforto e para perdurar seus estados de bem estar, acontece 

uma transformação: as atividades posturais constituem-se em um modo 

preponderante de expressão da criança pequena, um recurso interacional que se 

alia e se enriquece com a propriedade que as emoções têm, de serem 

contagiosas. As atividades posturais eram simples movimentos caóticos e 

passam a ser EXPRESSÃO de estados de sensibilidade da criança. Essa 

transformação só acontece porque o outro interpreta e age na direção do que ele 

interpreta, em resposta à criança.  

Dantas (1992)57 afirma que a “estrutura orgânica da criança supõe a 

intervenção da cultura para se atualizar”, sendo a gênese da inteligência 

orgânica e geneticamente social. O desenvolvimento cognitivo para Wallon está 

centrado na psicogênese “da pessoa completa”, em que a criança é 

contextualizada, não se podendo separar um único aspecto seu para entender o 

desenvolvimento, que se dá nos vários campos funcionais da atividade infantil 

(sócio-afetivo-motor-cognitivo).   

                               

57 ZACHARIAS, V.L.C. F. A abordagem de Henri Wallon. Texto  publicado pela Internet. Disponível em 
http://www.centrorefeducacional.com.br/wallon.htm. Acessado em junho de 2003. 



 

 

148

Vasconcellos e Valsiner (1995, p. 40) descrevem que em Wallon58 o 

desenvolvimento é o destacamento progressivo do indivíduo do seu estado 

inicial de completa imersão no mundo social e físico, para estados de maior 

capacidade de emergir, distinguindo os “seus próprios motivos dos motivos dos 

outros sociais”. 

Em Wallon, o desenvolvimento da criança apresenta-se de modo 

descontínuo, marcado por contradições e conflitos. É também “resultado da 

maturação e das condições ambientais que provocam alterações qualitativas no 

seu comportamento em geral”, diz Zacharias59 (2003). Esse ritmo descontínuo é 

marcado por rupturas, retrocessos, reviravoltas que alteram não só a fase atual 

da criança, mas transformam suas etapas anteriores também, e, por isso, as 

passagens pelos estágios de desenvolvimento não se dão por ampliações 

lineares, mas por reformulações nos momentos de passagem de uma etapa a 

outra, ocasionando crises e conflitos que afetam o comportamento da criança. 

Esses conflitos são propulsores do desenvolvimento e podem ser de origem 

exógena, diz essa autora citando Galvão60, quando vêm de desencontros com o 

ambiente exterior (cultura-adultos) e são endógenos, quando provindos da 

maturação nervosa.  

Pela capacidade do ser humano estabelecer trocas sociais ocorrem as 

adaptações dele ao meio humano, evidenciando a sua sociabilidade, como 

define Wallon. Ele acrescenta que trocas sociais são interações “que consideram 

a ação do outro em relação à própria ação” . Elas existem desde o nascimento e 

                               

58 Wallon, H.  Le rôle de l’autre’dans la conscience du l’moi’. Enfance, 3 – 4, 1946 / 59,  p. 279-286. 
Original em 1946. 
59 ZACHARIAS, V.L.C. F. A abordagem de Henri Wallon. Texto  publicado pela Internet. Disponível em 
http://www.centrorefeducacional.com.br/wallon.htm. Acessado em junho 2003 
60 Galvão, I. Henri Wallon: uma concepção dialética do desenvolvimento infantil. Petrópolis: Vozes, 1995. 



 

 

149

vão ao longo da ontogênese modificando a sua natureza e forma. (NADEL-

BRULFERT, apud VASCONCELLOS,1995, p. 40)61.  

A concepção de Wallon é de que há uma mútua dependência entre a 

criança pequena e o meio onde cresce; uma completa simbiose. Pela 

psicogênese há a superação dessa simbiose. Assim, segundo esse estudioso, 

para se entender o pensamento da criança deve-se considerar o seu meio nos 

aspectos físico, social, psicológico e ideológico. Em Wallon (1945), a percepção 

depende da funcionalidade dos objetos físicos e do uso deles pelos seus “outros 

sociais”. Ele descreve a linguagem do corpo pela qual a criança se comunica 

com o ambiente antes de dispor da linguagem como diálogo tônico ou 

motricidade emocional. Mesmo depois de ter a linguagem, a criança utiliza o 

corpo como instrumento relacional.  

Wallon descreve uma passagem de dois fatores no desenvolvimento 

infantil: do fisiológico para o psicológico, ou do afetivo para o mental, que são 

tratados dialeticamente e que ocorrem de forma integrada. Assim, para ele,  

o desenvolvimento da criança é fortemente influenciado pelo tipo 
de adulto que a sociedade deseja formar, porque a 
potencialidade psicológica do indivíduo é influenciada pelo 
sistema de idéias (ideologia) da cultura e contexto social da 
criança (VASCONCELLOS e VALSINER, 1995). 
 

Em “A criança e o adulto”, Wallon (1941/1986a) diz que o crescimento da 

criança é marcado por conflitos, em que um novo comportamento toma o lugar 

do antigo e vai sendo o mais determinante dos comportamentos na regulação de 

suas utilidades para o sujeito. Entretanto, o que fica para trás não é abandonado, 

não se acaba e não fica sem utilização. As mudanças sofridas afetam também 

habilidades já adquiridas e estágios pretensamente já “ultrapassados”.  

                               

61 NADEL-BRULFERT, J. The functional role of imitation in personality development: Wallon’s 
contribution. French Language Psychology, 1, 1980, p. 172. 



 

 

150

O mundo imposto à criança é o mundo dos adultos, e disso decorre, a 

cada fase da vida, uma “certa uniformidade mental”. Mas, a criança pode 

assimilar esse mundo de forma totalmente diferente da maneira como ele é 

utilizado pelo adulto. Se, de alguma forma, o adulto ultrapassa a criança, esta, 

sob certos aspectos, também poderá ultrapassar o adulto. A criança possui 

disponibilidades psíquicas amplas, que poderia utilizar diferentemente desde que 

fosse estimulada de outras maneiras ou por outro meio social.  

Para Wallon (1941/1986a), a ajuda da civilização serviria para que a 

criança pudesse realizar “outros desenvolvimentos da razão e da sensibilidade”. 

Os progressos da criança não são vistos por ele como simples soma de funções. 

A cada idade o comportamento é um sistema em que cada uma das atividades 

possíveis concorre com todas as outras, sendo seu papel definido pelo conjunto. 

Na primeira infância a evolução mental é muito acelerada e os 

comportamentos se sobrepõem, não podendo ser identificados, distinguidos. 

Mas, Wallon estudou, em sua tese – A Infância Turbulenta62 –, que, quando 

alguma habilidade tem demasiada expressividade ou estimulação parcial numa 

fase da criança, pode ocorrer o desenvolvimento unilateral, que gira só em torno 

dessa função, ao invés de se dar um progresso que alcance o todo da criança, a 

amplidão de suas possibilidades, a complexidade do sistema, de forma 

integrada. 

A atividade mental não tem desenvolvimento linear, não é em um único 

plano, diz Wallon (1941/1986a), mas conta com evolução em sistemas 

descontínuos, de estruturas diferentes. Por isso, o mesmo efeito externo pode 

estar ligado a níveis diferentes de desenvolvimento, a estruturas distintas. 

                               

62WALLON, H. Enfance Turbulent. Recueil d’observations. Paris: Alcan, 1925. Tese complementar de 
letras. 1925.  



 

 

151

Quando um gesto se manifesta não é sua materialidade que importa, mas, o 

sistema ao qual pertence nessa hora. Por exemplo: Quando uma criança 

balbucia acidentalmente um som durante seus exercícios sensório motores, 

difere substancialmente do momento em que ela já consegue pronunciar a 

mesma sílaba propositalmente, após um período de aprendizado da linguagem. 

Há, para Wallon, (1941/1986a) uma lei que rege a aquisição das 

atividades no desenvolvimento – é a integração das atividades mais elementares 

com outras, o que aumenta as possibilidades de relações com o meio. Qualquer 

atividade ou gesto da criança, portanto, não significa o que poderia significar no 

adulto. A qualquer gesto só se poderá dar o valor correspondente ao que o 

sujeito possa justificar pelo seu comportamento geral, pela sua fase de 

desenvolvimento, e não pela sua aparência externa. Em cada idade a criança 

manifesta comportamento limitado pelo conjunto de suas aptidões. O adulto, por 

sua vez, manifesta comportamento que a cada momento “é cercado por um 

conjunto de circunstâncias que permite determinar em que nível da vida mental 

ele se realiza”. Wallon (1941/1986a, p. 77) expõe que essa dificuldade de 

discernir a diversidade de significados é essencial na observação científica. 

Para Zacharias (2003), segundo Galvão (1995), o ser humano passa por 

cinco estágios de desenvolvimento que, alternadamente, têm predominância 

afetiva e cognitiva. Em cada estágio se incorporam as conquistas da fase 

anterior, numa construção recíproca e permanente integração e diferenciação: 

- IMPULSIVO-EMOCIONAL – tem lugar no primeiro ano de vida. As 

primeiras ações do bebê em direção às pessoas são emocionalmente 

orientadas, e essa relação social é que faz a intermediação da criança com o 

mundo físico; 



 

 

152

- SENSÓRIO-MOTOR, também chamado de PROJETIVO – vai até 

três anos. A criança alcança liberdade e autonomia porque consegue se 

locomover com independência no espaço e pelos movimentos de preensão já 

pode manipular livremente os objetos. O nome “projetivo” é porque o 

movimento do pensamento precisa de gestos para se exteriorizar. É o ato 

mental projetando-se nos atos motores. Para Wallon, segundo Dantas 

(1992), o ato mental se desenvolve a partir do ato motor. É nesse estágio 

que acontece, também, o contato com a função simbólica e com a linguagem;  

- PERSONALISMO – É a fase que tem lugar dos três a seis anos e 

na qual se observa a construção da consciência de si, pelas interações 

sociais. A criança reorienta seus interesses pelas pessoas; 

- CATEGORIAL – Fase em que o progresso mental diversifica o 

interesse da criança pelas coisas que a cercam. Ela tem vontade de 

conhecer e conquistar o mundo exterior; 

- PREDOMINÂNCIA FUNCIONAL – Ocorre nova definição dos 

contornos da personalidade que se haviam desestruturado pela presença dos 

hormônios no organismo. Questões pessoais, morais e existenciais vêm à 

tona.  

 

3.2.1 – O Papel da Emoção no Desenvolvimento  

Aprofundando o que já se falou na introdução deste terceiro capítulo, é a 

emotividade da criança o ponto inicial de seu desenvolvimento, segundo Wallon. 

Ele diz que é a partir da emoção que se inicia a formação do núcleo consciência 

do indivíduo. 



 

 

153

As emoções são, incontestavelmente, elemento mediador das relações 

sociais; o elo de ligação entre o homem e seus parceiros sociais, desde o início 

da vida.  

A emoção ancora-se em base biológica, segundo Wallon (1971).  Por 

meio dela, a atividade postural desempenhará um papel relevante na evolução 

psíquica do homem. Pode-se dizer que ela, a emoção, é organizadora do 

desenvolvimento do sujeito, vetor de fusão e diferenciação nas interações 

com o outro. Ele discute a emoção como uma função adaptativa por ser 

intermediária das relações do homem com o meio. As contrações e a 

sensibilidade tônica, em íntima dependência recíproca, constituem a atividade 

postural do sujeito; são estreitamente conjugadas e se especificam uma à outra, 

formando o primeiro complexo sensitivo motor que capta a atenção da criança. 

As atitudes posturais potencializam os gestos exigidos pela situação, e será por 

seu intermédio que a criança irá adquirir o sentimento das situações.  

Wallon63 (apud VASCONCELLOS e VALSINER, 1995) explica que as 

emoções se constituem na criança, inicialmente, como reações fisiológicas (mas 

sem restringirem-se a elas). São originárias de reações simples, que, para ele, 

podem ser variações viscerais do tônus (atividades tônico-musculares) e que, 

como espasmos organizadores e reguladores da energia acumulada, se 

expressam em forma de angústia, prazer, riso, etc. Essas reações involuntárias, 

ao longo do desenvolvimento, vão ganhando intencionalidade e significação; 

tanto que, em Wallon, as emoções estão na origem dos movimentos e 

identificam-se com as situações reais, dando-lhes colorido próprio.  

Em Wallon, interação pode ser MIMETISMO (consonância de atitudes 

emocionais dos sujeitos em acordo mútuo) ou CONTRASTE AFETIVO (oposição em 

                               

63 Idem, p.149 



 

 

154

um campo perceptual e de ações comuns). Portanto, na fase inicial da vida da 

criança, é pela característica de contágio das emoções que se dá a cooperação 

e também o conflito. Pela emoção, sensibilidades individuais se regulam e vão 

se afinando, tornando-se funcionais no meio social. São reações posturais de 

exteriorização da afetividade, que constituem 

o conjunto dos processos psíquicos que acompanham as 
manifestações orgânicas da emoção, canalizando-a para dentro 
do próprio indivíduo. Emoção é pois, simultaneamente um fator 
fisiológico e social, tornando-se dessa forma essencialmente 
psicológico. Através da emoção, o indivíduo é capaz de se fundir 
com as outras pessoas e via imitação diferenciar-se delas, num 
processo dialético onde a tonicidade muscular dá forma à 
expressão e ao gesto, constituindo-se em linguagem e formação 
do pensamento (VASCONCELLOS e VALSINER, 1995. p. 
44). 
 

Então, para Wallon, as emoções têm ação central nas interações, mesmo 

antes do aparecimento das reações intencionais, tornando possíveis os vínculos 

sociais, pela expressão dos afetos. A dialética da emoção reside no contraste 

entre a atividade que se direciona para a realidade e o efeito que nela se 

produziu pela emoção.  

E na emoção (WALLON, 1971) vive-se o paradoxo de ser empecilho à 

atividade e também motivadora da ação. Sendo fundamental nas relações 

sociais por provocar ações recíprocas semelhantes, a emoção torna as trocas 

afetivas direcionadoras da cognição. É assim que as bases iniciais da 

consciência individual, a individuação, são advindas da emoção que atua no 

ambiente social.  

A emoção provê a criança de instrumentos para conhecimento dela 

própria, dos outros sociais e dos objetos de seu meio, podendo distinguir, 

classificar e se sobrepor à realidade por adquirir seqüências de ações 

diferenciadas. A emoção, em Wallon, ao fazer a intermediação entre o biológico 



 

 

155

e o social, criando o psicológico, tem na imitação o mote que torna possível essa 

transformação, como se verá a seguir no próximo tópico.  

 

3.3 – Imitação  e  Representação Segundo Wallon 

Vasconcellos e Valsiner (1995) citam que, como é freqüente acontecer 

entre pesquisadores da Psicologia, aqueles que se debruçaram sobre o papel da 

imitação no desenvolvimento e aprendizagem nem sempre compartilham os 

mesmos significados para este conceito. Para esses autores, de maneira 

simplificada, a imitação se define compreensivelmente como o ato de repetir 

algum modelo, enquanto modelo e cópia estejam contemporâneos no tempo e 

no espaço. Mas, eles dizem que quando a imitação acontece na ausência do 

modelo, ou quando ela aparece diferenciada na presença deste, a identificação 

deste fenômeno já se torna mais complexa. 

Na perspectiva walloniana, a imitação, segundo Vasconcellos e Valsiner 

(1995), é como uma representação concreta, ou o que acontece entre o gestual 

(simples movimento) e a representação verdadeira. Os autores continuam 

esclarecendo que é uma atividade onde a criança realiza imagens, símbolos e 

idéias, através da modulação afetiva da conduta, nas situações concretas. É um 

instrumento psicológico, que traz enriquecimento para as trocas sociais e para a 

diferenciação social. A imitação é a ante-sala do pensamento representativo.  

Neste item buscar-se-á o detalhamento do processo imitativo segundo 

Wallon e suas influências no desenvolvimento da criança.    

É imitando, diz Wallon64 (apud VASCONCELLOS, 1996, p. 35), que a 

criança vai formando sua individuação, sua subjetividade, pelo desenvolvimento 

                               

64 Wallon, H.  Do Acto ao Pensamento – Ensaio de Psicologia Comparada. Lisboa: Portugal Editora, 1942.  



 

 

156

da capacidade de “participar no outro e diferenciar-se dele”. Pela imitação, 

vinculam-se as ações motoras e mentais na criança pequena. Pelo seu afã em 

imitar o outro (por ações, gestos e falas), ela constrói suas primeiras 

compreensões da realidade, possibilitadas pela percepção das nuances de sua 

própria ação.  

Ainda para Wallon (1986c), a imitação é um processo de participação na 

vida social, que migra da inintencionalidade para a intencionalidade na repetição 

dos atos sociais dos outros. Pela imitação a criança simultaneamente se 

expressa (instrumento de relação) e experiencia o significado da natureza e o 

sentido das trocas sociais (instrumento cognitivo).  

A imitação é uma ação que se inicia, alienadamente, por quem imita, por 

uma impregnação a partir de uma impressão externa (fusão no modelo), mas, 

que se modifica e se transforma, diferenciando-se daquele que ela imitou, 

criando, assim, um novo patamar de comunicação e novas estruturas mentais de 

descortinamento do significado das coisas (VASCONCELLOS,1996, p.35). 

Para Wallon65, por meio da imitação, a criança mistura-se, dissolve-se e 

diferencia-se do outro, transformando, assim, o mundo social, ou seja, 

reapresentando-o a seu modo. Por essas transformações, das quais é autora, a 

criança tornar-se-á capaz de reconhecer o significado de suas ações, em 

oposição a outras possíveis (VASCONCELLOS, 1996). 

A imitação é um instrumento psicológico que introduz novidades nas 

trocas sociais, no processo de diferenciação social e na construção da pessoa; 

por isso, podemos compreendê-la como precursora do pensamento 

interpretativo e representativo. É também uma forma de representação concreta, 

                               

65 Idem. 



 

 

157

ou o que surge entre o simples movimento, o gesto e a representação verdadeira 

(VASCONCELLOS, 1996).  

Wallon (1986c) diz que a imitação é uma atividade plástica, tanto nos 

seus prelúdios como em si mesma. A criança adota as maneiras do ambiente 

que a rodeia, para depois se lhes opor o seu próprio “eu”, e, assim, tomar 

consciência de si através do outro. Ou seja, ela reconhece o outro em si mesma.  

É querendo ser semelhante ao modelo, que a criança se diferencia, se 

opõe à pessoa e se distingue do que lhe foi modelo. Wallon (1986c) separa o 

que são prelúdios da imitação dela propriamente dita (quando alcança a 

propriedade de ser DIFERIDA). Como se verá a seguir, a imitação tem 

gradações, níveis de complexidade crescente, que vão se agregando até ela 

contar com sucessões de representações, encadeadas, de cenas completas.  

No seu início, a imitação ou é imitação espontânea ou apresenta os 

diversos gestos em ECO, aos outros ou a si mesmo. Os primeiros sorrisos em 

resposta ao sorriso, por exemplo; os primeiros murmúrios em eco, etc., não são 

vistos por Wallon como processo imitativo propriamente dito, mas são seu tecido 

primitivo – fenômenos de indução, de contágio, de consonância, etc.  

Nos primeiros meses, a criança está no estágio impulsivo, que se define 

pela simbiose afetiva com seu meio social. Ela está como que completamente 

dissolvida em seu ambiente humano, voltada para a construção de sua 

sensibilidade interna que é, inicialmente, visceral, e depois afetiva (DANTAS 

1990). 

Wallon (1986c) diz que nos primeiros estágios da vida há o início da 

construção de uma expressão mimética, através de movimentos corporais e 

experiências afetivas, que atuam no meio humano em que a criança é 

interpretada pelos outros sociais que dão sentido às suas ações, a partir de 



 

 

158

signos e sentidos próprios de sua cultura. A criança começa a negociar com seu 

mundo sócio-afetivo significados pessoais, próprios, via expressões tônicas 

(VASCONCELLOS, 1996). 

Essa troca emocional começa a se consolidar na próxima fase de 

desenvolvimento, aos seis meses, mais ou menos, que é o estágio emocional. 

Vasconcellos explica que nesse e no próximo estágio a imitação está ainda 

restrita a similaridades ou tentativas simultâneas de ações – em que a tonicidade 

muscular vai ganhando forma de atitudes e de posturas, em situações de 

expressões emocionais. É uma participação ainda não consciente, não 

intencional no mundo social, que se dá precedida de uma reorganização de 

elementos perceptivos, em que a criança tenta formas de participação na ação 

do outro, expressando-se em nível motor na vida de relação, constituindo uma 

forma pré-figurada de imitação. É chamada por Wallon de imitação espontânea 

ou pseudo imitação e se compõe de uma coincidência entre uma estrutura 

perceptiva e a estrutura motriz que lhe corresponde, a unidade perceptivo-motriz 

(WALLON, 1986c). 

Essa primeira modalidade de imitação é a primeira forma de diferenciar a 

si em contra-posição às outras pessoas. (WALLON 1986c, p.171).  

O gesto , quer comece por  mimetismo ou por simples eco, traz consigo a 

razão de seu próprio progresso: a modificação de quem o faz. A função postural, 

à qual o gesto pertence, progressivamente, dá à criança o sentimento, a 

consciência ainda obscura da sua coerência, reforçada pela percepção dos 

desacordos com o modelo imitado, desejado, rejeitado. 

Na brincadeira, o imitador e o modelo estão numa troca direta entre o eu e 

o outro, que ocorre passiva-ativamente, algumas vezes por persistências ou por 

alternâncias de ações, mas, principalmente, pelo difícil processo da construção 



 

 

159

de si, em que há procura de conhecer seus próprios limites físicos, para o 

reconhecimento do corpo próprio (VASCONCELOS e VALSINER, 1995), 

Vasconcellos (1996, p. 38) reporta que, do estágio sensório motor (na faixa de 

um a dois anos) ao projetivo (três anos), a teoria walloniana diz que há um 

predomínio de atividades de investigação, exploração e conhecimento do mundo 

físico e social, ou seja, a direção é centrífuga, em continuação ao 

desenvolvimento centrípeto que o ser emocional corporal já realizou 

anteriormente. No estágio sensório motor, persiste a subordinação a um 

sincretismo subjetivo, na tardia indiferenciação do sujeito com seu meio. É um 

estado que se caracteriza pela utilização, por parte da criança, da perseveração 

de ações e movimentos, durante a sua costumeira manipulação dos objetos. 

Esse é um instrumento cognitivo auxiliar porque com a repetição há mudança do 

caráter original da atividade, o que promove a diferenciação e a possibilidade de 

conhecer.  

O processo de representação, que decorre da imitação motora gestual, 

(ou motricidade emocional) se estabelece lentamente, por encontrar um 

equilíbrio entre a assimilação intuitiva dos atos e imagens (intuição mimética) e a 

compreensão do significado das ações diferidas (VASCONCELLOS, 1996). 

Nesse momento, a criança se desprende do outro e suas ações não 

precisam mais se originar somente da ação do outro. Sua imitação passa a ser 

de cenas e acontecimentos, propiciando a representação da realidade. A autora 

relata no seu trabalho que, para Wallon (1975, p. 249), a possibilidade de 

imitação é um equipamento “decisivo ao esforço do pensamento para dominar o 

mundo das simples reações sensório motoras e subjetivas”.   

O simulacro é a simulação de uma situação desejada, é seu 
análogo ou substituto. Nos ritos tribais era a intenção de suscitar 
realmente o acontecimento representado. Na criança, é o gesto 
de simbolizar, que leva a imagem e a idéia para além das 



 

 

160

próprias coisas, para um plano mental (WALLON, 1942, 
p.170). 
 

Antes da imitação diferida, o significado de diálogo tônico é construído 

pela criança. No simulacro existe a compreensão da cena, do drama, que é 

gestuado (mimético) e não recitado verbalmente. O simulacro é a ponte entre 

formas concretas de representar e significar (sensório motor) e níveis semióticos 

de representação. Assim é que a criança passa da inteligência prática, também 

chamada por Wallon de inteligência das situações (mais imediata, mais 

concreta), para a inteligência discursiva (que opera por representações – gestos-

simbólicos, palavras, etc.), onde o modelo não precisará estar presente. Ao 

acontecer tempos depois da situação originária (compreende uma “incubação”), 

supõe-se a existência de um modelo interno que se  tornou independente das 

próprias influências das quais procede (WALLON, 1945/1986c). 

Espaços de tempo variáveis separam os dois momentos: o ato inspirador 

e sua apresentação, pela criança. Quando acontecem períodos mais longos de 

incubação antes da reprodução de um ato imitativo, significa que o alvorecer da 

representação já está presente. Quanto mais longo esse período de incubação 

mais perto da representação se está, pois, para manifestar-se distanciadamente 

da cena inspiradora, é necessário que o modelo íntimo tenha se tornado 

completamente independente das próprias influências que dele advêm.  

Os espetáculos e ocorrências que despertaram o interesse da criança são 

reabsorvidos numa necessidade de reproduzi-las, podendo reduzi-las em suas 

complexidades, simplificando-as, mas, apresentando-as na ordem em que foi 

registrado, ou como no modelo. O resultado do registro que conduz à imitação é 

uma fórmula global mais dinâmica, que se desenvolve no tempo e apresenta a 

sucessão de atos que a reprodução busca realizar. É concomitante ao ato 

inspirador (imitação espontânea).  



 

 

161

Já a representação é uma fórmula mais estática, delimitada, que parece 

bastar-se a si própria no momento em que é pensada. Um “modelo íntimo” (a 

partir do modelo) torna-se independente das influências de onde precedeu, para 

que se concretize a representação. 

As primeiras tentativas de imitação podem fracassar e, assim, aumentar o 

tempo de incubação na execução de suas etapas cheias de obstáculos que 

dificultam sua exteriorização, atrapalhando os gestos. Mesmo a imitação na 

presença do modelo exige desdobramentos, explica Wallon, o que reveste o 

processo de complexidade. A dificuldade está em ter que haver controle e 

execução. Esse monitoramento entre modelo e imitação exige um esforço 

mental, uma transcrição, uma transposição, e, por mais mecânica que pareça 

ser essa tarefa, cada detalhe deve ser confrontado continuamente com o todo. É 

o conjunto todo que regula a execução das partes para que não saia disforme, 

ainda que ao executar, tenha que ser feito parte por parte A cópia puramente 

“traço por traço” conduziria ao incoerente, diz Wallon (1968c). 

Para que a representação esteja presente em potencial, é necessário que 

a criança já seja capaz de subordinar a sua atividade sensório-motriz a formas 

desprovidas de realidade sensível, segundo Wallon (1945, p. 218). Não há mais 

um acontecimento presente; a ordem/seqüência deve ser realizada 

mentalmente.  

A representação não é apenas uma sucessão de imagens da cena, mas 

uma transformação contínua (BIPOLAR) de estruturas que intentam a unificação 

da impressão do binômio  

 

MODELO        CÓPIA  



 

 

162

Uma imagem sensível é o primeiro degrau do símbolo e tende para a 

linguagem. Para Wallon (1986c), a linguagem é o instrumento mais 

sistematizado e mais expeditivo do pensamento. Manipula não as coisas, 

mas, sim, os símbolos, ou as coisas através dos símbolos. 

Imitação e Representação são atividades de planos distintos, como se 

verá mais à frente, neste tópico. A imitação é do plano motor. Já a representação 

é do plano mental, das imagens, dos símbolos. Elas entram em conflito, mas têm 

condições comuns que se devem às suas origens e à similaridade de seus 

papéis, de suas funções. Tanto a imitação como a representação são aptidões 

plásticas que se modelam a si mesmas.  

Wallon (1986c, p. 84) supõe que a função de representação começa a 

formular-se por meio da imitação. Os movimentos – que são automáticos e 

espontâneos, de início, em respostas a situações imediatas – transformam-se 

em movimentos  que contêm traços de uma representação incipiente, que ainda 

não pode “traduzir-se em imagens ou explicitar traços que deveriam compô-la”.  

Para Wallon (1968c, p. 92), a imitação tem características contraditórias e 

isso fez com que ela sofresse dificuldades de enfrentamento ao seu estudo e à 

valorização de sua importância na evolução psíquica. “A imitação se inscreve 

entre dois termos contrários: fusão, alienação de si mesmo na coisa, ou 

‘participação’ no objeto e desdobramento entre o ato a ser executado e o 

modelo”. 

Wallon não concordou com a idéia de “imitação interior”, que foi proposta 

por alguns autores, porque isso seria colocar a imitação num plano instintivo, 

fora dos gestos aparentes, das ocasiões presentes. Para ele, o próprio ser 

humano não é uma fonte imediata primitiva de conhecimentos, com intuições 

para as situações exteriores, mas principia a vida em imersão e confusão 



 

 

163

completa no seu meio ambiente, através de sua sensibilidade. Nessa fusão com 

o ambiente é que Wallon (1968c, p. 93) vê o ser humano iniciar sua vida e suas 

experiências:  

E é desse primeiro amálgama que deverá extrair o necessário 
para tomar consciência do seu eu e para opô-lo ao que, 
simultaneamente, lhe pareça pertencer àquilo que não é ele 
mesmo. Mas esta divisão não se fará sem que ele deixe nas 
coisas um resíduo de impressões subjetivas e sem que, deste 
modo, as faça existir à sua imagem. 

 

FUNÇÃO TÔNICA 

De acordo com Wallon (1986c), quem prepara o movimento é a 

percepção de uma atitude, de uma postura. E daí vem o seu conceito de “função 

tônica”, para explanar que a percepção de um gesto, ou atitude, ou de um 

espetáculo, não sendo passiva, gera um movimento, mesmo que não aparente, 

mas que transforma a musculatura com uma contração, que, apesar de não a 

fazer encolher mudando de forma (e posição) externamente, lhe empresta uma 

consistência e uma diminuição de resistência à mudança de estado. Essa é a 

função tônica do movimento.  

Pela fisiologia, Wallon explana que o “tono” é uma função complexa, 

podendo ser oriunda de vários centros e que acompanha o movimento apoiando-

o, proporcionando o equilíbrio muscular no jogo de resistências para a 

manutenção de cada gesto, de cada postura, de cada movimento. O tono 

distribui-se pelo corpo todo e prepara a seqüência do movimento, faz a 

manutenção de seu início em potencial, e dá o suporte a cada fase do ato, 

quando o movimento está ocorrendo. 

O tono muscular é que toma lugar da ação também quando se dá a 

imobilidade, que, por sua vez, pode estar cheia de tensões e contrações na sua 



 

 

164

manutenção e na preparação de um movimento que está por acontecer. Por 

exemplo: quando um corredor está a ponto de dar a largada na competição.  

O deslocamento em si constituirá a “função clônica” do movimento, 

segundo Wallon.  

A acomodação muscular do estado de preparação a um movimento é a 

parte que está em íntima relação com o aparelho perceptivo que também está 

coligado com o objetivo da ação (o sinal da largada, por exemplo). 

É na função tônica do movimento que Wallon vê a fusão entre os pólos – 

o sensorial e o motor – de uma atividade. Ela une plasticidade, armazena 

energia e tem a propriedade de poder estacionar um gesto ao mesmo tempo em 

que o pode ativar, regulando-o com o que as estruturas perceptivas estão 

captando. 

Assim, Wallon (1986c, p. 94) confirma o que outros autores relataram: que 

o ser humano tem  

uma tendência natural e instintiva de copiar o outro, de 
experimentar e de atribuir-se os sentimentos do outro. Essa 
projeção de si no outro, ou melhor, do outro em si, - que recebeu 
o nome de Ëinfühlung – teria como conseqüência automática, as 
atitudes ou gestos que corresponderiam aos sentimentos cada 
vez que não fossem inibidos por uma força contrária. Desta 
forma, o fato primitivo seria o movimento ligado à intuição íntima. 
 

Wallon (1986c, p. 95) completa que a fusão do espectador ante um 

espetáculo cativante é uma combinação entre a sensibilidade e o movimento, 

numa atitude em que a preparação ao ato e a espera (o pré movimento e pré 

percepção) são simultâneos e alternam-se. Ora pode prevalecer um estado, ora 

outro (ou movimento ou percepção).  

Ele dá, então, dois exemplos: 

• movimento – o de um animal sobre sua presa, tendo que modificar 

seu repertório de movimentos excitados, e  



 

 

165

• sensibilidade – o de um espectador assistindo a um espetáculo 

envolvente, executando, na sua imobilidade aparente, gestos e 

intenções de correção, ajuda, complementaridade, onde o sujeito é 

co-participante e espectador. Apesar de espectador, o movimento 

está sempre em latência, a qualquer mínima discordância ou 

necessidade de complementação entre o gesto real do outro e as 

atitudes que suscita no sujeito assistente. 

É nessa atividade postural, sempre presente, que se origina a imitação. 

Ele ressalta que a criança não é passiva ao assistir ou ouvir, que o efeito não se 

resume ao cérebro, mas, que tudo fica também impregnado no seu sistema 

perceptivo motor e pode, a qualquer momento, manifestar-se repentinamente.  

Quanto mais tempo demorar em acontecer a reprodução, mais eficiente 

terá sido a aprendizagem “muda”, a impregnação muscular que originou o novo 

gesto. E Wallon dá exemplos de tempos de incubação variados (que tanto 

podem ser dias, semanas ou meses), nas diversas idades. 

Ele cita o autor Stern, que afirmou que o que impregnou a criança pode 

suplantar amplamente o que ela já é capaz de reproduzir presentemente. 

Exemplo disso, para eles, é o fato de a criança compreender muito mais 

palavras do que as que já sabe repetir a certo momento. Analogamente, Wallon 

(1986c, p. 96) coloca que a imitação também se adianta à representação. A 

imitação iniciadora não é, então, uma imitação literal:  

Ela não é a cópia, traço por traço, do modelo cuja imagem 
estaria atualmente presente aos olhos ou ao espírito. Ela 
adianta-se à representação, é um ajustamento dos gestos a um 
protótipo que não é uma figura, mas uma necessidade latente, 
proveniente de impressões geralmente múltiplas em sua origem, 
que se fundem conjuntamente no aparelho em que elas se 
insinuariam como o estímulo de um esboço continuamente 
confirmado e retificado. A resultante destas impressões é única. 
Mas é ainda apenas um poder concreto e latente, que só será 
revelado a si mesmo pelo ato que se reproduz. Não se trata, 
ainda, de uma representação. 



 

 

166

Wallon (1986c) coloca que os gestos não conseguiriam aparecer a partir 

de impressões visuais ou auditivas se não fosse pela intermediação da função 

tônica ou postural, que faz a relação entre percepção e movimento. As 

percepções, para ele, se concretizam no sistema motor, em virtude de as 

reações circulares66 já terem feito uma preparação prévia no sistema, com 

aprendizados que agora serão úteis e comporão os movimentos imitados. 

Para ele, é somente, mais ou menos, aos dois anos que a criança conta 

com esquema corporal completo e conexões mais amplas e variadas entre suas 

impressões exteroceptivas (campo sensorial) e as posturais (propioceptivas). É 

nessa idade, ele explica, que a criança domina melhor seus movimentos e seu 

corpo, fazendo-o instrumento divertido pela imitação do que se realiza em seu 

ambiente. 

A imitação torna-se, então, um dos instrumentos do comportamento. 

Personalizando-se lentamente ela vai intencionalizando as ações e o que era 

inicialmente “interesse imediato” por simpatia, passa a ser imitação raciocinada, 

refletida, diferida, de modo que, aos seis anos, a criança já imita para obter 

afeto, recompensas. 

Wallon assume a nomenclatura de Koffka, para quem a primeira fase da 

imitação é a “espontânea” e a outra é denominada “inteligente”. Na imitação 

espontânea o sujeito é como que tomado pelo ato imitativo, pois o modelo se 

impõe e ele confunde-se com a imitação, numa íntima relação em que não há 

possibilidade de oposição, de escolha. Ele procura encontrar um acordo motor 

com a percepção que o sensibilizou. Wallon (1986c) apóia-se em Koffka, em  

sua teoria da forma (ou “da Gestalt”) para o entendimento dessa relação íntima, 
                               

66 Reações Circulares = aprendizagens funcionais que se dão na criança de mais ou menos dois anos para 
apropriação de gestos, etc. Podem ser tomadas, segundo Wallon (1986c, p. 89) como parte dos exercícios 
sensório motores, através dos quais os gestos se ajustam gradualmente ao efeito sensorial produzido, 
auxiliando a identificação das suas sutilidades.   



 

 

167

impositiva e concomitante entre gesto (movimento) e percepção (sensória). A 

Gestalt explica que a percepção ou compreensão da realidade (no caso das 

ações) não depende dos elementos, dos detalhes, mas que é a estrutura (“lei da 

boa organização”)67 que determina a natureza do conjunto. E que essa forma de 

funcionamento pode estender-se para outros domínios da ação. É assim que 

dentro dessa maneira integrada/sistêmica de compreender o fenômeno,  

uma estrutura perceptiva pode e deve ter seus equivalentes 
motores, ou melhor, os elementos motores que ela implica exige 
serem eles próprios incorporados a uma estrutura semelhante, 
mas feita de movimentos. Toda percepção tende assim, a 
realizar-se no plano motor. A imitação espontânea é a realização 
de uma coincidência entre uma estrutura perceptiva e a estrutura 
motora que lhe corresponde; é um modelo sensível que passa 
para o estado de movimento (WALLON, 1986c, p. 99). 
 

Na imitação espontânea, para Wallon (1986c), o que existe, enfim, é uma 

complementação e equilíbrio recíprocos, não havendo, ainda, oposição. No 

entanto, as dificuldades nas tentativas de realização do ato motor, sugerido pela 

percepção, podem ocasionar que os desacordos e hesitações delineiem o que 

pode ser, diferente do que deve ser, sem que isso, no entanto, seja ainda algo 

mais do que um objetivo procurando sua realização. 

Wallon (1986c) também admite a explicação da imitação espontânea pela 

via natural, em que o ser vivo participa com as coisas pela percepção-gestual 

enquanto ainda não seja capaz de gestos e atividades diretamente 

modificadoras do meio. 

Já na imitação inteligente, ele coloca a diferença básica: “o modelo ao 

invés de impor-se, deixa-se escolher”. É o “querer”, ou “dever” imitar que impera; 

e não mais o “poder imitar”  (WALLON, 1986c, p. 99). 

                               

67 Termo acrescentado pela pesquisadora. 



 

 

168

Vasconcellos (1996) esclarece essa fase novamente centrípeta do 

desenvolvimento em que a criança se volta para si mesma na tarefa de 

conquistar e fazer-se notar como identidade. Nessa tentativa, coloca-se em 

oposição ao outro para diferenciar-se, às vezes, até de forma exagerada. É um 

período marcado por conflitos, crises de ciúme e longas argumentações, com o 

intuito de demarcar o significado que confere às coisas e a gradual 

conscientização de si, que se forma. Sob sofrimento, passa a adotar “um ponto 

de vista exclusivo e unilateral: o seu, o de uma personalidade particular e 

constante, com uma perspectiva própria, situando os outros em relação a si 

mesma” (WALLON, 1986d, p. 55).  

Para Wallon (1986c), a imitação é integrante do desenvolvimento psíquico 

do ser, uma vez que lhe propicia a identificação e distinção entre seus atos, suas 

representações, ele mesmo, o outro, podendo tomá-lo como modelo ou não. O 

passo substancial para a vida mental da criança depende da transformação dos 

conjuntos perceptivo-motores de uma situação ou objeto em seus equivalentes 

simbólicos, imagéticos, que se articulam no tempo e se subdividem em seus 

vários elementos seqüenciais. A imitação evidencia os desdobramentos que 

fazem a cópia também ser oponente ao modelo, “ao outro” imitado. 

A criança, que até então era dominada pelas relações com as pessoas ao 

seu redor, pode começar a fazer suas próprias escolhas, elegendo seus modelos 

a partir de motivos próprios, e não mais sendo tomada indistintamente pela 

imitação automática, espontânea, de tudo e de todos. “É procurando ser 

semelhante ao modelo que a criança opõe-se à pessoa e terminará por 

distinguir-se também, do modelo”, diz Wallon (1968c, pág. 101). Como é 

procurando ser semelhante ao modelo que a criança opõe-se à pessoa, ela se 

distingue então do que lhe foi modelo. 



 

 

169

Wallon (1986c) recorre ao conceito de Claparède, que apela para o que 

chama de instinto de conformidade, para explicar a noção de semelhança, que é 

importante para o entendimento do fato de os indivíduos se assemelharem entre 

si. O conformismo, visto por Claparède, aproxima-se da noção de “instinto 

gregário”, mas também vê a distinção entre o indivíduo e seu grupo, entre 

conformidade e sentido de semelhança. E o que ajuda a transpor o intervalo 

entre esses opostos é a imitação, pois, para Wallon, simplesmente invocar “o 

instinto” é “não explicar”. 

Diz este autor (1986c) que é do ajustamento entre os comportamentos 

que se origina a noção de semelhança ou “conveniência recíproca” e que a 

criança só começa a indicar semelhanças por meio de gestos ao se afirmar nela 

o sentimento de sua personalidade. Ele cita que assim ela passa a imitar o 

movimento dos cavalinhos no carrossel, fazendo movimentos verticais com sua 

mãozinha. Mais tarde, também mostra a rotação da ciranda de cavalinhos, com 

sua mão girando. 

Para Wallon (1986c), esses gestos imitativos não são mais meros 

movimentos de acompanhamento, mas são gestos descritivos na ausência da 

coisa. Ele esclarece que há diferença entre indicar semelhança e reconhecê-la. 

Ela pode reconhecer objetos ou pessoas numa foto, por exemplo, desde antes 

de dois anos, mas, imaginar uma semelhança é muito mais difícil e é só a partir 

dos três anos que a criança diz que seus rabiscos no papel são isso ou aquilo (e 

um risco tanto pode “ser” um macaco como um homem). É assim que se realiza 

o desdobramento entre a coisa real e o que deverá representá-la ou com o que 

se assemelha melhor a ela. A distância entre o objeto e a criação de sua imagem 

é longa, de progresso lento, e, inicialmente, a criança contenta-se com 

afinidades que nem são semelhanças autênticas ainda. 



 

 

170

A representação é uma atividade de que a imitação é um prelúdio, mas, 

depois, a representação inibe a atividade de imitação.  

A imitação diferencia-se claramente da ecopraxia porque esta é simples 

apelo sucessivo de gestos, com suas impressões correspondentes, como se viu, 

e aquela é o registro de uma cena em sua totalidade, que permite sua 

reprodução como ato inteiro e não simplesmente de partes, de elementos 

justapostos em seqüência. 

Quando um período de incubação precede a reprodução, a 
imitação aproxima-se da representação, em primeiro lugar, pelo 
fato de que, por manifestar-se muito tempo após o espetáculo 
original, exige um modelo íntimo que se tornou completamente 
independente das próprias influências de onde ela procede. Em 
segundo lugar, porque ela não pode realizar-se de outra forma, a 
não ser pela formulação íntima e latente de impressões diversas 
e freqüentemente dispersas no tempo e pela sua redução, numa 
espécie de resultante única (WALLON, 1968c, p.103). 
 

Wallon continua a exposição sobre sua compreensão desse processo 

dizendo que todo ato de representação deve ser simples, de apreensão 

imediata. Assim, também toda imagem e toda idéia devem poder concentrar 

múltiplas impressões num momento único da consciência. No pensamento, um 

conjunto de experiências amorfas forma uma unidade na consciência. Imagens 

ou idéias correspondem a complexidades variadas que se simplificam e são 

apreendidas pela consciência como um todo, no instante do momento atual.  

O que a intuição mental faz, então, é reunir, o que estava disperso, em 

uma representação concreta ou abstrata das coisas em desenvolvimentos 

virtuais, de estado mais ou menos denso, porém, sempre simples e único. E é 

assim que se dá, também, a fase de registro da imitação em Wallon: as cenas 

que impressionam a atenção da criança passam por uma necessidade e poder 

de reproduzi-las, que faz a redução de sua multiplicidade de detalhes, de 

repetições, à sua simplicidade.  



 

 

171

A diferença básica para Wallon (1968c) entre a imitação e a 

representação é que essa se impõe à consciência como pronta, definitiva e 

completa, no momento único em que ocorre, e a imitação se desenrola no tempo 

da sucessão de atos que reproduzem a seqüência percebida. Mas, durante a 

imitação “a volta à sucessão não é tão simples como poderia parecer, e a 

representação não escapa tanto quanto parece à necessidade de um retorno ao 

sucessivo”  (Wallon, 1968c, p. 104). 

Então em que elas se opõem?  

No fato de concorrerem; de uma ser excludente da outra.  

Entre os adultos, a imitação aparece com maior freqüência entre os de 

menor inteligência. Wallon (1986c, p. 104) cita que na criança a imitação é muito 

mais imediata do que no adulto, pois as impressões dirigem sua excitação aos 

gestos, porque não podem se aplicar às operações puras mentais e, assim, elas 

se efetuam em reações exteriores, quer em curto ou em longo prazo. “É assim 

que a própria imitação tem seus graus: ou é imediata e fragmentária, ou reúne e 

organiza os elementos de uma conduta feita de peripécias múltiplas, no decurso 

de uma incubação prolongada”.  

No percurso de transformação do ato em pensamento, Wallon (1986c, p. 

104) identifica um último problema do alcançar a representação mental: assim 

como as impressões de uma cena podem ser integradas na simplicidade de uma 

imagem também há que fazer o caminho inverso para representar – resolvendo-

se em suas frações sucessivas, retornando ao período de duração. E essa etapa 

é um retrocesso além da aparência material da cena registrada. “À medida que 

há um modelo, há um conjunto, isto é, algo de organizado e de indivisível. A 

ligação recíproca das partes e sua ligação ao todo tornam difícil reencontrar a 

parte que estimulará o desenvolvimento correto das outras.”    



 

 

172

Na visão walloniana, a imitação tem, portanto, que fragmentar a 

impressão global que registrou em seus termos sucessivos. O período de 

incubação pode, justamente, se prolongar devido a fracassos nessas tentativas. 

É que a ordem e organização dessas etapas no tempo e no espaço podem se 

alterar, atrapalhar, misturar, bloquear-se, etc.  

O êxito de uma imitação só se obtém no momento em que o ato 
se torna capaz de resolver-se em frações provisórias e de 
articular-se em gestos que tenham, cada um, sua topografia e 
seu momento, sem deixar esquecer, durante sua realização, sua 
totalidade, seu futuro (WALLON, 1968c, p. 105). 
 

Mesmo na imitação espontânea, em que o modelo está presente no 

mesmo campo sensorial, a comparação (e o conseqüente sucesso da imitação) 

se deve a um desdobramento, e é complexo, envolve esforços entre a execução 

e o controle, entre a parte e o todo. Ainda que o modelo esteja à vista, a 

transcrição do ato exige imaginação, uma transposição mental, uma 

comunicação constante entre o todo e cada detalhe apresentado no momento. O 

traçado, “traço por traço”, não resolveria essa cópia com sucesso, porque não 

conduziria fielmente ao modelo, mas o deturparia em incoerências e 

desproporções. É o resultado final, o conjunto como um todo, que regula a 

execução de cada parte, a cada momento, obrigando o sujeito a não perder de 

vista a proporção, a posição, o design geral do desenho total, quando um 

detalhe se impusesse querendo delinear-se desconectado da regulação todo-

parte do conjunto. 

Portanto, Wallon (1968c, p. 105) vê que o ato visível, ao ser “copiado”, 

exige um poder mental de “intuição, de previsão e de distribuição que opõe o 

meio ideal no qual não se desenham as relações a serem efetuadas, ao espaço 

empírico do gesto”.  



 

 

173

Não é só uma fragmentação em sucessão de imagens, mas é uma 

transformação de estruturas que procura integrar a impressão do modelo e da 

cópia. “A operação é complexa e como que bipolar. Ela exige que o sujeito saiba 

subordinar sua atividade sensório - motora a formas desprovidas de realidade 

sensível. A representação está aí em potencial” (WALLON, 1968, p. 105). 

Assim Wallon (1968) vê a objetividade despertar na criança. A 

representação é o campo para onde se dirigem as impressões da criança. Ela se 

delimita somente pelas suas relações com o conjunto das representações e seu 

desenvolvimento se dá somente por comparação e oposição. Ele entende que 

no pensamento a ordem não é dada pela impressão empírica, mas que deve ser 

no mental que o pensamento deve poder analisar-se, detalhar-se, tornar-se 

discursivo para poder sobreviver, ser utilizado. Não se trata de “estados 

desenvolvendo-se na consciência  como se fossem um filme, mas de uma ordem 

abstrata sobrepondo-se à sucessão empírica e da qual o espírito deverá dispor 

em face das contingências” (WALLON, 1986c, p.106). 

As relações entre as representações só são possíveis pelo seu retorno 

inverso, na duração, quando as mesmas dificuldades da imitação aparecem: a 

sucessão dos termos precisando ser ordenados e colocados em sua correta 

seqüência, por dissociação e destacamentos. Wallon destaca a importância da 

linguagem como o elemento mais decisivo na formação do pensamento. E a 

linguagem, por sua vez, deriva-se da denominação das imagens sensíveis, 

simbólicas que compõe a representação. O pensamento lida não com as coisas, 

mas, sim, com símbolos ou com as coisas por meio dos símbolos. 

A imagem sensível é um dos elementos constituintes da representação; o 

outro é a linguagem. As imagens são o primeiro patamar dos símbolos, elas já 

se dirigem para a linguagem, que, por sua vez, é o instrumento mais bem 

sistematizado e mais expeditivo do pensamento. Nas palavras de Wallon (1986c, 



 

 

174

p. 55): “ ela manipula não as coisas, mas os símbolos, ou as coisas por meio dos 

símbolos”. A criança, na medida em que usa a imitação diferida, para a 

construção de significados e como instrumento de expressão, vai formando o 

significado da linguagem. A linguagem expressiva acompanha a imitação, para 

superá-la na realização da representação. “Sem ação motora ou verbal, falta à 

idéia o vigor necessário para se formar ou para se manter” (WALLON, 1968c, 

p.189). A linguagem, ainda junto à ação, adquire caráter constitutivo nas crises 

de oposição, nos jogos de alternância e nas demais situações criadas pela 

criança, enquanto procura tomar consciência de si e busca significado próprio. 

São as circunstâncias que agregam sentido às palavras. Elas traduzem o 

estado afetivo do sujeito, seu entusiasmo (WALLON, 1968c, p. 192). 

No estado personalístico, a criança se liberta da aderência do 

pensamento ao objeto, ou seja, do realismo motor em que vivia (imitação). Tem 

como mediadora a fala e o uso do pronome possessivo meu/minha, para que 

suas idéias tenham o sentimento de propriedade das coisas durante a afirmação 

de si. Esse processo se constitui via oposição, negação e ridicularizarão das 

coisas do outro e da possibilidade de recriar as falas dele (VASCONCELLOS, 

1996, p. 44).  

Como se viu, a representação tem início na imitação, pois este recurso 

mediou a noção dos outros, dos objetos e de si. Também pela imitação da fala e 

argumentação dos outros, as atividades simbólicas próprias se desenvolvem. 

Porém, a representação precisa se desvencilhar da imitação para poder emergir 

como representação do real (DANTAS68, apud VASCONCELLOS, 1996, p. 44). 

                               

68 DANTAS, H. A infância da razão. Uma introdução à psicologia da inteligência de Henri Wallon. 
São Paulo: Manole, 1990. 



 

 

175

Wallon (1986, p. 106)  diz: “É graças a linguagem que as representações 

podem desenvolver suas relações e entrar na duração”. A dificuldade que a 

criança tem com a linguagem vem do fato de ela ser detalhada no tempo. É a 

frase que representa uma unidade de sentido para a consciência. No entanto, a 

criança, de princípio, fala apenas por palavras, simples, de uma sílaba só, mas 

que em verdade significam “palavras-frases”. Isso indica que o que a criança 

pretende expressar não chega a se concretizar em seus termos sucessivos.  

Wallon cita Oscar Bloch que faz referência ao importante momento em 

que a criança consegue juntar duas palavras como sendo um marco a partir do 

qual ela começará a “construir proposições de termos múltiplos”. É a partir disso 

que Wallon (1986, p. 106) cita que a criança estará “apta a captar as relações 

entre suas representações, e por intermédio destas, entre as coisas que 

consegue apreender”. 

Apesar das diferenças de planos em que a representação e a imitação se 

desenrolam (simbólico/das imagens X motor/sensório), e de seus conflitos, elas 

compartilham condições comuns, pela sua origem e similaridade de seus papéis. 

Ambas desenvolvem-se em oposição às reações modificadoras 
do meio, que são a conseqüência direta das excitações 
exteriores e dos apetites, como uma aptidão plástica de modelar-
se a si próprio a partir do modelo das coisas. Esta é a fase 
essencial de ambas. Os gestos ou os símbolos que sucedem 
são, na verdade retorno ao mundo exterior e ao movimento, mas 
recebem dela a significação (WALLON, 1986c, p.107). 
 

De modo que em Wallon, tanto a representação como a imitação são a 

redução de impressões que se encontram esparsas numa forma única, 

atemporal. Em ambas a “intuição global” deve resolver-se em seus termos 

sucessivos. Uma em um sentido, outra ao seu inverso, em recíprocas relações 

entre o plano motor e o mental dos símbolos e das imagens. 



 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 
 

CAPÍTULO 4 – DISCUSSÃO 

 

ESTE CAPÍTULO FOI RETIRADO POR SOLICITAÇÃO DA AUTORA



 

 

 

 

 

 

CONSIDERAÇÕES FINAIS  
 
 

No Capítulo 2 deste trabalho foi apresentada a Pedagogia Waldorf, de 

Rudolf Steiner, focando-se o papel da imitação na educação e no 

desenvolvimento infantil. No Capítulo 3 foi sintetizada a explicação walloniana 

sobre a participação do processo imitativo na ontogênese da criança. A seguir 

foram discutidos alguns pontos convergentes e divergentes entre essas duas 

concepções quanto ao processo imitativo. No presente Capítulo procura-se 

identificar possíveis repercussões dessas teorias para a prática pedagógica 

infantil na atualidade. 

Apesar de ser por vias epistemológicas tão distintas, que lhes inspiraram, 

diferentemente, nas polaridades materialista–espiritualista, todos os autores 

estudados confluem, em seus estudos, com a idéia de que a atividade própria da 

criança deve ter espaço e lugar para livremente se manifestar nas instituições de 

Educação Infantil, em ambientes preparados para estimular a criatividade e a 

originalidade de suas ações, deixando que os comportamentos apreendidos nas 

suas vivências da vida real se expressem ludicamente por via imitativa, 

resolvendo seus impasses e dificuldades, realizando conquistas em seu 

desenvolvimento, auferindo confiança, segurança e sociabilidade em sua vida 

futura. 



 

 

196

Em termos da aplicabilidade da teoria walloniana para a Educação Infantil, 

ao se perguntar para qual direção ela apontaria, percebe-se que seria para uma 

prática pedagógica muito afinada ao que se observa nos indicativos 

metodológicos de Steiner para crianças até sete anos (obviamente sem que, no 

entanto, Wallon tenha incluído em suas análises observações de caráter 

religioso-espiritual, tão freqüentes e embasadoras dos autores antroposóficos). 

Werebe (WEREBE e NADEL, 1986) expõe que o trabalho de Wallon é 

enaltecido por pesquisas atuais da educação, feitas em creches, porque 

confirmam as idéias wallonianas, demonstrando que desde muito cedo, entre as 

crianças, acontecem interações sociais ricas e variadas. Ela defende que essas 

relações são mais livres e mais facultativas que as que podem ocorrer na família, 

porque dá a criança o direito de escolha de seus pares de brincadeira e de 

interromper as ligações quando desejar. São, portanto, as preferências 

intrínsecas da criança que determinam a escolha de suas amizades e o 

momento de suas interrupções. Além disso, o lugar que ela ocupa no grupo 

também vem de seu comportamento próprio. 

Tanto a linha psicológica walloniana como a Antroposofia recomendam 

que as instituições de Educação Infantil sejam espaços de socialização, de ricas 

vivências educacionais e de desenvolvimento e não “de instrução – 

adestramento”, por memorização precoce de conteúdos, iniciação à escrita e 

letramento, aos raciocínios lógico-matemáticos, etc., como se fossem uma ante-

sala e intróito ao ensino fundamental.  

Observou-se, ao longo desta investigação, que a tarefa de educar está 

presente também nas reflexões de autores wallonianos. O repertório de reações 

e atividades possíveis em cada faixa de desenvolvimento é o guia para uma 

proposta educativa que sensibiliza a criança no seu ambiente. 



 

 

197

Wallon e autores pós wallonianos confirmam que a maturação biológica é 

imprescindível para que os aprendizados possam se dar e, nesse caso, a 

formação cerebral e nervosa do organismo é que determina o que a criança já 

pode alcançar e em que pode ou deve ser estimulada, de que forma, etc.  

A par das razões espirituais, Steiner e autores antroposóficos também se 

baseiam na decorrente maturação biológica do ser humano para afirmar que é 

somente após os sete anos que a parte emocional e física da criança “fica 

pronta” para os processos de pensamento, de memorização voluntária, etc., 

pois, só nessa época da troca dos dentes, as forças que estavam mobilizadas na 

formação básica dos órgãos internos (cérebro, sistema nervoso e também da 

coroa dentária) se liberam para a atividade mental abstrata. É a vitalidade (corpo 

etérico vital) que se externaliza e, liberando-se, deixa as energias, que antes 

empregava no interior dos processos orgânicos, à disposição do aprendizado, do 

pensar, do memorizar; trazendo à criança vontade de “querer saber”. Pela 

Antroposofia, a troca dos dentes é o momento adequado para se iniciar a 

alfabetização, as noções matemáticas, etc., pois, a criança, por conseqüência de 

seu desenvolvimento físico-anímico-espiritual, naturalmente adquire um profundo 

interesse por aprender. A maturação biológica é tida como fator importante 

nessa concepção de ensino, e também a maturação anímica, pois a etapa que 

antecede à troca dos dentes é uma fase de muita instabilidade emocional. 

Por isso, na Waldorf, o ensinar e o educar adquirem funções terapêuticas 

na vida infantil, porque se busca uma adequação entre o fazer didático-

pedagógico e as reais necessidades da criança em todas as suas dimensões 

humanas: espiritual-mental; anímica- emocional; e física-corpórea.  

Autores antroposóficos defendem que a criança precisa da intermediação 

dos adultos em seu início de vida, pois, ela constrói seu físico, emocional, 

consciência ética–moral e mental-espiritual, pela imitação do que vê, ouve, 



 

 

198

percebe e sente ao seu redor, quer vindo do ambiente físico e/ou das pessoas 

com as quais convive. Por isso, a figura da professora de Educação Infantil e sua 

formação pedagógica são privilegiadas na Waldorf, porque seu exemplo deve 

poder ser “digno de ser imitado” pela criança. 

Wallon também confere fundamental importância aos processos sociais 

porque o ser humano, de acordo com sua concepção, se constitui na interação 

com o outro, parceiro da espécie.    

Carvalho e Lordelo (2002) mencionam que em sociedades altamente 

tecnologizadas, como a nossa atual, em que um longo período de escolarização 

faz parte da formação do indivíduo para que ele venha a ser capaz de atuar 

nessa sociedade altamente individualista, a presença e disponibilidade de 

adultos responsivos é determinante para seu sucesso e formação de 

competências. Lordelo, Carvalho e Koller (2002) também dizem, no mesmo livro, 

que o desenvolvimento não é pré-determinado, mas imprevisível, decorrente de 

grande variedade de fatores e processos que ocorrem em relações e interações 

dinâmicas, quer devido ao indivíduo em si, desde sua concepção, até a questões 

macro-culturais dos grupos humanos onde a ontogênese se dá. Elas explicam 

que a razão de terem feito as pesquisas sobre desenvolvimento infantil em 

vários ambientes e contextos sócio-culturais no Brasil, que inspiram alguns 

pontos dessas considerações finais, foi contribuir para a relativização de 

conceitos sobre “qual ambiente é mais adequado para o desenvolvimento”, no 

sentido de contrastar e comparar com o modelo “padrão” de família nuclear 

urbana contemporânea. Um dos aspectos que justificam que se reporte às 

pesquisas por elas citadas é o fato de elas reconhecerem que a ausência de 

atenção adulta pode representar riscos para o desenvolvimento, quer para os 

fenômenos bio-psicológicos quer na obtenção de resultados socialmente 

esperados, da mesma forma que se defende na Antroposofia.  



 

 

199

No texto em que analisam a diferença de inserção no mundo adulto entre 

crianças de sociedades coletivistas e pré-industriais com a urbana atual, 

Carvalho e Lordelo (2002) falam que, ainda que em creches a criança não tenha 

a atenção especial e completa de um adulto e que as relações em seu núcleo 

familiar possam não ser equiparáveis qualitativamente ao que supostamente se 

considere desejável, a criança pode ter nessas instituições a condição de 

“pertencimento” e um espaço social que pode ser facilitador da construção de 

sua identidade. Nos dois primeiros contextos (coletivista e pré-industriais), a 

participação é gradativa e as competências são adquiridas por vivências diretas 

no mundo adulto ou pela observação das práticas produtivas. (E nesse caso, 

elas citam o conceito de zona de desenvolvimento proximal76, de Vygotsky, 

como sendo importante para explicar a aprendizagem contextualizada do mundo 

dos adultos).  

Já na sociedade urbana atual, dizem elas, a inserção é contrastante. Não 

é lenta e gradual, mas, se dá abrupta e indiretamente através da graduação no 

ensino formal e “treinamento em competências genéricas”. Elas acrescem, no 

entanto, que, durante o longo período de formação, a criança das classes 

favorecidas tem acesso ao mundo adulto pelos meios de comunicação e, 

também, por interações sociais de seu ambiente imediato.  

Essas autoras defendem que idealmente um contexto de desenvolvimento 

adequado é o que oferece, ao lado de boa qualidade de vida na infância, “uma 

inserção satisfatória no mundo adulto” (CARVALHO e LORDELO, 2002, p. 244) 

e que isso depende do modo de vida da coletividade de onde se origina a 

criança. Ou seja, na formação da criança, seu contexto de desenvolvimento 

                               

76 ZDP – Cf. nota n° 5,  na Justificativa deste trabalho.  
 



 

 

200

deveria ser coerente ao modo de vida da sociedade em que ela está inserida, 

onde se dará sua atuação.  

Pode-se refletir comparativamente ao apresentado por Carvalho e Lordelo 

(2002), que é objetivo da Pedagogia Waldorf promover: a socialização entre 

criança – adulto e criança – crianças; a construção do “Eu”, com segurança 

emocional; a formação moral - espiritual; a realização de competências básicas 

aplicáveis à vida prática; etc. Por isso, desde a Educação Infantil, a criança 

interage socialmente com seus companheiros e com sua professora em tarefas e 

vínculos significativos, presenciando e participando dos ofícios da vida prática e 

do mundo de trabalho dos adultos no ambiente escolar infantil Waldorf, para que, 

por imitação, possa se realizar no aprendizado de relacionamentos sociais 

solidários, em habilidades e competências básicas úteis (por exemplo, através 

da marcenaria, pintura, culinária, modelagem, horticultura, jardinagem, bordados, 

costuras, confecção de utensílios, etc.).  

Por estudos bibliográficos as autoras Lordelo, Carvalho e Koller (2002) 

apuraram evidências de que outra criança pode atuar como complementar nos 

papéis de adultos, formando, inclusive, parcerias mais eficazes no caso de 

construir conhecimentos partilhados, no desenvolvimento de habilidades sociais. 

Noutro artigo do mesmo livro, Carvalho (2002) também mostra revisão que fez 

na literatura, confirmando que crianças cuidam de outras crianças quando não 

há possibilidades de parcerias com adultos, como em orfanatos, por exemplo 

(embora ele também afirme que a outra criança não substitui o parceiro adulto, a 

não ser em situações extremas). A esse respeito, Carvalho e Lordelo (2002, p. 

249) citam ainda o conhecido caso estudado por Ana Freud77, de seis crianças 

sobreviventes de um campo de concentração, que, como não tiveram parceiros 

                               

77 Freud S. Burlingham, D. Infants withouth families: the case for and against residential nurseries. New 
York: Internacional Umiversities Press, 1944.  



 

 

201

adultos estáveis e sob as circunstâncias estressantes que viveram, se ligaram 

umas às outras e desempenharam entre si os papéis de conforto, consolo e 

segurança, normalmente desempenhados por adultos nas parcerias de 

relacionamento com o mundo. 

Essas autoras (2002, p. 249) também lembram que há diversos tipos de 

relacionamento adulto – criança, mas, que o papel primordial dele relaciona-se à 

estabilidade e à conseqüente vinculação significativa, que, ao ocorrer, marca 

positivamente o desenvolvimento, “a construção da identidade, os processos de 

recorte e significação do mundo na vida cotidiana”.  

Quanto às relações entre criança – criança, elas afirmam, nesse texto, 

que uma convivência com pares de diferentes idades é mais enriquecedor para o 

desenvolvimento da criança e corroboram com a noção, atualmente prevalente 

na Psicologia, de que a criança é um agente ativo de seu próprio 

desenvolvimento. A partir da leitura desses autores, sintonizados com a etologia 

e a teoria interacionista walloniana, pode-se tecer relações com a insistência de 

Steiner para que as classes na Educação Infantil se formem com crianças de 

idades bem variadas: no Jardim de Infância se agrupam crianças de três a seis 

anos e meio; no Maternal de um ano e meio a três anos. Assim, as imitações 

têm repertório ampliado com as interações de criança – criança, o que pode 

enriquecer o desenvolvimento, as relações, os aprendizados, já que, imitando, 

os novos podem aprender dos mais experientes. 

Essas colocações e outras indicações wallonianas e pós wallonianas 

investigadas neste trabalho se coadunam com orientações da Pedagogia 

Waldorf, no sentido de que a criança pequena precisa estabelecer vínculos 

afetivos significativos e estáveis, de cuidado, com poucas pessoas, no início de 

sua vida, para seu desenvolvimento integral saudável. Steiner acresce que essa 

é a melhor forma para cultivar a qualidade das futuras relações sociais da 



 

 

202

pessoa, e que essa estreita convivência com o adulto contribui positivamente na 

formação da criança porque lhe transmite segurança e dá oportunidades de 

imitar todo seu gestual, principalmente inconscientemente, o que constitui rica 

fonte de aprendizado. Quando se refere a crianças institucionalizadas, Carvalho 

(2002, p. 19), comenta sobre a dificuldade de vínculos sadios entre adultos e 

crianças se estabelecerem, dada a alta rotatividade de pessoal nos ambientes 

institucionais de cuidado, creches, etc., além da relação muito elevada do 

número de crianças por adulto.  

Ele cita Bussab78, que estudou as dificuldades, no desenvolvimento da 

criança, decorrentes da ausência de estabilidade dos adultos em seu meio 

social, e afirma que, quando as relações com os adultos são muito instáveis, o 

desenvolvimento emocional, a construção da identidade e da autonomia e auto-

estima na criança ficam comprometidos. Acrescentou que isso deixa a criança 

em situação de risco e vulnerabilidade (esclarece-se que seus dados foram 

coletados junto a crianças de orfanatos). Ele lembra, ainda, das pesquisas de 

Freud e Burlingham79 e Makarenko80 em que o sistema de cuidados e 

responsabilidade passou a ser criança – criança, quando o natural adulto – 

criança não conseguia se estabelecer na vida “atípica” daqueles infantes.  

Aprofundando a relação dessa visão com a Antroposofia pode-se traçar 

outro paralelo, dada a preocupação sempre presente de Steiner de que crianças 

pequenas precisam da proteção, de um ambiente doméstico, familiar. Pelo 

menos até os três anos elas deveriam estar aos cuidados de pessoas familiares, 

estáveis. Em precisando serem colocadas em escolas, que as salas de 

                               

78 BUSSAB,V. Da criança ao adulto – o que faz do ser humano o que ele é? Indeterminações entre natureza 
e experiência no desenvolvimento. In: CARVALHO, A. M. (Org.). O mundo social da criança: natureza e 
cultura em ação. São Paulo, SP: Casa do Psicólogo, 1999. p. 17-31.  
79 Freud, A.; Burlingham, D.  Meninos sem lar. Rio de Janeiro, RJ: Fundo de Cultura, 1960.  
80 Makarenko, A . Poema Pedagógico. São Paulo, SP: Brasiliense, 1986  



 

 

203

maternais fossem, então, o mais próximas possíveis da estrutura de uma casa, 

com poucos alunos e uma professora diretamente responsável para todos os 

cuidados que necessitem. A FEWB (1999) recomenda 5 a 8 alunos por classe, 

em berçários e maternais, sem a presença de ajudantes e auxiliares.  

Carvalho (2002) relata que nas crianças da instituição que observou há 

atrasos no andar e no falar e que isso, de certa forma, é suplantado, porque, a 

partir de quatro anos, elas desenvolvem-se mais livremente em coordenação 

motora ampla, por disporem de pátios, árvores, brinquedos fixos de recreação, 

areia, etc. Ele ainda afirma que quando crianças de diversas faixas etárias 

convivem mutuamente se geram possibilidades de umas serem suportivas e 

estimuladoras às outras. Ele viu como positivo, para o desenvolvimento das 

crianças desse orfanato observado, o fato de elas não terem muitas atividades 

estruturadas e de poderem recrear longa e livremente nos pátios, convivendo 

com crianças de ampla faixa etária: zero a seis anos. Ele observou que 

brincadeiras de faz-de-conta podiam emergir, pela presença dessas condições 

propícias. A socialização também era favorecida, porque as crianças podiam 

desenvolver suas habilidades de se relacionarem com pares de várias idades, 

em situações livres, bem diversificadas, exercitando sua comunicação, 

regulando suas emoções, etc. É esse relacionamento com seus companheiros 

que dá à criança institucionalizada a noção de “pertencimento” a um grupo e 

disso advém segurança emocional.  

Faz-se o parêntese de incluir esses aspectos verificados nessa pesquisa 

de Carvalho (2002) nesta parte final da dissertação, com o objetivo de se 

comparar e se fundamentar, também por outros (e atuais) autores, as 

recomendações básicas de Steiner para a práxis Waldorf de Educação Infantil, 

no sentido de que crianças de várias idades convivam juntas, em atividades de 

livre brincar, em amplos pátios e em salas “ambiente”, para o benefício de seu 



 

 

204

desenvolvimento; e, também, de que elas precisam de relacionamentos seguros, 

estáveis, contínuos, em rotina previsível, com poucos (mas atentos e carinhosos) 

adultos no seu dia a dia. Steiner prioriza, portanto, para a Educação Infantil, as 

relações constantes, afetivas, de referência, entre adulto-criança e o 

fortalecimento do sentimento solidário, com autonomia e responsabilidade, num 

intenso relacionamento social entre pares (em grupos mistos de idade). 

 Um dos problemas explanado no trabalho de Lordelo (2002) sobre 

crianças em creches é a separação precoce das suas figuras primárias de 

apego. É uma preocupação dos psicólogos interacionistas, que pesquisaram 

essas instituições, o dimensionamento dos impactos causados no futuro da 

criança pela interferência na formação do vínculo de apego com a mãe. No 

entanto, ela cita que há pesquisas demonstrando que a situação de creche pode 

ser favorável para as crianças com histórico de apego inseguro (em que elas não 

tiveram oportunidade de estabelecerem vínculos primários afetivos estáveis, 

significativos), porque pode propiciar formação de vínculos secundários se elas 

encontrarem situações com  adultos constantes, responsáveis pelos seus 

cuidados – com atitudes responsivas e personalizadas – na instituição.  

Inclui-se mais esses dados de pesquisas atuais nesta parte final da 

dissertação, com o intuito de se ressaltar a pertinência e atualidade de outra 

preocupação sempre presente na Educação Waldorf: a importância da formação 

das professoras e seu papel (consciente de ser modelo), como presença 

constante, atenta e carinhosa, nas classes de Educação Infantil. 

A autora citada destaca como positivo o fato de na creche a criança ter 

mais possibilidades de contato social, uma vez que hoje famílias de filhos únicos 

são predominantes, na maioria com estilos de moradia limitantes da 

socialização. No entanto, ela observa que, como as creches no país têm a 

prática de separar as crianças em grupos por faixa etária, pode o 



 

 

205

relacionamento muito simétrico resultante causar riscos para o 

desenvolvimento, privando a criança de se exercitar em papéis pró–sociais e 

complementares. A solução por ela apontada seria organizar os grupos de 

crianças com idades bem variadas. Evidencia-se que na Pedagogia Waldorf isso 

é observado exatamente por essas questões de aprendizado conjunto, trocas na 

construção de habilidades, sócio-interatividade, como já dito aqui e no Capítulo 

2. 

Outro problema apontado por Lordelo (2002) é o fato de crianças de 

creches desenvolverem maior responsividade aos seus pares de idade do que 

aos educadores, com diminuição da ascendência dos adultos sobre elas com 

dessensibilização a punições, e desvalorização do aspecto afetivo desses como 

figuras de referência, provedoras de recompensas, etc. A autora considera que 

isso representa riscos que podem ser sérios, por poderem afetar as interações 

sociais da criança e sua inserção na comunidade, aos valores vigentes e 

práticas culturais aceitas. Esses riscos para o desenvolvimento social e moral 

são mal conhecidos, por isso a dificuldade que se tem hoje de se sugerir práticas 

psico-pedagógicas equilibradoras. Mas, o trabalho de Lordelo (2002, p. 89) infere 

na direção de levantar hipóteses possíveis para organizar a rotina das creches, 

buscando ”modelos de educação que integrem as diferentes dimensões do 

desenvolvimento, privilegiando a formação de atitudes e valores, o 

desenvolvimento emocional e social”.  

Em concomitância a isso, são relevantes na Pedagogia Waldorf os 

objetivos voltados à formação de valores ético-morais desde as primeiras 

classes, pela prática diária de relações solidárias, com noções de 

responsabilidade social permeando a rotina, além de seu sistema cristão de 

educação ética-moral-religiosa (que se dá sem a adoção ou filiação a qualquer 

credo, religião específica ou sectarismos).    



 

 

206

Essa autora relata deficiências de responsividade do adulto, nos 

ambientes de creche, causadoras de implicações, tais, como retardamento ou 

apatia no desenvolvimento cognitivo e na estruturação da personalidade da 

criança com históricos de baixa auto-estima e falta de controle sobre si. 

Recorrendo a sugestões de Schaffer81, ela fala de que no crescimento há 

funções psicológicas que dependem de experiências de envolvimento conjunto, 

com parceiros de competências assimétricas (adulto–criança ou criança–criança 

em díades com níveis diferentes de desenvolvimento) otimizadoras de 

interações sincrônicas. Assim, ela complementa que:  

... as creches devem proporcionar a formação e manutenção de 
vínculos de apego, minimizar os efeitos negativos das 
experiências de separação e para tal a responsividade deve ser 
tema presente na hora do planejamento das experiências, de 
cuidado, o que ainda não se configura como prática no Brasil 
sendo também problemática pouco explorada na literatura 
(LORDELO, 2002, p. 93).  
 

A esse respeito, são também concordantes as recomendações que 

Steiner deixou, para que a criança de primeira infância seja acolhida em 

ambientes não “frios”, vastos e abertos, mas, aconchegantes; réplicas de uma 

casa básica, compostos de: sala com nichos temáticos para o brincar (como se 

viu em detalhes no Capítulo 2, item 2.4, deste trabalho), banheiro, cozinha, e, 

ainda, com pátio, canteiros, areia e árvores, etc., onde poucos, mas atentos, 

carinhosos e constantes adultos são encarregados dos cuidados com a criança, 

que vem para a escola quase como se essa fosse a extensão de seu próprio lar, 

só que tendo ali muitos “amiguinhos” (que antigamente podiam ser os 

“irmãozinhos”) para brincar, além da figura principal: uma professora, 

profundamente comprometida com sua educação e com sua vida como um 

                               

81 SCHAFFER, H. R. Joint involviment episodes as context for development. In: MC.GURK, H. (Org.). 
Childhood social development: contemporary perspectives. Hove: Lawrence Erlbaum, 1992. p. 99-129. 



 

 

207

todo82. Autores antroposóficos recomendam que os ambientes de Educação 

Infantil sejam, portanto, similares a uma grande casa, de família numerosa, onde 

a professora procura olhar por todos com o esmero de uma mãe de muitos filhos 

enquanto se dedica a limpar, cozinhar, lavar, arrumar, etc., de modo a que seus 

alunos sintam-se cuidados, amparados, e possam ter referências para suas 

atividades, por lhe acompanhar os movimentos, as ações incessantes, que se 

alternam rotineiramente nas tarefas de manutenção da vida que preenchem o 

dia a dia escolar na Educação Infantil Waldorf.    

 Em oposição, Carvalho e Lordelo (2002) colocam que os ambientes 

de creche não podem ser réplicas das situações familiares, mas, também, 

afirmam que isso seria o ideal. E reconhecem em seus trabalhos que, apesar 

disso, os ambientes institucionais e de creches podem ser enriquecedores – se 

suficientemente responsivos – graças à possibilidade da participação de vários 

atores em formas de interação diferentes. A presente pesquisa mostra que 

ambientes Waldorf de Educação Infantil se esforçam nesse sentido. Assim, 

encontra-se nesse aspecto mais uma correspondência significativa entre a práxis 

pedagógica Waldorf e as indicações atuais da Psicologia e pós wallonianas, para 

a educação da criança pequena.  

Wallon (assim como Steiner), apesar de reconhecer certas atitudes 

negativas de professores, nunca foi partidário do enfraquecimento do papel do 

mestre nem da diminuição da importância da escola, diz Werebe (WEREBE e 

NADEL, 1986, p. 25). Ela também cita que a escola é um meio importante na 

formação da criança porque só nele ela pode abstrair-se, libertar-se, já que o 

meio familiar, na sua compreensão, é “inelutável”; é necessário que a criança 

                               

82 *Aqui ressalta-se em parênteses que uma professora Waldorf visita cada criança na sua casa com sua 
família, periodicamente, a fim de estreitar laços e conhecer o ambiente físico, anímico, espiritual de “seus 
alunos”.  



 

 

208

freqüente meios menos estruturados e menos carregados afetivamente. Ela diz 

que o meio familiar também é totalmente imposto à criança. Não há escolhas 

possíveis. E completa relatando que, para Wallon83, a criança “pertence à 

constelação familiar tanto quanto pertence a si mesma”, e que o meio escolar é 

mais rico, diversificado, dando à criança a “oportunidade de conviver com seus 

contemporâneos e com adultos que não possuem o mesmo ‘status84’ que seus 

pais”. 

Para Werebe (WEREBE e NADEL, 1986) a criança pode viver na escola a 

experiência da solidariedade, que lhe permitirá aprender, pela interação social 

com seus pares, a “defender-se” contra as pressões e repressões do mundo dos 

adultos, da educação. Ela descreve que para Wallon os grupos infantis são 

indispensáveis à criança, tanto para sua aprendizagem social como também 

para a tomada de consciência da própria personalidade. “A confrontação com os 

companheiros permite-lhes constatar que é uma entre outras crianças, e que, ao 

mesmo tempo, é igual e diferente delas”. Werebe (WEREBE e NADEL, 1986, p. 

26) diferencia, ainda, as relações conflituosas – geradas pela competição, 

rivalidade, rejeições – do ambiente escolar daquelas vividas no ambiente 

familiar. Mas, observa que aquelas, às vezes, podem ser um prolongamento 

dessas, e que o mais importante na escola é que os educadores podem ter 

interferências positivas na organização da vida social escolar, devendo estes, no 

entanto, cuidar para não incorrerem nos erros da educação tradicional, que cuida 

dos alunos apenas individualmente, “dificultando ou impedindo a expressão da 

sua sociabilidade, negligenciando ou reprimindo os grupos infantis”. Nesse 

aspecto, Wallon faz uma importante observação para que os trabalhos em 

                               

83 WALLON, H. La psychologie génetique. Bulletin de Psychologie, t. X,  n. 1, 1956. Reedité em: Enfance, 
n. 3-4, 1959.  
84 Status – Entendeu-se o termo como “padrão relacional”. 



 

 

209

equipe sejam adequadamente conduzidos na escola, para, verdadeiramente, 

favorecerem a sociabilidade infantil. Werebe fala da preocupação de Wallon com 

relação aos trabalhos em grupo para que eles não venham a trazer resultados 

exatamente contrários ao que se espera. Ou seja, para que não se permita 

desenvolver na classe o perigo da concorrência e do antagonismo coletivo, 

suscitando estados de dominação, em que os grupos que se mostram superiores 

passem a agir com autoritarismo, desprezo ou hostilidade em relação aos outros. 

Como já se disse, nota-se na Pedagogia Waldorf essa preocupação com a 

solidariedade e a cooperação nos relacionamentos no ambiente educacional.  

Quando as funções psíquicas não encontram no meio escolar os 

elementos necessários para se desenvolverem e se expressarem, elas podem 

sofrer atrofias e retardos intelectuais e escolares. Isso particularmente aplica-se 

às crianças de meios sócio-culturais desfavorecidos, diz Werebe (WEREBE e 

NADEL, 1986). Para Wallon, a vida intelectual supõe a vida social, porque a 

criança está completamente envolvida em seu meio pelo ambiente intelectual, 

moral, e material, de modo que, segundo Werebe (WEREBE e NADEL, 1986), 

citando Wallon85, “ela é levada a adotar o sistema de pensamentos deste 

ambiente. A linguagem que recebe é o molde de seus pensamentos e dá 

estrutura a seus raciocínios”. Exatamente assim como se nota em Steiner, 

Wallon se preocupa com que as crianças não sejam na escola apenas 

inculcadas pelo sistema de pensamento de adultos “detentores da verdade e da 

sabedoria”, porque ela reforça que é por sua capacidade de fazer contestações e  

exercer sua criatividade que as crianças precisam ser valorizadas Logo, para 

Werebe (assim como também para Steiner), o processo educativo não é para 

formar “indivíduos limitados, espíritos conservadores e rotineiros”. Essa autora 

                               

85 WALLON, H. De lácte à la pensée. 5ª ed. Paris: Flammarion, 1942. Flammarion, 1972. 



 

 

210

cita que Wallon86 falou que “os indivíduos originais são os que sabem distinguir 

as inadequações entre os esquemas aceitos e a realidade” (WEREBE e NADEL, 

1986, p. 27).  

Ela faz uma crítica ao fato de o ensino tradicional organizar seu currículo 

em busca de atender objetivos educativos de longo prazo, ideologicamente, em 

vez de apoiar-se em princípios psicológicos. Na visão de Steiner, a crítica não se 

dirige apenas à ausência da consideração de questões anímicas-emocionais e 

espirituais, mas, também, à falta de uma preocupação com a aplicação prática, 

significativa, dos conteúdos e habilidades aprendidos na escola. Procura-se que 

tudo seja embebido de significação, sentido, e aplicabilidade prática na 

Educação Waldorf, unificando esse sistema com os ideais de linhas 

educacionais sócio-interacionistas.  

Werebe (WEREBE e NADEL, 1986) apresenta que o ensino apoiado pelo 

modelo walloniano leva em consideração as necessidades primordiais da 

criança, seu comportamento e aquisições cognitivas nas diferentes idades e 

situações presentes. Por isso, ela esclarece que há a necessidade de conhecer 

os comportamentos predominantes de cada etapa de desenvolvimento e os 

objetivos da criança com eles, como também as suas prioridades adaptativas, 

para que se possa prevenir desastres escolares e malogros, melhor orientando a 

prática educativa. Nota-se essa preocupação também em Steiner (1986), desde 

seus primeiros escritos publicados sobre educação, em “A Educação da Criança 

segundo a Ciência Espiritual”, que data de 1907, e depois, quando das suas 

orientações para a construção do currículo Waldorf de Ensino (RICHTER, 2002).  

Assim como Steiner defende enfaticamente a atividade própria da criança, 

sua autonomia e conseqüente responsabilização social, Werebe, (WEREBE e 

                               

86 Idem. 



 

 

211

NADEL, 1986, p. 28) inspirada em Nadel87, coloca que é necessário que se 

respeite  

o repertório comportamental da criança e seus propósitos, sem 
impor-lhes maneiras de agir e de pensar que não correspondem 
às suas necessidades e competências atuais e que só podem 
ser adequadamente assimiladas e utilizadas mais tarde. Quando 
as tarefas escolares não se adaptam à prática da criança, 
quando não se leva em conta suas necessidades e objetivos 
presentes, quando nunca se lhes permite a ‘escolha das armas’, 
as atividades escolares constituem um ‘funcionamento forçado e 
empobrecido, talvez mesmo uma função privada de objeto’. 
Segundo Wallon88, a primeira oposição que ocorre na evolução 
intelectual da criança se dá justamente ‘entre as tarefas que o 
meio lhe propõe e suas aptidões atuais’. 
 

Werebe (WEREBE e NADEL, 1986) lembra que é importante se ter em 

mente, para o ensino, que na criança a ligação entre a linguagem com os objetos 

e situações não é imediata. Às vezes, o conflito entre as coisas e as palavras 

pode se acentuar na época escolar, especialmente quando o ensino é muito 

abstrato e verbalista; desligado de uma realidade a que deveria corresponder. 

Ela afirma, ainda, que além do mais, para a criança, a atividade mental faz parte 

do contexto de sua atividade total. Mesmo as situações intelectuais são captadas 

pela criança como pessoais. Assim, ela não discerne muito bem o que é que 

vem dela daquilo que vem de outras pessoas. A autora lembra, também, que a 

teimosia da criança em fazer valer seu ponto de vista, ao contestar o que os 

outros dizem, é pela necessidade de afirmar sua personalidade.  

Diz essa autora que Wallon fez uma ligação importante, para o ensino, 

entre as operações intelectuais e as relações sociais, e que se essa relação for 

estimulada na escola pode favorecer em duas vias: a instrução da criança e, 

também, o desenvolver de suas aptidões sociais. Werebe (WEREBE e NADEL, 

1986) lembra que Wallon já havia sinalizado ser essa uma deficiência da 
                               

87 NADEL, J. B. Rôle du milieu dans la conception wallonienne du développement: l’équilibre fonctionnel 
et la distinction entre fonction et activité. Enfance, 1979, Número Especial. 
88 WALLON,H. Les origines de la pensée chez  l’enfant. 3ª ed. Paris: PUF, 1963. 



 

 

212

educação tradicional, pois, ela negligencia esse importante aspecto do 

relacionamento entre o intelectual e o social da criança. 

Wallon (1949) sintetiza que até os três anos a análise da criança é difícil 

por introspecção e interpretações do adulto, sendo a observação um método 

importante de estudo. Mas, coloca a problemática da época de se chegar a 

algum acordo quanto às profundas diferenças psíquicas qualitativas entre 

adultos e crianças. Contrariamente a Piaget, Wallon (1949) acha que a criança 

não dá suas respostas e explicações aos fatos e fenômenos por ter nível mental 

determinado estritamente por sua idade, mas, sim, pelo que recebeu do seu 

meio, ou seja, ele acredita que a criança faz um esforço assimilativo das 

técnicas que são utilizados ao seu redor – em atenção quase mimética, em 

alguns casos – e que são elas que determinarão a sua atividade própria, os 

seus temas. O pensamento de Steiner também é afim ao de Wallon nesse 

particular. Esclarece-se ainda que, como técnica, Wallon engloba, desde a 

linguagem falada pelos seus pares ao seu redor à técnica embutida na 

fabricação dos objetos que lhe chegam às mãos, até os atos de que é alvo e a 

que assiste, colocando tudo isso como elementos que afetam a formação da 

criança, exatamente assim como Steiner defende em sua fundamentação 

pedagógica, pois, como se viu, autores antroposóficos também falam desse tipo 

de impregnação da criança pelo ambiente, em todos os seus níveis 

(físico/emocional/ mental).  

Goebel e Glöckler (2002) comentam que uma individualidade humana 

tanto pode usar de sua possibilidade ilimitada de aprender como, também, se 

quedar ao risco de estagnação, que também existe e também está em latência, 

embutido na essência do ser humano. Afirma a Antroposofia que para seu 

desenvolvimento a atividade própria da criança precisa das influências do meio 

social circundante, as quais, tanto podem ajudar a, positivamente, estimular a 



 

 

213

criança como também podem prejudicar. Há uma grande abertura ao 

desenvolvimento assim como, também, à facilidade de este ser perturbado. 

Goebel e Glöckler, de acordo com Steiner, esclarecem que o homem não é 

trazido pronto pela Natureza. Ele depende da ajuda consciente dos adultos. Para 

esses autores, a grande tarefa da educação é incentivar a criança (e o adulto) a 

bem usar de sua liberdade (sem, no entanto, abusar dela), pois, faz parte da 

tarefa de vida do ser humano tomar decisões adequadas, próprias, para seu 

destino.  

Encerram-se aqui essas considerações finais que, em conjunto com o 

exposto no Capítulo 4, possibilitam que se finalize este trabalho, porém, 

deixando uma porta entreaberta para a futura investigação das novas perguntas 

que surgirem, num convite ao aprofundamento da discussão entre as relações 

dessas duas teorias em suas contribuições para o entendimento da imitação e 

suas conseqüências para a Educação Infantil. 

 
 



 

 

 

 

 

 

REFERÊNCIAS BIBLIOGRÁFICAS 

AEPPLI, Willi. The Care and Development of the Human Senses. Rudolf 

Steiner’s  work on the significance of the senses in education. Forest Row  -  UK: 

Steiner Schools Fellowship Publications, 1993. Trad: da 2a ed. alemã, de 1967, 

de Velerie Frelich. 

ALMEIDA, Laurinda Ramalho de. Wallon e a Educação. In: WALLON, Henri. 

Psicologia e Educação. São Paulo: Loyola, 2000. 

ARMSTRONG, A. & CASEMENT, C. A criança e a máquina. Porto Alegre, RS: 

ArtMed, 2001.  

ASSOCIAÇÃO COMUNITÁRIA MONTE AZUL. Projeto Educacional Waldorf . 

Disponível em: http://www.monteazul.org.br/. Acesso em: dezembro de  2002. 

BARDIN, L. Análise de Conteúdo. França: Edições 70, 1970. 

BARRETO, L. M. Consulta sobre Alfabetização precoce. Publicação eletrônica 

[mensagem pessoal]. Mensagem recebida de <menna@fisio.icb.usp.br>, 

pesquisador da área da Biociência em articulação com as Ciências Humanas –

USP, “Luiz Menna-Barreto, em Outubro de 2003. 

BERTALOT, L. Criança Querida. O dia a dia da alfabetização. São Paulo, SP:  

Associação Comunitária Monte Azul, 1995. 



 

 

215

BERTALOT, L. Viver com Crianças. Botucatu, SP: Instituto Elo, 2001. 

BOS, A. Desafios para uma Pedagogia Social. São Paulo: Antroposófica, 1986. 

In: PASSERINI, S. P. P. O Fio de Ariadne: um caminho para a narração de 

histórias. São Paulo, SP: Ed. Antroposófica, 1998. 

BRANDÃO, Z. (Org.). A Crise dos Paradigmas e a Educação. 3ª ed. São Paulo: 

Cortez, 1994. 

BRASIL. Ministério da Educação e do Desporto. Secretaria de Educação 

Fundamental. Referenciais Curriculares Nacionais para Educação Infantil. v. 3. 

Brasília, MEC/SEF, 1998.  

CARDOSO, C. M. A Canção da Inteireza – Uma visão holística da Educação. 

São Paulo, SP: Summus, 1995.  

CARVALHO, A. M., HAMBURGER, Amélia Império, PEDROSA, Maria Isabel. 

Dados e Tirados: Teoria e Experiência na Pesquisa em Psicologia.  XXIX 

Reunião Anual de Psicologia. Sociedade Brasileira de Psicologia. Campinas. 

Outubro, 1999.   

CARVALHO, A. M. e LORDELO, E. da R. (Orgs.). Infância Brasileira e Contextos 

de Desenvolvimento: Concluindo. In: Infância Brasileira e Contextos de 

Desenvolvimento. Capítulo 9. São Paulo: Casa do Psicólogo; Salvador, BA: 

Universidade Federal da Bahia, 2002.  

CARVALHO, A. M. de A. Registro em Vídeo na Pesquisa em Psicologia: 

Reflexões a partir de Relatos de Experiências. In: Psicologia: Teoria e Pesquisa. 

v. 12, número 3, 1996, p. 261-267. Set/ Dez. 

CARVALHO, Alysson M. Crianças institucionalizadas e desenvolvimento: 

possibilidades e desafios. In: Infância Brasileira e Contextos de 



 

 

216

Desenvolvimento. Capítulo 2. São Paulo; Casa do Psicólogo; Salvador, BA; 

Universidade Federal da Bahia, 2002.  

COELHO, M. Avaliação Neurológica Infantil nas Ações Primárias de Saúde. São 

Paulo: Rio Grande do Sul: Rio de Janeiro: Atheneo, 1999. 

 COELHO, Ma. Teresa  Falcão e PEDROSA, Ma. Isabel. Faz-de-Conta: 

Construção e Compartilhamento. In: OLIVEIRA, Zilma de M. Ramos.  A Criança 

e seu Desenvolvimento. São Paulo, SP: Cortez, 1995. 

CRAEMER, Ute. A Questão Social.  . São Paulo, SP: Associação Comunitária 

Monte Azul, 1989. 

______. Crianças Entre Luz e Sombras. São Paulo, SP: Associação Comunitária 

Monte Azul, 2000. 

______. Conhecendo a Trimembração do Organismo Social. São Paulo, SP: 

Associação Comunitária Monte Azul, 2002. 

CURSO BRASIL. Seminário de Formação em Pedagogia Waldorf. Apoio 

Fundação Macedo e Associação Beneficiente Tobias. Fortaleza, CE;  

Florianópolis, SC. Aulas em Curso intensivo de 10 dias, período integral. 

Jan/Abr/Jul/Out/Dez. 2000–2003.  

DANCY, R. B. You are your childs first teacher. Berkeley, CA-USA: Celestialarts, 

2000. p. 163-195. 

DANTAS, H. A infância da razão. Uma introdução à psicologia da inteligência de 

Henri Wallon. São Paulo: Manole, 1990. 

______. Afetividade e Construção do Sujeito na Psicogenética de Wallon. In 

Teorias Psicogenéticas em Discussão. São Paulo, SP: Summus, 1992. p. 75- 98.  



 

 

217

DIAS, L. Problemas de Aprendizagem. São Paulo, SP: Antroposófica, 2001.  

ECKERMAN, Carol and PEDROSA, M. Isabel.  Sharing means: How Infants 

construct joint action from movement, space and objects. Duke University and 

UFPE (prelo). 

EDELMANN, Claude; ROYER, Pierre e MINKOWSKI, Alexandre. O nascimento 

do cérebro – Dez milhões de galáxias (dix millioards du galaxies). Centro de 

Neonatalogia de Port Royal. Charlet Records. 1 fita cassete VHS/NTSC (50 min), 

estéreo.  

FEDERAÇÃO DAS ESCOLAS WALDORF NO BRASIL. Proposta para Educação 

Infantil. São Paulo, SP, 1999. 

FERREIRA, R. A.  A pesquisa Científica nas Ciências Sociais. Recife: 

Universitária da UFPE, 1998. 160 p. 

FONSECA, V. da. Aprender a Aprender. A Educabilidade Cognitiva.  Porto 

Alegre: ArtMed, 1998. p.341. 

FOSTER, N. Circle in the Kindergarten. Acorn Hill Children’s Center. In: An 

overview of the Waldorf Kindergarten. Vol. One. Silver Spring, Md:  Publication of 

the Waldorf Kindergarten Association, 1993.  

FOSTER, N. Circle in the Kindergarten. Acorn Hill Children’s Center, Silver 

Spring, Md. In: “An overview of the Waldorf Kindergarten”.  Vol. One. Publication 

of the Waldorf Kindergarten Association, EUA, 1993.  

FRANKL, V. E. Holística, Uma Mutação de Consciência de Roberto Crema. 

Disponível em: http://www.unipaz.com.br/Holistica.html. Acesso em: 31 de outubro 

de 1999. Vou procurar ver mas não estou conseguindo 



 

 

218

GALVÃO, I. (1996) Henry Wallon – Uma concepção dialética do 

desenvolvimento Infantil.  3ª ed. Petrópolis, RJ: Vozes. p. 69-76. 

______. Uma reflexão sobre o pensamento pedagógico de Henri Wallon. In: 

Cadernos Idéias, construtivismo em revista. São Paulo: F.D.E., 1993. 

GALVÃO, Izabel. A questão do Movimento no cotidiano de uma Pré-escola.  

(Dissertação de mestrado. Faculdade de Educação da USP).  Cadernos de 

Pesquisa, número 98, ago./1996, São Paulo, p.37-49. 

GARDNER, Howard et al. A Teoria das Inteligências Múltiplas na Educação 

Infantil – Atividades Iniciais de Aprendizagem. v. 2. São  Paulo, SP: Artmed, 

2001. 

GOBEL, W. e GLÖCKLER, Michaela. Consultório Pediátrico. 3a. ed. São Paulo, 

SP: Antroposófica, 2002. Capítulo: Educação para a Liberdade.  

GRANDE ENCICLOPÉDIA LAROUSSE CULTURAL, vol. 16, São Paulo: Nova 

Cultural, 1998. p. 3863. Original: 1995. 

GREUEL, Marcelo da Veiga. Holismo e Pedagogia.  Revista Chão e Gente. 

nov./1996, São Paulo, SP: Instituto de Economia Associativa. p.18-22. 

GUTIÉRREZ, Francisco e PRADO, Cruz. Ecopedagogia e Cidadania Planetária. 

GUIA DA ESCOLA CIDADÃ. v. 3. São Paulo, SP: Instituto Paulo Freire/ Cortez, 

1999.   

HAAR, Michel. A obra de arte. Trad. Maria Helena Kúhner. Rio de Janeiro:  Difel, 

2000. 

HEYDEBRAND, C. A Natureza Anímica da Criança. 3ª ed. São Paulo, SP: 

Antroposófica, 1996.  



 

 

219

HOLANDA, Aurélio Buarque de. Novo Dicionário Aurélio. 1a ed.  15a impressão. 

São Paulo, SP: Nova Fronteira, 1998.  

IGNÁCIO, R. K. Criança Querida. O dia a dia nas Creches e Jardins de Infância. 

Associação Comunitária Monte Azul. Projeto financiado pela Unesco – Japão. São 

Paulo, SP, 1993 –1995 - 2001.  

KÖNIG, K. Os três primeiros anos da criança. 3a ed. São Paulo, SP: 

Antroposófica, 1997. 

KRANICH, E. M. Educação na primeira infância: sua importância para a vida, 

mais tarde. Revista Erziehungskunst. Edição especial. Stuttgart: Freies 

Geistesleben, 1992. 

KÜGELGEM, H. von. A Educação Waldorf. Aspectos da Prática Pedagógica.  2a 

ed. São Paulo, SP: Antroposófica, 1998. 

LANZ, R. Noções Básicas de Antroposofia. São Paulo, SP: Antroposófica, 1998.   

______. A Pedagogia Waldorf – Caminho para um ensino mais humano. 1a ed. 

São Paulo, SP: Antroposófica, 1979. 

______. A Pedagogia Waldorf – Caminho para um ensino mais humano. 6a ed. 

São Paulo, SP: Antroposófica, 1998. 

LIEVEGOED, B. Desvendando o Crescimento. As fases evolutivas da Infância e 

da Adolescência. 3a ed. Trad. Rudolf Lanz. São Paulo, SP: Antroposófica, 2001. 

______. Fases da Vida. Crises e desenvolvimento da individualidade. 5a. ed. São 

Paulo, SP: Antroposófica, 1999.. 



 

 

220

LORDELO, E. R; CARVALHO, A. M. A, e KOHLER, S. H (Orgs.). Infância 

Brasileira e Contextos de Desenvolvimento. 1a ed. São Paulo, SP: Casa do 

Psicólogo: Salvador, BA: UFBA, 2002.   

LORDELO, Eulina da Rocha. “Agora vá com a tia que a mamãe vem mais tarde”: 

creche como contexto brasileiro de desenvolvimento. In: LORDELO, E. R; 

CARVALHO, A. M. A, e KOHLER, S. H. (Orgs.). Infância Brasileira e Contextos 

de Desenvolvimento. Capítulo 4. São Paulo, SP: Casa do Psicólogo: Salvador, 

BA: UFBA, 2002.  

MARINS, Francisco (Org.). Dicionário Prático da Língua Portuguesa. São Paulo, 

SP: Melhoramentos, 1995. 

MARTINELLI, M. Aulas de Transformação: O Programa de Educação em 

Valores Humanos. Série Educação para a Paz. 3a ed. São Paulo, SP: Fundação 

Peirópolis, 1996. 

______. Conversando sobre Educação em Valores Humanos. São Paulo, SP: 

Fundação Peirópolis, 1999.  

MAZZOTI, A. J. A. e GEWANDSZNADJER, F. O Método nas Ciências Naturais e 

Sociais.  Pesquisa Quantitativa e Qualitativa.  2a ed. São Paulo, SP: Pioneira, 

2001. p. 130; 164. 

MELLO, M. Minha Descoberta. A Imitação E o Gesto na Educação Artística. 

Projeto de Intervenção Educacional Trabalho de Conclusão do curso de 

Licenciatura em Educação Artística da Faculdade de Artes Plásticas da 

Fundação Armando Álvares Penteado-FAAP, orientado por Sueli Pecci 

Passerini. São Paulo, jun/2002. 



 

 

221

NADEL–BRULFERT, J.  Teoria walloniana do desenvolvimento sócio pessoal da 

criança  e  Importância dos meios da criança na Teoria walloniana do 

desenvolvimento.  I:n WEREBE, M. J. G.  e NADEL-BRULFERT, J. Henri Wallon. 

Psicologia. São Paulo, SP: Ática, 1986, p. 12-21  (Coleção Cientistas Sociais).  

NADEL, J. e BAUDONNIÈRE, P-M. Imitação, modo preponderante de 

intercâmbio entre pares durante o terceiro ano de vida. Cadernos de Pesquisa, 

nº 39, Fundação Carlos Chaga, 1981, p. 26-31. 

NARANJO, C. Educando a pessoa como um todo para um mundo como um 

todo.  In: BRANDÃO, D. M. S. e CREMA, Roberto (Orgs.). Visão Holística em 

Psicologia e Educação. São Paulo: Summus, 1991. 

S. NETO, E. dos. O vôo das Águias - Psicologia  Transpessoal. Revista 

Educação. Ano 25, nº 211, MEC, novembro/1998. p. 3. 

OLIVEIRA, M. K. de. O processo de formação de Conceitos. In: LA TAILLE, Yves 

de; OLIVEIRA, Marta Kohl de; DANTAS, Heloysa. Piaget, Vygotsky, Wallon. São 

Paulo: Summus, 1992.  

PASSERINI, S. P. P. O Fio de Ariadne: um caminho para a narração de 

histórias. São Paulo, SP: Antroposófica, 1998. 

PEDROSA, M. I. P. A imitação como um processo de construção de significados 

compartilhados. Temas em Psicologia. n. 2 . Sociedade Brasileira de Psicologia, 

1994. p. 111- 121 (Apoio do CNPq ao LABINT-UFPE). 

PEDROSA, M. I. P. Interação Criança – Criança: um lugar de construção do 

Sujeito. 1989. 289 f. Tese (Doutorado em Psicologia) - Instituto de Psicologia, 

Universidade de São Paulo. São Paulo, SP, 1989. p.76.    



 

 

222

PIAGET, J. A formação do símbolo na criança: imitação, jogo e sonho, imagem e 

representação. 2ª ed. Trad. Álvaro Cabral. Rio de Janeiro: Zahar, 1975.  

PIAGET, J. e INHELDER, B. A função semiótica ou simbólica. In: ______. A 

psicologia da criança. 6ª ed. Trad. Octavio Mendes Cajado. São Paulo: Rio de 

Janeiro: DIFEL, 1980, p. 46-79.  

PINHO, A. F.; GOUVEIA, E. L. e PEDROSA, M. I. P. Transformação do 

Comportamento imitativo ao longo do terceiro ano de vida. XXIII Reunião Anual 

da SBP. Ribeirão Preto, SP,  out./1993 (apoio do CNPq ao Dept. de Psicologia. 

LABINT. UFPE).  

POSTMAN, N. O desaparecimento da Infância. A informação eletrônica e o novo 

mundo da criança–adulto e do adulto-criança. Trad. Suzana Menescal Carvalho 

e José Laurêncio de Melo. 1ª reimp. Rio de Janeiro, RJ:  Graphia, 1999, p. 113 – 

168.  

RICHTER, T. Objetivo Pedagógico e Metas de Ensino de uma Escola Waldorf. 

Trad. Rudolf Lanz. São Paulo, SP:  Federação das Escolas Waldorf no Brasil, 

Março 2002. 

SAI, Sathya. Educação em Valores Humanos. Manual para Professores. Trad. 

Paulo Maurício B. A. Rego. Rio de Janeiro: Centro Sathya Sai de Educação em 

Valores Humanos, 1999 

SANTO, Ruy Cezar do Espírito Santo. O Renascimento do Sagrado na 

Educação. Campinas, São Paulo: Papirus, 1998 (Coleção Práxis). 

SCHAEFER, C. e VOORS, T. Iniciativas Sócias. São Paulo, SP: Antroposófica: 

Chistophorus, 2000, p. 231.  



 

 

223

SCHEVEN, Karin Evelyn. Minha querida boneca. Trad. Franz Rotermund. São 

Paulo, SP: [s.n], 1991.   

SCHILLER, F. A Educação Estética do Homem. 3a ed. Trad. Roberto Schwarz e 

Márcio Suzuki. São Paulo, SP: Luminuras, 1995 (Biblioteca Pólen). 

SETZER, V. W. Meios Eletrônicos e Educação. Uma Visão Alternativa. São 

Paulo, SP: Escrituras, 2001 (Coleção Ensaios Transversais). 

SETZER, Valdemar W. Uma Introdução antroposófica à Constituição Humana.:  

Disponível em: http://www.sab.org.br/antrop/const1.htm  e 

http://www.ime.usp.br/~vwsetzer/ (site da Sociedade Brasileira de Antroposofia). 

Acesso em: maio de 2002. 

SPITALNY, Stephen. Ringtime as Pedagogical Opportunity. Some Thoughts. 

Waldorf Kindergarten Newsletter. Issue 30. Santa Cruz Waldorf School. EUA: 

Spring 1996.   

STEINER, R e WEGMAM, I. Elementos Fundamentais para uma ampliação da 

Arte de Curar. 2a. ed. São Paulo, SP: Antroposófica , 2001. 

STEINER, R. A Arte da Educação I. O Estudo geral do Homem: uma base para a 

pedagogia. 2a ed. São Paulo, SP: Antroposófica, 1995, p.65. 

______. A Arte da Educação II. Metodologia e Didática no Ensino Waldorf .  Vol. 

II Trad. Rudolf Lanz. São Paulo, SP: Antroposófica, 1992.   

______. A criança como ser imitativo e as respectivas conseqüências para o 

educador. Sétima Palestra. 29/12/1921. Curso de Natal para professores em 

Dornach. Alemanha. Uma introdução à pedagogia e didática antroposófica. O 

desenvolvimento sadio do ser humano (GA 303). Trad. Heinz Wilda Wulff. 

Disponível em: http://sab.org.br/ . Acesso em: julho de 2003. 



 

 

224

STEINER, R. A Educação da Criança segundo a Ciência Espiritual. São Paulo, 

SP: Antroposófica, 1996. 

______. A Educação da Criança segundo a Ciência  Espiritual. Textos 

Escolhidos. 3ª ed. São Paulo, SP: Antroposófica, 2001, p. 11-21. 

______. A Prática Pedagógica. São Paulo, SP: Antroposófica, 2000.     

______. Andar Falar e Pensar. São Paulo, SP: Antroposófica, 1986. 

______. Arte e Estética segundo Goethe. 2a edição. São Paulo, SP: 

Antroposófica, 1998. 

______. Os Doze Sentidos e os Sete Processos Vitais. São Paulo, SP: 

Antroposófica, 1999.  

STEINER, Rudolf. Antropologia Meditativa. Contribuição à Prática Pedagógica. 

Trad. Rudolf Lanz. São Paulo, SP: Antroposófica, 1997.  

______. Trimembração do organismo social. In: CRAEMER, Ute. Conhecendo a 

Trimembração do Organismo Social. São Paulo, SP: Associação Comunitária Monte 

Azul, 2002. 

VASCONCELLOS, V. M. R de; VALSINER, J. Perspectiva Co-Construtivista da 

Psicologia r na Educação. Porto Alegre, RS:  Artes Médicas, 1995. 

VASCONCELLOS, V. M. R. de. Wallon e o Papel da Imitação na Emergência de 

Significado no Desenvolvimento Infantil - UFF. In: PEDROSA, Ma. Isabel (Org.). 

Investigação da Criança em Interação Social. Coletâneas da ANPEPP – Assoc. 

Nac. de Pesquisa e Pós-Graduaçao em Psicologia, v.1, número 4. 1996. Apoio: 

CNPq, FINEP, FAPERJ, UFPE.  



 

 

225

VYGOTSKY, L. S. A formação Social da Mente. O desenvolvimento dos 

processos psicológicos superiores. 5ª ed. Trad. José Cipola Neto et all. São 

Paulo, SP:  Martins Fontes, 1994. 

WALLON, H. A crise da personalidade (três anos). Afirmação do eu e 

objetividade. In: WEREBE, M. J. G. & NADEL-BRULFERT, J. (Orgs.) Henri 

Wallon. Capítulo 3. Trad. Elvira Souza Lima. São Paulo: Ática, 1986d. p. 55. 

(Coleção Grandes Cientistas Sociais, 52). Original: 1949 (1949/1986). 

______. A expressão das emoções e seus fins sociais. In: WALLON, H. As 

origens do caráter na criança: os prelúdios do sentimento de personalidade. São 

Paulo: Difusão Européia do Livro, 1971. p.89-94; 147. 

______. Como estudar a criança? In: WEREBE, M. J. G. & NADEL-BRULFERT, 

J. (Orgs.) Henri Wallon. Capítulo 7. São Paulo: Ática, 1986a (Coleção Grandes 

Cientistas Sociais, 52) Original: 1941 (1941/1986). 

______. Do Acto ao Pensamento: Ensaio de Psicologia Comparada. 2a ed. 

Lisboa: Moraes. Original 1942 (1942/1979).  

______. Do Ato ao Pensamento. Imitação e Representação. Capítulo 8. In: 

WEREBE, Maria José Garcia e NADEL BRULFERT, Jaqueline (Org.). Psicologia. 

Trad. Elvira Souza Lima. São Paulo: Ática, 1986c (Coleção Cientistas Sociais), 

p.134-174. Original: 1945.  

WALLON, Henri. Psicologia e Educação da Infância. Lisboa: Estampa, 1975. 

______. Psicologia e Educação da Criança. Lisboa, Portugal: Veja, 1979.  

WEIL, Pierre. O novo Paradigma Holístico. São Paulo, SP: Summus, 1991. 



 

 

226

WEIL, Pierre. A Arte de Viver em Paz. Por uma nova Consciência, por uma nova 

Educação. 4ª ed. São Paulo, SP: Gente, 1993. 

______. Educação para a Paz,  em direção a uma nova Ordem Mundial. 

Tecnologia Educacional como Tecnologia da Humanização. III Simpósio de 

Tecnologia e Educação. Anais… Recife, PE: SENAC, 1998. p.10. 

______. Nova Linguagem Holística. Pontes Sobre as Fronteiras das Ciências 

Físicas, Biológicas, Humanas e as Tradições Espirituais. Rio de Janeiro: CEPA: 

Espaço Tempo, 1987. 

WEREBE, M. J. G. Educação e Psicologia.  Introdução. In: WEREBE, Maria José 

Garcia e NADEL BRULFERT, Jaqueline (Orgs.). Psicologia. Trad. Elvira Souza 

Lima. São Paulo: Ática, 1986c, p. 134-174 (Coleção Cientistas Sociais). Original: 

1945. 

YAARI, David Josef. Os 12 Sentidos e a Metaforma da Psique. São Paulo, SP:  

Hermes, 1991. 

ZACHARIAS, V. L. C. F. Biografia e Abordagem de Henri Wallon. Disponível em 

http://www.centrorefeducacional.com.br/wallon.htm. Atualizado e acessado em 

junho 2003. 

ZAZZO, R. Henri Wallon - Psicologia e Marxismo. Trad. Calado Trindade. Lisboa, 

Portugal: Veja,.1978 (Coleção Perfis). 

  



 

 

227

SITES CONSULTADOS:  

1. Sites sobre Wallon:  

http://maven.english.hawaii.edu/criticalink/lacan/terms/wallon.html (biografia) 

http://novaescola.abril.uol.com.br/index.htm?ed/160_mar03/html/pensadores 

http://novaescola.abril.uol.com.br/index.htm?ed/160_mar03/html/pensadores 

http://pekids.hotlink.com.br/educarte/dese.html  

http://sab.org.br , http://sab.org.br/pedag-wal/lawaldir.htm, e  

http://sab.org.br/pedag-wal/jardins.htm 

http://sab.org.br/fewb/ 

hhttttpp::////wwwwww..ppssiiccooppeeddaaggooggiiaa..ccoomm..bbrr//ppeerrssoonnaalliiddaaddeess//ppeerrssoonnaalliiddaaddeess//wwaalllloonn..aasspp??oogg

==00  

  

2. Sites sobre Steiner :  

http://www.sab.org.br/steiner/jovem-steiner.htm; 

www.antiochne.edu (Mestrado em Pedagogia Waldorf); 

 

3. Sites sobre as Escola Waldorf  e Rudolf Steiner :  

hhttttpp::////wwwwww..cceennttrroorreeffeedduuccaacciioonnaall..ccoomm..bbrr//wwaallddoorrff..hhttmm    ee    

hhttttpp::////wwwwww..cceennttrroorreeffeedduuccaacciioonnaall..ccoomm..bbrr//mmeessttrreess..hhttmmll;;  

  http://www.micael.com.br/fr_antroposofia.htm  



 

 

228

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 




