
1 

 

UNIVERSIDADE DE SÃO PAULO 

FACULDADE DE EDUCAÇÃO 

 

 

 

ROSELY APARECIDA ROMANELLI 

 

 

 

A ARTE E O DESENVOLVIMENTO COGNITIVO 

UM ESTUDO SOBRE OS PROCEDIMENTOS ARTÍSTICOS 

APLICADOS AO ENSINO EM UMA ESCOLA WALDORF  

 

 

 

 

 

 

 

 

SÃO PAULO 

2008



2 

 

ROSELY APARECIDA ROMANELLI 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

A ARTE E O DESENVOLVIMENTO COGNITIVO 

UM ESTUDO SOBRE OS PROCEDIMENTOS ARTÍSTICOS 

APLICADOS AO ENSINO EM UMA ESCOLA WALDORF  

 

Trabalho apresentado como requisito parcial para 

a obtenção do grau de doutor no Curso de Pós-

Graduação em Educação da Faculdade de 

Educação da Universidade de São Paulo, Área de 

Concentração: Cultura, Organização e Educação, 

sob orientação da Profª Drª Mª Cecília Sanchez 

Teixeira. 

 

 

 

 

 

 

 

 

 São Paulo 

 

 2008  



3 

 

Autorizo a reprodução e divulgação total ou parcial deste trabalho, por qualquer meio 

convencional ou eletrônico, para fins de estudo e pesquisa, desde que citada a fonte. 

 

 

                                    

 

 

 

 

 

 

 

Catalogação na Publicação 

Serviço de Biblioteca e Documentação 

Faculdade de Educação da Universidade de São Paulo 

 

 

 

             

 

 

371.301          Romanelli, Rosely Aparecida 

R758a             A arte e o desenvolvimento cognitivo : um estudo sobre os 

procedimentos artísticos aplicados ao ensino em uma escola Waldorf  ;  

orientação Maria Cecília Sanchez Teixeira .   São Paulo :  s.n., 2008. 

                               274 p. : il., fotos.          

                       

                              Tese  (Doutorado – Programa de Pós-Graduação em Educação.Área de 

Concentração : Cultura, Organização e Educação)  - - Faculdade de 

Educação  da Universidade de São Paulo. 

 

                                1. Pedagogia Waldorf – São Paulo, SP 2. Artes 3. Desenvolvimento 

cognitivo  4. Razão  5. Sensibilidade (Personalidade) 6. Intuição 7. 

Percepção 8. Consciência 9. Inconsciente ( Fator de personalidade)  I. 

Teixeira, Maria Cecília Sanchez, orient. 

 



4 

 

FOLHA DE APROVAÇÃO 

 

Rosely Aparecida Romanelli 

A Arte e o Desenvolvimento Cognitivo - Um estudo sobre os procedimentos artísticos  

em uma Escola Waldorf 

Tese apresentada a Faculdade de Educação da 

Universidade de São Paulo para obtenção  

Do título de Doutor  

Área de Concentração: Cultura, Organização e Educação 

Aprovada em: 

Prof. Dr._______________________________________________________________ 

Instituição__________________________ Assinatura___________________________ 

Prof. Dr._______________________________________________________________ 

Instituição__________________________ Assinatura___________________________ 

Prof. Dr._______________________________________________________________ 

Instituição__________________________ Assinatura___________________________ 

Prof. Dr._______________________________________________________________ 

Instituição__________________________ Assinatura___________________________ 

Prof. Dr._______________________________________________________________ 

Instituição__________________________ Assinatura___________________________ 



5 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

Dedicatória 

 

Aos meus filhos, San, Flora, Tauana, Rafael e Clara, que sempre me 

incentivaram a continuar, mesmo diante dos momentos mais difíceis e da distância que nos foi 

imposta. 

 



6 

 

 

 

 

Agradecimentos 

 

À minha orientadora, pela paciência com que me conduziu através das 

dificuldades apresentadas pelo objeto da pesquisa. 

Ao Fabio, pelo apoio diante das dificuldades que enfrentamos durante todo o 

tempo em que me dediquei à pesquisa. 

Ao CNPQ, pelo curto período de concessão de bolsa, mas que permitiu 

continuar a pesquisa num momento decisivo. 

Aos professores e funcionários da Faculdade de Educação 

À Diretora Kazuko e à secretária Terezinha, do Colégio Waldorf Micael de São 

Paulo, por sua atenção e disponibilidade em facilitar minhas visitas durante a pesquisa de 

campo. 

À Conferência Interna do Colégio Waldorf Micael, por permitir que a pesquisa 

se desenvolvesse em seu espaço escolar. 

Às professoras Riva, Marta, Dora e Celina, pela disponibilização de seu tempo 

para entrevistas. 

 



7 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

Epígrafe 

 

 

“A imaginação parece, na verdade, não possuir leis, talvez seja como um  

Sonho em um estado de vigília, que oscila incondicionalmente 

De um lado para o outro. Mas para possuí-la é preciso regrá-la 

De diversas maneiras, mediante o sentimento, mediante incentivos éticos, 

Mediantes necessidades do agir e 

Da maneira mais feliz mediante o gosto,  

Por meio do qual a razão se apodera de cada matéria e de todos os elementos.” 

 

(Goethe, 2005: 254)



8 

 

RESUMO 

 

ROMANELLI, Rosely Aparecida. A arte e o desenvolvimento cognitivo – um estudo sobre os 

procedimentos artísticos aplicados ao ensino em uma Escola Waldorf. São Paulo: 2008. 270 p. 

Tese (Doutorado). Faculdade de Educação, Universidade de São Paulo, 2008. 

Esta pesquisa analisa a expressão artística dos alunos de uma escola Waldorf 

da cidade de São Paulo – SP – Brasil, com o objetivo de compreender a estreita ligação entre 

arte e sensibilidade que se apresenta enquanto caminho para a harmonização da alma humana 

e a contribuição da arte para o desenvolvimento da razão, da intuição, da emoção e do 

sentimento. Isto pode ser comprovado pela produção elaborada pelos alunos, interpretada e 

compreendida a partir das atividades especificas do cotidiano escolar com o aporte teórico de 

autores que buscam entender o ser humano através do equilíbrio entre sensibilidade e razão. A 

pesquisa apóia-se teoricamente na Antroposofia de Rudolf Steiner para o estudo da utilização 

pedagógica da arte; na cosmovisão cientifica e artística de Johann Wolfgang Goethe e na sua 

Doutrina das Cores; n’ A Educação Estética do Homem de Friedrich Schiller; na Psicologia 

Analítica de Carl Gustav Jung; na transformação alquímica através da imaginação ativa 

utilizada por Jung. O referencial teórico dos autores transita no eixo existente entre o 

consciente e o inconsciente, entre a razão e a sensibilidade, entre o sensível e o inteligível. A 

contribuição final é a reflexão sobre a utilização prática dos procedimentos artísticos e sua 

influência sobre o desenvolvimento cognitivo e a aquisição de conhecimento que conduz ao 

equilíbrio entre razão e sensibilidade.   

Palavras-chave: Arte, consciente, desenvolvimento cognitivo, educação, expressão artística, 

imaginação ativa, inconsciente, intuição, percepção, razão, sensibilidade.  



9 

 

ABSTRACT 

 

ROMANELLI, Rosely Aparecida. Art and cognitive development – a study about artistic 

procedures applied to teaching in Waldorf School. São Paulo: 2008. 270 p. Thesis (Doctoral). 

Faculdade de Educação, Universidade de São Paulo, 2008. 

 

 

This research analyses the artistic expression of students in a Waldorf school at the city of São 

Paulo – SP – Brazil, in order to comprehend the close connection between art and sensitivity 

that shows itself as a path to develop reason, intuition, emotion and feeling. This can be proof 

by the production elaborated by the students, interpreted and comprehended from the specific 

everyday school activities with the theory support of Rudolf Steiner’s Anthroposophy for the 

study of the pedagogical utilization of art; in the scientific and artistic cosmovision of  Johann 

Wolfgang Goethe and his Doctrine of Colors; in the Aesthetic Education of Man of Friedrich 

Schiller; in the analytical psychology of Carl Gustav Jung; in the alchemy transformation by 

means of active imagination used by Jung. The theoretical references of the authors circulate 

in the axis existent between conscious and unconscious, between reason and sensitivity, 

between the sensitive and the intelligible. The final contribution is the reflection about 

practical utilization of artistic procedures and their influences on cognitive development and 

the knowledge acquirement that leads to balance between reason and sensitivity.    

 

Key-words: active imagination, art, artistic expression, cognitive development, conscious, 

education, intuition, perception, reason, unconscious. 

SUMÁRIO 



10 

 

 

 

 

Introdução................................................................................................................................11 

1 – A psicologia Junguiana como aporte teórico para entendimento de sensibilidade e 

razão.......................................................................................................................................20 

2 – A Pedagogia Waldorf como arte de educar.....................................................................52 

2.1 – A influência de Schiller e Goethe na Cosmovisão Antroposófica................................52 

2.2 – A concepção de homem, educação e sociedade na Cosmovisão Antroposófica...........80 

2.3 – A ruptura entre conhecimento, arte, religião e moralidade e sua religação na Pedagogia 

Waldorf..................................................................................................................................95 

2.4 – A aula principal – vivências artísticas fundamentais e complementares......................99 

3 – A arte na Pedagogia Waldorf.........................................................................................121 

4 – A análise das aquarelas...................................................................................................138 

4.1 – Aquarelas do primeiro ano...........................................................................................139 

4.2 – Aquarelas do segundo ano...........................................................................................154 

4.3 – Aquarelas do terceiro ano............................................................................................164 

4.4 – Aquarelas do quarto ano..............................................................................................168 

4.5 – Aquarelas do quinto ano..............................................................................................180 



11 

 

4.6 – Aquarelas do sexto ano................................................................................................191 

4.7 – Aquarelas do sétimo ano..............................................................................................197 

4.8 – Aquarelas do oitavo ano..............................................................................................227 

5 – A relevância das outras práticas artísticas e artesanais...................................................234 

5.1 – Os trabalhos manuais...................................................................................................235 

5.2 – Desenhos de formas, geometria e teoria de luz e sombras..........................................243 

5.3 – A confecção do papiro................................................................................................250 

6 – O desenvolvimento cognitivo-afetivo – considerações finais........................................257 

7 – Bibliografia....................................................................................................................264



12 

 

Introdução 

Ao iniciar minha pesquisa de doutorado eu imaginava poder descobrir como a 

arte estaria ligada ao surgimento do princípio feminino na psique humana. Eu acreditava que 

havia uma explicação para a convivência harmoniosa entre meninos e meninas numa Escola 

Waldorf e imaginava que o fator diferencial que possibilitava esta harmonia era a prática de 

atividades artísticas em todo o ensino básico. Parecia claro que a sensibilidade e a razão eram 

trabalhadas de forma a compartilharem o processo cognitivo de forma equilibrada 

possibilitando que meninos e meninas se relacionassem bem. Minha hipótese inicial indicava 

que havia uma relação entre principio feminino e arte enquanto o principio masculino estaria 

ligado a razão. 

Para entender estes processos eu iniciei um árduo caminho de leituras que 

visavam encontrar o espaço do feminino na constituição da psique dos sujeitos. A primeira 

leitura que fiz foi Margareth Mead, Sexo e Temperamento, obra que apresenta um estudo 

sobre três tribos da Polinésia, nas quais o referencial para a formação da identidade masculina 

e feminina passava por diferentes maneiras de educar, com rituais específicos e diferentes 

papéis e funcionalidades para o homem e para a mulher, de acordo com as tradições de cada 

uma dessas tribos. 

A segunda obra, que pareceu mais adequada para minha busca foi Um é o 

Outro, de Elisabeth Badinter. Nesse livro a autora faz um relato filosófico, sociológico e 

antropológico sobre a evolução dos papéis feminino e masculino na história humana. Este 

estudo me deixou bastante empolgada com a questão do matriarcado e de como ele evoluiu 

para o patriarcado. Também me mostrou uma discussão interessante sobre a situação atual das 

identidades masculina e feminina nas sociedades. Este estudo me instigava e eu sentia uma 

identificação profunda com estas questões. 



13 

 

Em seguida comecei as primeiras leituras de Campbell – As Transformações 

do Mito através dos Tempos, O Herói de Mil Faces, As Máscaras dos Deuses e Para Viver os 

Mitos – e encontrei na mitologia as questões apresentadas pelo viés filosófico sociológico 

antropológico de Badinter. As idéias se completavam. Era como se um autor me fizesse 

entender ainda melhor o outro. Havia um caminho na mitologia que apontava para uma 

formação da consciência humana que se iniciava na Deusa, na Grande Mãe, e seguia até 

chegar aos Deuses masculinos e ao Deus Judaico Cristão. Então cheguei à leitura de 

Neumann, com a História da Origem da Consciência e A Grande Mãe – um estudo 

fenomenológico da constituição feminina do inconsciente. Comecei a trilhar o aspecto 

psicológico daquilo que eu então chamava de princípio feminino e princípio masculino. Eu os 

associava respectivamente a anima e animus que já conhecia de algumas leituras de Jung e 

Hilmann. Como Neumann era também junguiano eu parti dele para o próprio Jung e passei a 

buscar seus conceitos para obter uma base teórica que me permitisse entender a relação entre 

sensibilidade e razão no processo cognitivo proposto por Steiner na Pedagogia Waldorf. Além 

de todas essas leituras sobre mitologia e sociedades arcaicas matriarcais e sua relação com a 

formação da consciência humana, também li um autor que contribui para a formação de 

opinião de muitos dos outros teóricos que relacionei aqui. Trata-se de Johann Joachim 

Bachofen cujos estudos das origens do direito romano o levaram a descobrir o papel feminino 

nas sociedades arcaicas chamadas de matriarcais ou matrilineares. Sua teoria trazia maior 

peso histórico para todas estas informações. 

Como Jung trabalha os processos inconscientes numa base arquetípica, a 

mitologia aparecia constantemente e fui lendo outros junguianos que tratavam o feminino e o 

masculino com esse referencial mitológico, como Jean Shinoda Bolen e Robert Bly, por 

exemplo. Era um referencial teórico riquíssimo e me conectava com minhas próprias questões 

pessoais sobre meu papel no mundo como mulher, mãe de quatro filhas e um filho. Leitora 



14 

 

ávida de romances como As Brumas de Avalon e outros de Marion Zimmer Bradley que 

traziam a baila o papel da mulher noutras sociedades mais antigas nas quais ela era tão 

importante quanto o homem, eu seguia buscando algo que me permitisse compreender um 

processo pedagógico que me parecia trilhar o caminho que levava a harmonia relacional 

almejada por mim no meu mundo e no de meus filhos. Também a relação feita por Fritjof 

Capra sobre a ciência mecanicista num mundo dominado por homens com a situação 

ecológica do planeta se agravando porque a natureza não era mais venerada como a mãe de 

todos os seres. Estas idéias se conectavam com um trecho da obra A Filosofia da Liberdade 

de Rudolf Steiner, no qual ele afirma que a humanidade só seria realmente livre quando a 

metade oprimida – o sexo feminino – fosse elevada ao mesmo patamar de respeito e igualdade 

que a metade masculina.  

Durante este tempo eu também tentei encontrar a compreensão da Pedagogia 

Waldorf por meio de outros referenciais teóricos. Busquei caminhos que me fizessem 

entender o processo artístico, pois eu não tenho essa formação teórica. E li Fayga Ostrower, 

Ana Mae Barbosa e Ana Angélica Albano para buscar entender o processo criativo e sua 

inserção na educação. Eu acreditava que era necessário entender como isso ocorre, porque a 

arte na Pedagogia Waldorf é uma forma de educar a fantasia, para que ela se transforme em 

imaginação criadora. Mas não cheguei a encontrar um caminho satisfatório para trabalhar com 

qualquer uma dessas autoras, pois as visões sobre arte, e mesmo sobre arte-educação não 

falam exatamente do que acontece na escola Waldorf.  

Na verdade, muitas teorias se aproximavam do meu objeto de pesquisa, mas 

nenhuma se mostrava inteiramente adequada. Sempre eu chegava num ponto onde acabava só 

tentando comparar conceitos e não chegava a obter conclusões significativas. A metodologia 

que eu devia seguir para comprovar minha hipótese não se configurava. E eu lia e escrevia, 



15 

 

fazia fichamentos e seguia em frente com o trabalho, mesmo que parecesse não sair do lugar. 

Eu sabia que estava farejando algo importante, mas estava apenas vislumbrando esse algo. 

Então eu iniciei a pesquisa de campo, na qual consegui algumas entrevistas e 

muitas fotos da produção artística dos alunos de primeiro ao oitavo ano de uma escola 

Waldorf situada na cidade de São Paulo. Mas as coisas ainda não se mostravam facilmente. O 

problema com a metodologia persistia! Como analisar e compreender um material tão rico e 

bonito era algo que eu ainda não sabia como fazer. Outros autores, como Bruno Duborgel e 

Georges Jean também foram lidos por mim, desde a época da elaboração do projeto para a 

seleção da pós-graduação. Mas estes autores não me ajudavam totalmente o processo de 

elaboração artística dos alunos Waldorf, pois, na verdade se a elaboração artística deles não se 

enquadra como arte, também a análise feita pelos autores acima citados não trabalhava com 

desenhos e pinturas semelhantes ao que são desenvolvidos sob a orientação desta pedagogia 

em si tão diferenciada de outras práticas. 

Ainda assim, retornei ao referencial teórico de Ostrower na tentativa de 

trabalhar com ela e com Jung. Porém mais uma vez não havia possibilidade de trabalhar com 

os dois autores. A antropologia do imaginário de Durand também fez parte de minhas 

sondagens teóricas, mas o material produzido pelos alunos Waldorf também não trazia os 

elementos que eu deveria buscar para utilizar a visão proposta por este autor. Assim, após 

iniciar a análise do material de campo segundo as indicações da Doutrina das Cores de 

Goethe, ficou muito mais claro perceber qual seria a metodologia adequada para 

contextualizar a produção artística dos alunos Waldorf. Nessa época fiz o exame de 

qualificação para a defesa de doutorado. A indicação feita pela Professora Sueli Passerini para 

a leitura de Schiller me conduziu gradativamente ao entendimento da importância deste autor 

no arcabouço teórico steineriano. 



16 

 

Então o caminho a ser trilhado mostrou novamente que o ponto de partida 

deveria ser o próprio referencial teórico antroposófico, e as origens da teoria cognitiva 

proposta por Rudolf Steiner, criador desta cosmovisão. Eu deveria retornar aos autores que 

forneceram o subsidio teórico para a elaboração dos princípios norteadores da ação na 

Pedagogia Waldorf. Schiller e Goethe são estes autores e caberia a mim aprofundar a pesquisa 

em torno da cosmovisão deles. 

   Embora Steiner não cite diretamente estes autores, ele faz referência a ambos 

quando trata da cosmovisão goethiana. Somente ao ler A Educação Estética do Homem 

escrita por Schiller é possível compreender como Steiner se identificou com seus princípios 

educativos. A importância da Pedagogia Waldorf, neste sentido, é atualizar e realizar a 

proposta educativa schilleriana e organizar o procedimento metodológico que propicia esta 

prática. Steiner também se identifica com Schiller nas questões sociais, pois sua trimembração 

social traz muitos pontos semelhantes aos princípios éticos e morais discutidos pelo poeta e 

filósofo alemão. A teoria cognitiva steineriana desenvolve aspectos que abrangem a 

cosmovisão goethiana e schilleriana. Pode-se dizer que Steiner ampliou e aprofundou as 

discussões de ambos. 

Quanto aos demais autores estudados, Jung ainda persiste para o tratamento das 

questões que tangem sensibilidade e razão. Creio que ele pode contribuir nessa discussão, 

uma vez que é possível analisar certas questões que margeiam a religiosidade e o esoterismo 

pelo viés teórico da psicologia, sem cair em tabus acadêmicos. 

Uma vez que a Pedagogia Waldorf desperta o meu interesse por promover a 

relação entre arte, sensibilidade e intuição, motivando esta pesquisa, na qual procuro 

compreender o papel da arte no desenvolvimento humano. Pretendo investigar como esta 

pedagogia contribui para equilibrar razão e sensibilidade através da educação. Como ela, ao 



17 

 

utilizar a expressão artística em sua prática cotidiana desenvolve a imaginação criativa antes 

de chegar ao conceito elaborado pela razão, permitindo que essas faculdades se harmonizem. 

As reflexões que fiz desde o momento em que se apresentou minha pergunta pessoal sobre o 

diferencial oferecido na Escola Waldorf me apontaram à possibilidade de que este fosse 

veiculado pela aplicação da arte em sua metodologia. 

Devido à importância da arte nessa pedagogia, aliada à imaginação, intuição e 

inspiração, as seguintes hipóteses se formulam: 1) a estreita ligação entre arte e sensibilidade 

se apresenta como caminho para a harmonização da alma humana; 2) a aprendizagem 

subsidiada pela arte pode contribuir para o desenvolvimento da razão, da intuição, da emoção 

e do sentimento. 

Conforme descrevo no estudo realizado em nível de mestrado, Rudolf Steiner 

(1861-1925) tem como pressuposto a concepção de ser humano livre, apresentada pela 

Antroposofia, ciência espiritual que tem por objeto de estudo o Universo e o Homem. Esta 

visão de mundo apresenta uma maneira diferente de interpretar os fenômenos da natureza 

física e espiritual, com aplicação nos diversos domínios da vida prática: na pedagogia, na 

medicina, na farmacologia, na agricultura, nas artes, e dando origem ao movimento 

antroposófico, hoje espalhado por inúmeros países, entre os quais o Brasil, cuja primeira 

escola – a Escola Rudolf Steiner de São Paulo – foi fundada em 1956. Em sua prática, os 

professores de uma Escola Waldorf são chamados a tomar nas mãos uma tarefa social: educar 

através da imaginação, da inspiração e da intuição, que são tidas como ferramentas básicas da 

sua prática cotidiana. Segundo a visão steineriana, a época cultural na qual vivemos exige o 

desenvolvimento dessas faculdades, que o professor desenvolve primeiramente em si mesmo. 

Só então poderá lidar melhor com o desenvolvimento de seus alunos, pois saberá como 

cultivar tais faculdades anímicas na criança e no jovem. Para isso, o trabalho artístico 

pedagógico é fundamental, justificando os procedimentos da arte aplicada ao ensino. Os 



18 

 

caminhos seguidos pelo professor Waldorf fundamentam-se naquilo que a arte e o enfoque 

artístico podem fornecer como subsidio para a atuação docente, sendo mais do que simples 

procedimentos metodológicos. 

Parto do pressuposto de que a arte na educação não é a prática aleatória de 

atividades artísticas, e, uma vez incorporada ao processo de ensino-aprendizagem, conforme 

ocorre no cotidiano das escolas Waldorf, funciona como um caminho para a expressividade, a 

sensibilidade, o senso estético e o respeito mútuo entre os seres humanos. Discuto o papel da 

arte e do lúdico como promotores do desenvolvimento de qualidades essenciais ao 

desenvolvimento e à formação humana, tais como a observação, a sensibilidade, a 

imaginação, a inspiração e a intuição, que alimentam o processo criativo. Acredito que esta é 

uma questão a ser respondida pela qualidade de educação proporcionada, discussão que está 

presente nesta pesquisa. 

A partir das atividades especificas do cotidiano de uma escola Waldorf, a 

pesquisa analisará material da expressão artística dos alunos para compreender o mesmo à luz 

do aporte teórico de autores que procuram o entendimento do ser humano através do 

equilíbrio entre sensibilidade e razão. Para tanto, a pesquisa apóia-se teoricamente na 

Antroposofia de Rudolf Steiner para o estudo da utilização pedagógica da arte; na cosmovisão 

cientifica e artística de Johann Wolfgang Goethe e na sua Doutrina das Cores; n’ A Educação 

Estética do Homem de Friedrich Schiller; na Psicologia Analítica de Carl Gustav Jung; na 

transformação alquímica através da imaginação ativa utilizada por Jung. 

Estes autores têm em comum o fato de transitar com seu referencial teórico no eixo existente 

entre o consciente e o inconsciente, entre a razão e a sensibilidade, entre o sensível e o 

inteligível.  



19 

 

O primeiro capítulo apresenta o referencial teórico junguiano, devido a sua 

importância para conceituar as qualidades anímicas que devem ser desenvolvidas pelo 

trabalho artístico efetuado no cotidiano da escola Waldorf analisado através do material 

coletado em campo. Parte desse referencial aparecerá no terceiro capítulo quando se 

aprofunda a discussão sobre a utilização da arte nessa pedagogia Alguns conceitos de Gilbert 

Durand são utilizados ao final do capitulo para contextualizar a relação que pretendo 

estabelecer entre a Psicologia Junguiana e a Pedagogia Waldorf. A referencia sobre o conceito 

de Anima Mundi em James Hillman acontece neste capítulo, e será retomada e aprofundada 

no terceiro.  No segundo capítulo uma apresentação da Pedagogia Waldorf direcionada para a 

teoria que fornece suas bases fundamentadas em Schiller e Goethe. Alguns esclarecimentos 

filosóficos sobre Friedrich Schiller são embasados num artigo do filósofo Marcelo da Veiga. 

Durand também contribui com a contextualização de Steiner e sua cosmovisão dentro da 

tradição hermética em contraposição com a lógica aristotélica que fundamenta o 

conhecimento ocidental. Após a contextualização teórica uma descrição das atividades 

cotidianas de base artística desenvolve-se para situar o leitor que não conhece essa 

modalidade de ensino-aprendizagem. No terceiro capítulo há uma exposição sobre a Doutrina 

das Cores de Goethe, um aprofundamento sobre A Educação Estética do Homem de Schiller 

e sobre a Imaginação Ativa de Jung, com a finalidade de introduzir a análise das aquarelas. 

Jeffrey Raff, James Hillman e Carlos Byinton fornecem alguns complementos teóricos ao 

longo do capítulo, bem como alguns terapeutas antroposóficos citados. No quarto capítulo é 

feita a análise das aquarelas documentadas em fotos. A amostra é composta por cento e trinta 

e quatro aquarelas de alunos do primeiro ao oitavo ano. No quinto capítulo faço uma breve 

análise dos outros trabalhos artesanais e dos desenhos de formas e do ensino de geometria, 

pois há um impacto causado por estas práticas sobre a evolução das pinturas em aquarela ao 

longo das series escolares pesquisadas. No sexto e último capítulo formulo minhas 



20 

 

considerações finais sobre o desenvolvimento cognitivo considerado sob a perspectiva da 

harmonia entre razão e sensibilidade. A questão inicial sobre o princípio feminino estar ligado 

à arte e o princípio masculino ser ligado à razão foi abandonada devido à impossibilidade de 

ser demonstrada através do material coletado durante a pesquisa de campo.  



21 

 

1 – A Psicologia Junguiana como aporte teórico para o entendimento de razão e 

sensibilidade 

 

Pelas considerações feitas até aqui, o aporte da psicologia junguiana será 

fundamental para esta pesquisa. Em Jung encontra-se a base utilizada para entender como o 

equilíbrio entre inconsciente e consciente no ser humano é necessário para um 

desenvolvimento saudável das suas faculdades anímicas. Sua vasta obra traz o referencial 

teórico para a compreensão desta dinâmica que proporciona a jornada da individuação 

humana. Esta seria a missão do ser humano ao longo de uma vida. Essa é a busca pela 

individuação para Jung. Em Steiner esta busca é feita através da educação para as crianças e 

jovens e da auto-educação para os adultos. O fato de esse processo ocorrer em todos os 

momentos da vida humana conduz a discussão de como ele se inicia na vida durante a fase de 

formação infanto-juvenil, com foco na fase escolar correspondente ao ensino fundamental.    

Os conceitos junguianos são importantes para o entendimento desse processo. 

Entre eles são especialmente relevantes os conceitos de individuação, símbolo, arquétipo, 

intuição, consciente e inconsciente, anima e animus e si-mesmo. Eles compõem o cerne da 

teoria junguiana. O símbolo, segundo Jung (1986), é uma produção espontânea da psique 

individual, que, surgindo das vivências do indivíduo, se organiza em torno de um arquétipo. 

Ele surge em sonhos ou fantasias e pode traduzir símbolos coletivos importantes como a cruz, 

a estrela de Davi ou a mandala. Trata-se de algo muito mais vivo e dinâmico do que um signo 

e traduz o estado psíquico do momento vivenciado pelo indivíduo. Possui conotações 

especiais que vão além de seu significado evidente e convencional, implicando em alguma 

coisa vaga, desconhecida ou oculta para o indivíduo. Ou seja, traz em si aspectos 

inconscientes mais amplos que nunca são precisamente definidos ou de todo revelados. 



22 

 

O símbolo apresenta uma natureza altamente complexa (Jung, 1991 b: 447), 

pois na sua composição entram todas as funções psíquicas. Sua natureza então não é racional 

nem irracional1. Possui um lado acessível à razão e outro que lhe é inacessível uma vez que 

apresenta dados racionais e dados irracionais fornecidos tanto pela percepção interna quanto 

pela externa. A carga de pressentimento e de significado que um símbolo contém afeta, 

portanto, tanto o sentimento quanto o pensamento, atingindo tanto a sensação quanto a 

intuição. Ele é, assim, a melhor expressão possível e insuperável do que ainda é 

desconhecido para determinada época (idem: 446). Isto significa que o símbolo é anterior ao 

significado para Jung (p: 444).  

Para entender a noção de arquétipo é necessário compreender primeiro a de 

imagem, uma vez que Jung (1991 b: 417-419) também denomina o primeiro de imagem 

primordial. A imagem é uma representação imediata oriunda da linguagem poética, 

considerada pelo autor a imagem da fantasia, que se relaciona de forma indireta com a 

percepção do objeto externo ao indivíduo. Portanto, ela depende da atividade inconsciente da 

fantasia, é produto dela, aparecendo de maneira espontânea na consciência, tal como a visão 

ou a alucinação, sem ter, no entanto, o caráter patológico desta. A imagem é a representação 

da fantasia. Enquanto grandeza interna é complexa e se compõe de diversos materiais e 

procedências, sendo, apesar disso, um produto homogêneo com sentido próprio e autônomo. 

É uma expressão concentrada da situação psíquica como um todo, trazendo à tona conteúdos 

inconscientes momentaneamente constelados (Jung, 1991 b: 418).  

Quando Jung qualifica o arquétipo de imagem primordial significa que esta 

imagem possui um caráter arcaico, apresentando motivos mitológicos conhecidos, sendo 

então qualificada como arquétipo. Correspondendo, neste caso freqüentemente a temas 

                                                           
1 Jung emprega o conceito de irracional no sentido de extra-racional, ou seja, daquilo que não pode ser fundamentado pela 
razão, que ocorrem por obra do acaso, e que só num momento posterior será passível de demonstração através da causalidade 
racional (Jung, 1991:431-432).  



23 

 

mitológicos que reaparecem em contos e lendas populares de épocas e culturas diferentes. Os 

mesmos temas podem ser encontrados em sonhos e fantasias de muitos indivíduos. De 

acordo com Jung (1986), os arquétipos, como elementos estruturais e formadores do 

inconsciente, dão origem tanto às fantasias individuais quanto às mitologias de um povo. Sua 

origem não é conhecida, pois se repetem em qualquer época e lugar do mundo, não podendo 

ser explicados por transmissão de descendência direta ou por “fecundações cruzadas” 

resultantes de migração. Os arquétipos se organizam em torno de uma base de vivências dos 

seres humanos que, por sua vez, são ancoradas em sua corporeidade. Jung diz também que a 

imagem primordial é a expressão condensada de um processo vivo que dá um sentido 

ordenado e coerente às percepções sensoriais e às percepções interiores do espírito, sendo um 

preâmbulo da idéia, sua terra-mãe (Jung, 1991 b: 420). É a partir dessa imagem primordial 

que a razão pode desenvolver o conceito enquanto idéia, que se distingue de outros conceitos 

que se formam através da experiência. 

Já a intuição, segundo Jung (1991 b), é uma função psicológica básica, que 

transmite a percepção por via inconsciente. O objeto dessa percepção pode ser uma coisa 

interna ou externa tornando a intuição de natureza subjetiva ou objetiva. No primeiro caso, é 

uma percepção originada por fatores psíquicos inconscientes ligados ao sujeito que intui. No 

segundo caso, a percepção provém de impressões subliminais que evocam pensamentos e 

sentimentos. Para Jung (1986), a intuição é uma forma de processar informações da 

experiência passada, objetivos futuros e processos inconscientes. Ela é quase indispensável 

ao indivíduo para que ele interprete as idéias ou imagens que emergem do conteúdo 

inconsciente ultrapassando o limiar entre este e a consciência. Isto ocorre porque o 

inconsciente é uma espécie de depósito de toda espécie de componentes psíquicos 

subliminais, inclusive aqueles que assimilamos subliminarmente através dos sentidos. 

Alguns chegam ao limiar da consciência através da intuição, outros chegam pelos sonhos ou 



24 

 

através da fantasia. Jung (1979) afirma que a maior parte desse conteúdo não é sequer 

processada durante a existência do ser humano. Ele acredita igualmente que há razões para 

supor que o inconsciente jamais se encontra em repouso, inativo, mas que está sempre 

empenhado em agrupar e reagrupar seus conteúdos. Num estado patológico esta atividade 

pode tornar-se autônoma; mas de um modo normal ela é coordenada com a consciência 

numa relação compensadora. 

Jung (1979) também considera que as tendências inconscientes têm um 

objetivo situado além da consciência humana. Isso o faz desdobrar o conceito inicial de 

inconsciente em outros dois: inconsciente pessoal e inconsciente coletivo. Enquanto na 

instância pessoal os conteúdos inconscientes que vêm à tona podem ser contextualizados 

numa esfera de ação pessoal, o inconsciente coletivo trabalha com imagens arquetípicas, 

primordiais que se referem aos conteúdos recorrentes nas mitologias, religiões e culturas de 

vários povos. 

A consciência é a parte racional e objetiva da psique que procura organizar o 

sentido de todo conteúdo que ultrapassa o limiar do inconsciente e vem à tona para ser 

exteriorizado, de modo que seja feito o equilíbrio compensador supracitado. Existe perigo se 

o consciente “resolve” racionalizar todo o conteúdo psíquico destruindo seu significado 

próprio e caindo no extremo oposto do estado patológico pelo qual o inconsciente se torna 

autônomo. Em ambos os extremos, o inconsciente busca dar vazão aos seus conteúdos 

represados de forma desordenada e ocasiona as diversas patologias mentais. 

Os conceitos de anima e animus têm uma relação, respectivamente, com a 

razão – o logos, o consciente – e a sensibilidade (Jung, Emma. 1995:17-18). A anima, 

segundo Jung (1986), é a personificação de todas as tendências psicológicas femininas na 

psique do homem – os humores e sentimentos instáveis, a sensibilidade desmedida que pode 



25 

 

gerar rancores, desejos de vingança e desesperança, as intuições proféticas, a receptividade 

ao irracional, a capacidade de amar, a sensibilidade à natureza e a própria capacidade de se 

relacionar com seu inconsciente. Por sua vez, o animus personifica os aspectos masculinos 

no inconsciente da mulher. Ele usualmente se expressa nas convicções secretas e sagradas 

que a mulher possa manifestar. As atitudes pelas quais ela se impõe no mundo, 

especialmente se de forma violenta, revelam o animus.  As reflexões semiconscientes, frias e 

destruidoras, bem como certas passividades e paralisações de sentimentos, certas 

inseguranças que levam a uma sensação de nulidade e de vazio, que podem ser resultantes de 

uma opinião inconsciente do animus são aspectos negativos do mesmo. À medida que o 

trajeto de individuação é percorrido, o animus relaciona a mente feminina com a evolução 

espiritual de sua época. O processo de individuação proposto pela psicologia analítica trata 

da integração destes pólos opostos da alma humana, independentemente dos caracteres 

sexuais biológicos individuais, buscando a harmonia entre estes pólos, para o equilíbrio 

cognitivo e afetivo de cada ser humano.  

A individuação é um processo de formação e particularização do ser 

individual especialmente no que diz respeito ao seu desenvolvimento psicológico enquanto 

ser distinto do conjunto, da psicologia coletiva. Portanto, pode-se dizer que é um processo de 

diferenciação que objetiva o desenvolvimento da personalidade individual. Trata-se de uma 

necessidade natural, que não deve ser coibida, e sim possibilitada. A individualidade já é 

dada como aspecto físico e fisiológico. O aspecto psicológico correspondente se manifesta a 

partir dessa base biológica. O indivíduo não é um ser único e isto pressupõe seu 

relacionamento numa coletividade. A individuação enquanto processo conduz a uma 

intensificação e uma maior abrangência desse relacionamento, preservando a liberdade 

individual, sua vitalidade e participação numa sociedade que consegue manter sua coesão 

interna e seus valores coletivos (Jung, 1991: 426). 



26 

 

Existe também o aspecto da individuação que está ligado à função 

transcendente, ao desenvolvimento e integração do animus e da anima, ao equilíbrio e ao 

desenvolvimento das funções racionais e irracionais. Estas atividades da psique humana 

traçam as linhas de desenvolvimento individual que não podem ser adquiridas pelos 

caminhos instituídos através das normas coletivas. O processo deve ocorrer através da 

valorização natural destas normas coletivas e do respeito às necessidades individuais. Deve 

acontecer um equilíbrio entre a necessidade desta regulamentação coletiva e a moralidade 

individual que brota do desenvolvimento da consciência do ser humano. A individualidade 

psicológica é dada a partir de sua base física. A individuação surge no processo de 

diferenciação que torna consciente a individualidade, separando-a do objeto (p: 427-428). 

Para que o processo de individuação ocorra, a elaboração de conteúdos 

simbólicos que emergem do inconsciente é trabalhada em terapia na psicologia junguiana 

através da imaginação ativa. Este procedimento consiste em trabalhar os conteúdos 

inconscientes com uma intervenção controlada do consciente. Guardadas as devidas 

proporções, considero este processo análogo à atividade artística que é utilizada como 

veiculo para concretizá-lo, pois a elaboração artística trabalha com percepções que são 

trazidas à tona e tornadas conscientes através da obra realizada. Jung (1981) considera o 

inconsciente como a mãe criadora da consciência, uma vez que é a partir do primeiro que se 

desenvolve a segunda. Este é o princípio de sua teoria sobre o desenvolvimento da 

personalidade humana. Os conteúdos surgem do inconsciente e são elaborados com o auxílio 

do consciente.  

Em sua obra A Natureza da Psique, Jung (1997) retoma esta idéia de que a 

consciência se faz de conteúdos do inconsciente atravessando o limiar e se tornando 

conscientes, acreditando que não seja possível considerar o conhecimento racional sem 



27 

 

considerar sua contraparte intuitiva que brota inconscientemente através da imagem e do 

símbolo. Em seu livro A Energia Psíquica (1997 a), ele diz que seria preciso mergulhar nas 

obscuridades da psique, que vão bem além das categorias propostas pelo nosso intelecto, pois 

a alma humana possui tantos mistérios que só um espírito desprovido de imaginação pode ser 

capaz de negar suas próprias insuficiências. Segundo ele, somente o estardalhaço iluminista 

não é capaz de perceber esta necessidade. Isto reforça o fato de seu ponto de vista incluir as 

qualidades sensíveis (irracionais) como fator de equilíbrio das qualidades racionais. 

Para entender melhor este equilíbrio que Jung considerava tão importante 

deve-se esclarecer alguns pontos essenciais sobre as chamadas funções de adaptação. Para 

Jung (1991), elas cumpriam o papel de pontos cardeais utilizados pela consciência para fazer 

o reconhecimento do mundo exterior e nele se orientar. Elas são a sensação, o pensamento, o 

sentimento e a intuição. A sensação constata a presença das coisas que cercam o indivíduo e 

o adapta à realidade objetiva. O pensamento esclarece o que significam os objetos, julgando, 

classificando e discriminando uns dos outros. O sentimento faz uma estimativa destes, 

conferindo-lhes valor numa lógica diferente daquela utilizada pelo pensamento, que é a do 

coração. A intuição é uma percepção que ocorre via inconsciente, apreendendo a atmosfera 

onde se movem os objetos, de onde eles vêm e como possivelmente se desenvolverão. 

As quatro funções estão presentes em cada indivíduo, porém de maneira que 

sempre uma delas é mais consciente do que as outras, sendo por isso chamada de função 

principal por Jung. As outras três se apresentam numa gradação de desenvolvimento a partir 

da principal até aquela que menos se faz consciente e por isso torna-se a função inferior. Elas 

também surgem em posições polares, opostas, duas a duas. Assim, intuição como função 

principal gera sensação como função inferior e vice-versa. Por sua vez, pensamento em 

sentido polarizado com o sentimento se apresenta como função principal quando o segundo 



28 

 

se mostra na função inferior e vice-versa. A função principal é a tônica de adaptação que o 

indivíduo escolheu para orientar-se no mundo (Jung, 1986). 

Estas funções complementam-se com os conceitos de extroversão e 

introversão para consolidar o conhecimento sobre os tipos psicológicos propostos por Jung. 

A extroversão é classificada por um comportamento em que o sujeito vai ao encontro do 

objeto, no que diz respeito ao movimento de sua energia psíquica. A energia do indivíduo 

flui em direção ao objeto. No caso da introversão essa energia recua diante deste, que parece 

ter um caráter ameaçador para o sujeito, orientando-se por determinações de caráter 

subjetivo. Jung aponta para um movimento de compensação entre as formas de 

direcionamento dessa energia psíquica, também conhecida por libido, segundo sua 

terminologia. 

Para Jung (1991: 450), tipo é um exemplo ou modelo que reproduz o caráter 

de uma espécie ou generalidade. Ele é um modelo característico de uma atitude geral que 

aparece manifestada em muitas formas individuais. Ele considera quatro atitudes 

fundamentais que orientam as funções psicológicas básicas já descritas brevemente acima: 

pensamento, sentimento, intuição e sensação. É o fato de que uma delas se estabelece como 

habitual imprimindo um cunho determinado à personalidade individual que caracteriza o tipo 

psicológico. A atitude somada a uma função psicológica básica define os tipos psicológicos 

que são pensamento extrovertido, sentimento extrovertido, sensação extrovertida, intuição 

extrovertida, pensamento introvertido, sentimento introvertido, sensação introvertida e 

intuição introvertida. As funções, por sua vez, dividem-se em duas classes: racionais e 

irracionais, de acordo com a qualidade da função básica predominante. 

Para compreender melhor então, existem dois tipos genéricos denominados 

por Jung de extrovertido e introvertido, caracterizados pela maneira com que cada um se 



29 

 

relaciona com o objeto. O tipo extrovertido tem um modo positivo diante do objeto 

entendido como sua atitude subjetiva orientada na direção deste, sempre se reportando ao 

mesmo para exercer suas funções básicas. O tipo introvertido se comporta de forma 

abstrativa, preocupando-se em retirar a libido do objeto tentando se prevenir contra um 

suposto super poder deste, deixando-o fora do exercício das suas funções básicas. Estas 

diferenças vão além da formação do caráter individual de cada um, segundo o autor. Ele 

afirma que à medida que se aprofunda o trabalho com um maior número de pessoas 

descobre-se que estas atitudes típicas são mais genéricas do que poderiam parecer 

inicialmente. Trata-se de uma oposição fundamental sempre perceptível que ocorre entre as 

funções de adaptação, (Jung, 1991:317) encontrada em todas as camadas sociais e, 

independente das diferenciações sexuais. Jung explica este fenômeno psicológico geral pelos 

seus antecedentes biológicos fundantes. O processo de adaptação é a relação entre o sujeito e 

o objeto que visto na perspectiva biológica explica a necessidade dos tipos numa analogia 

com os processos de adaptação fisiológica. O extrovertido, nesta óptica, caracteriza-se por 

sua constante doação e intromissão em tudo; enquanto o introvertido busca defender-se 

contra as solicitações externas e precaver-se contra os dispêndios de energia na relação com 

o objeto criando uma posição confortável e segura pra si próprio.  

Os dois tipos são definidos por Jung com base no processo de interação entre 

o consciente e o inconsciente. Partindo da descrição dos fenômenos conscientes ele inicia o 

aprofundamento do tipo extrovertido pela atitude geral da consciência. Este tipo se orienta 

pelos dados e fatos objetivos fornecidos pelo mundo exterior, de modo que suas decisões e 

ações cotidianas e habituais são pautadas por condições objetivas da sua existência neste 

mundo. Para ele o objeto e as condições objetivas são fatores condicionantes de suas 

opiniões subjetivas. Sua consciência toda olha para fora porque a determinação importante 

e decisiva sempre lhe vem de fora. Porém Jung esclarece que isto só ocorre porque o 



30 

 

indivíduo permite que ocorra desta forma e não de outra (1991:319). Esta é sua peculiaridade 

psicológica. As leis morais que ele segue são aquelas concebidas pela sociedade e aceitas por 

ele como válidas. Seu ajuste às circunstâncias dadas lhe facilita a adaptação às condições de 

trabalho e sobrevivência que se apresentam como as ideais no momento vivido e às 

expectativas do meio social e ambiental a seu respeito. Suas necessidades subjetivas não são 

consideradas e este se torna seu ponto fraco, levando-o a desconsiderar questões de saúde 

física e bem-estar pessoal.    

Do ponto de vista da atitude inconsciente, é preciso lembrar que o 

inconsciente sempre busca uma relação compensatória com o consciente. A unilateralidade 

da atitude extrovertida causada pelo fator objetivo preponderante causa a tendência de 

desfazer-se de si mesmo (p: 322) em benefício do objeto assimilando seu sujeito ao mesmo. 

Desta maneira caracteriza-se uma atitude compensatória do inconsciente para uma 

complementação da atitude extrovertida que apresenta um aspecto introvertidor, pois 

concentra a energia sobre todas as necessidades e pretensões subjetivas que são oprimidas ou 

reprimidas pela atitude extrovertida consciente. As tendências pessoais representadas por 

idéias, desejos, afetos, necessidades, sentimentos, etc. assumem um caráter regressivo 

podendo causar patologias diversas em nível físico e psíquico. No nível psíquico elas 

apresentam seu aspecto regressivo nas funções menos diferenciadas levando ao colapso 

nervoso, neuroses, abuso de drogas e depressão, assumindo formas destrutivas e deixando de 

exercer, num ponto extremo, suas funções compensatórias reais. Jung ressalta o fato de que o 

inconsciente não está enterrado sob camadas espessas que exijam penosas escavações, mas, 

ao contrário, flui sempre para o evento psicológico em curso no momento vivido e 

transforma a personalidade sem que o indivíduo se dê conta disso. 



31 

 

Quanto às funções psicológicas básicas, existem peculiaridades em cada uma 

delas, de acordo com a atitude extrovertida. O pensamento em geral é alimentado tanto por 

fontes subjetivas e inconscientes, quanto objetivas transmitidas por percepções sensíveis. No 

caso do pensar extrovertido são estas últimas que determinam em grau mais elevado os 

critérios de julgamento. Não significa que o pensamento extrovertido se baseie simplesmente 

em idéias concretas, podendo ser fundamentado em idéias puras e abstratas que sejam 

transmitidas pela educação, instrução e tradição. O que torna o pensar extrovertido é o fato 

de sua orientação consistir numa fonte externa. Sua conclusão também se orienta para fora 

como no pensar prático do comerciante, do técnico, do pesquisador em ciências naturais, por 

exemplo. Mesmo na forma de ciência, filosofia ou arte, Jung afirma que nossa época valoriza 

e reconhece este tipo de pensamento, que em sua opinião aparece na superfície do mundo 

(1991: 327). Isto ocorre porque a perspectiva que o orienta enxerga a aparência e não a 

essência.  

O tipo pensamento extrovertido caracteriza-se pelo indivíduo que se esforça 

por colocar toda a atividade de sua vida na dependência de conclusões intelectuais orientadas 

por dados objetivos, quer sejam fatos objetivos ou idéias válidas em geral. A realidade 

objetiva tem força decisiva orientando sua formulação intelectual que admite medida para o 

bem e o mal e determina o belo e o feio. Esta fórmula define o que é certo e o que é errado, 

não permitindo exceções. O ideal tem que ser realizado custe o que custar, uma vez que é a 

mais pura formulação da realidade objetiva cuja verdade é indispensável à salvação da 

humanidade, segundo os padrões de justiça e verdade e não do amor ao próximo (Jung, 

1991:330-331). Segundo Jung, se esta fórmula pessoal for suficientemente ampla este tipo 

pode desempenhar um papel social relevante como promotor público, conscientizador ou 

propagador de inovações importantes. Caso sua fórmula seja rígida ele pode se tornar um 

resmungão, sofista e crítico autojustificado que comprime a si e aos outros num esquema por 



32 

 

ele criado ou aceito. Este pode ser o caminho da tirania se levado ao extremo, com todas as 

conseqüências nefastas que se seguem a ela, que acabam por se voltar contra o próprio 

tirano. Pode haver também a opressão das formas e atividades importantes para a vida e que 

dependem da esfera do sentimento, como as atividades estéticas, o paladar, o senso artístico, 

o cultivo da amizade, etc. Ou ainda das formas irracionais de experiências religiosas e 

paixões que podem ser sufocadas até o nível do inconsciente. Estes exemplos são típicos do 

aspecto patológico que nem sempre acontece, pois o indivíduo pode encontrar o equilíbrio 

interno em fórmulas atenuadas que atendem sua necessidade destas vivências criando uma 

espécie de válvula de segurança que o impeça de atingir níveis perigosos de conteúdos 

deixados à margem da consciência (p: 332-333). 

É relevante afirmar que Jung detalha minuciosamente as patologias deste e 

dos outros tipos, utilizando um raciocínio sempre baseado no equilíbrio e no desequilíbrio 

possível entre os aspectos conscientes e inconscientes demonstrando que uma virtude pode 

sempre se transformar em defeito caso não seja trabalhado num sentido capaz de manter este 

equilíbrio tão delicado da psique humana. Outro aspecto que surge na descrição dos tipos é a 

predominância de determinada função ou atividade no homem ou na mulher. No caso do 

pensamento extrovertido Jung afirma que ele é mais característico do homem. Quando ele 

predomina na mulher o autor diz que este pensamento transforma-se numa atividade intuitiva 

do espírito2.  

O sentimento na atitude extrovertida tem o objeto como determinante 

indispensável do modo de sentir, estando de acordo com valores objetivos. Por valores 

objetivos Jung entende aqueles que são tradicionais ou aceitos em geral por qualquer que 
                                                           
2  Apesar da afirmação inicial de que a classificação dos tipos e funções acontece independente da diferenciação sexual, Jung 
aponta em diversas passagens a predominância de um ou outro tipo ou de uma ou outra função no homem ou na mulher. 
Acredito que isto se deve à época em que ele viveu. Hoje em dia estes papéis já não surgem tão definidos e 
conseqüentemente os tipos e funções podem surgir e serem avaliados de acordo com a flexibilidade vigente. Sobre isto incide 
a diferença das definições de anima e animus de Hillman (1990) e de Emma Jung (1995), relativamente às dadas inicialmente 
por Jung.   



33 

 

seja a razão (Jung, 1990: 338). O indivíduo emprega o predicado de belo ou de bom ao 

objeto independente de valores subjetivos. Ele o qualifica de acordo com o julgamento que é 

conveniente com momento, de forma a não perturbar com seus comentários a presença do 

autor da obra artística, por exemplo, ou mesmo o seu proprietário. As situações nas quais o 

sentimento deve transparecer sempre encontram o aspecto positivo e corretamente 

dimensionado de expressão deste, sendo um fator criativo na manutenção positiva de 

empreendimentos e eventos sociais, filantrópicos e culturais. A imersão exagerada do sujeito 

no objeto, que o assimila totalmente faz o indivíduo perder o caráter pessoal do seu sentir, 

apontado por Jung como o charme principal dessa função. Os aspectos negativos do 

sentimento surgem dessa imersão, tornando-o frio, material e não confiável (Jung, 1990: 

338). Jung afirma que o sentimento extrovertido exagerado preenche as expectativas 

estéticas sem falar ao coração, atingindo apenas os sentidos ou a inteligência. O sujeito perde 

sua consistência e é absorvido pelos processos individuais de sentimento anulando sua 

individualidade e tornando-o o próprio processo para aquele que o observa. O sentimento 

que transparece externamente dá a impressão de pose, de leviandade, de desconfiança e, em 

casos patológicos torna-se histeria. 

O tipo sentimento extrovertido é apontado por Jung como uma peculiaridade 

da psicologia feminina, sendo que os tipos sentimentais mais pronunciados são encontrados 

no sexo feminino, segundo sua observação (p: 339). Neste tipo o sentimento surge como uma 

função educada, ajustada e submetida ao controle da consciência. Essa função assume caráter 

pessoal, apesar do aspecto subjetivo ter sido reprimido em grande escala, dando a aparência 

de uma personalidade ajustada às condições objetivas e aos valores aceitos pela sociedade. É 

possível perceber este fato pelas escolhas dos parceiros amorosos que freqüentemente são 

aceitos pela posição social, idade, posses, beleza física, e respeitabilidade de sua família. A 

aparência irônica e fútil dessa formulação não esconde o sentimento amoroso do tipo 



34 

 

sentimento extrovertido e sim corresponde à sua escolha padronizada pelos fatores externos 

descritos acima, que são totalmente convencionais. No tipo sentimento não ocorre o 

pensamento original, pois este perturbaria o sentir. Esta função sendo dominante não pode 

permitir a vigência da função pensamento que lhe é oposta. Isto significa que os julgamentos 

são feitos com base no sentimento e não no pensamento. Desta forma a variação de uma 

avaliação pode mudar se o sentimento sobre o objeto julgado for transmutado. O aspecto 

negativo de um pensar totalmente reprimido que se torna inconsciente reflete-se na forma de 

idéias obsessivas de caráter geralmente negativo e depreciativo, que utiliza todos os 

preconceitos e comparações infantis que possam colocar em dúvida o valor do sentimento 

podendo chegar ao estado patológico da histeria. 

Dentro da atitude extrovertida estes dois tipos descritos são classificados por 

Jung como racionais, pois se caracterizam pelo primado de funções com julgamento racional. 

Para esta classificação o autor esclarece que a perspectiva utilizada é aquela pela qual o 

próprio sujeito se auto-avalia. Este recurso é usado por Jung em terapia de modo a preservar 

a relação com o paciente, sem correr o risco de impor o ponto de vista do terapeuta sobre o 

individuo em tratamento. Ele esclarece que a perspectiva do observador leigo pode ser 

diferente, uma vez que as sutilezas comportamentais do sujeito analisado podem induzir uma 

leitura superficial por quem julga sua atividade aleatória ou esporadicamente. Baseando a 

descrição dos tipos no ponto de vista do sujeito observado, Jung pretende se preservar do 

risco de impor a própria psicologia individual sobre o paciente e suas experiências pessoais.  

A racionalidade na condução consciente da vida nos tipos extrovertidos 

significa que eles excluem conscientemente as casualidades e as irracionalidades obrigando, 

pelo julgamento racional, que os conteúdos desordenados e os casuais se ajustem a certas 

formas que lhes pareçam válidas. Isto limita a autonomia e a influência da sensação e da 



35 

 

intuição à racionalidade que as reprime até um estado primitivo e infantil. A racionalidade 

dos tipos extrovertidos é sempre orientada pela racionalidade coletiva, tornando racional para 

eles apenas o que é assim considerado pela coletividade. Aquilo que é subjetivo e individual 

fica constantemente ameaçado pela repressão e pode cair no inconsciente produzindo uma 

ruptura da regra racional consciente e auto-imposta, trazendo à tona os conteúdos 

inconscientes pela sua força sensual ou pela sua influência compulsiva. 

No tipo extrovertido a sensação é determinada pelo objeto, através da 

percepção proporcionada pelos sentidos. A sensação pode possuir um caráter subjetivo, por 

depender diretamente da percepção deste. Mas existe a percepção objetiva de natureza 

diferente, que só permite que percepções ocasionais se tornem conteúdos da consciência, na 

medida em que as realiza. Embora no sentido estrito a função sensação seja naturalmente 

absoluta, pois tudo é fisiologicamente possível de ser visto ou ouvido. Nem tudo alcança o 

valor liminar necessário para ser aceito como percepção. O critério de valor é a força da 

sensação manifestada pelas qualidades objetivas dos elementos ou processos concretos, 

perceptíveis pelos sentidos e que despertam sensações na atitude extrovertida, e que podem 

ser avaliados como concretos em qualquer lugar ou época (Jung, 1991: 345). 

O tipo sensação extrovertido não se iguala a nenhum tipo humano em 

realismo, de acordo com a visão junguiana. Ele possui um senso objetivo dos fatos 

extraordinariamente desenvolvido, pois acumula experiências reais sobre objetos concretos. 

Segundo Jung este tipo se manifesta mais em homens. A intenção do tipo sensação 

extrovertido se volta para o gozo concreto que possui, em seu entendimento, sua própria 

moralidade, sua moderação e suas leis, além da própria renúncia e sacrifícios. Ele é capaz de 

diferenciar sua sensação até a máxima pureza estética sem, renunciar ao princípio da 

sensação objetiva. Esta deve vir sempre de fora, pois o que vem de dentro lhe parece 



36 

 

mórbido e suspeito. Quando ele pensa e sente tudo se reduz a fundamentos objetivos que são 

influências provindas do objeto, sem preocupação com a lógica. O amor se baseia na 

sensualidade proporcionada pelo objeto amado. Seu ideal é a realidade à qual se ajusta 

porque existe e é visível. Comporta-se de acordo com as circunstâncias no vestir, comer e 

beber, mas sempre a partir de um gosto refinado, por amor ao estilo. O exagero da sensação 

predominante torna esse indivíduo desagradável, podendo transformá-lo numa pessoa 

grosseira em busca do prazer ou num esteta refinado e sem escrúpulos (p: 346). Quando a 

vinculação com o objeto se torna excessiva o inconsciente se manifesta sob a forma de 

fantasias ciumentas, estados de angústia, fobias de toda espécie, sintomas de obsessão. Os 

conteúdos patológicos aparecem coloridos por conteúdos morais e religiosos. A razão se 

arma de sofismas e sutilezas e a moral é transformada num moralismo, num farisaísmo. A 

coação para este tipo ocorre a partir do inconsciente quando sua atitude atinge níveis de 

unilateralidade anormais, causando neuroses difíceis de serem tratadas pela via da 

racionalidade, sendo necessário utilizar meios de pressão afetiva para levá-lo ao 

entendimento racional. 

A intuição na atitude extrovertida, embora seja uma função da percepção 

inconsciente, se volta totalmente para objetos exteriores, tornando difícil captar sua natureza 

(Jung, 1991: 348). A função intuitiva surge representada na consciência por uma atitude de 

expectativa ou de contemplação e penetração, que só posteriormente pode atestar o quanto 

foi incutido no objeto e o quanto já estava nele. Não é uma simples percepção, mera 

contemplação, mas um processo ativo e criador que incute algo no objeto tanto quanto dele 

retira alguma coisa. Retira uma impressão inconscientemente e cria nele um efeito 

inconsciente. A intuição fornece primeiramente imagens ou impressões de relações e 

condições que não podem ser conseguidas por meio de outras funções. Tais imagens têm o 

valor de conhecimentos específicos que influenciam fortemente o agir enquanto o primado 



37 

 

da intuição se estabelecer. Se a adaptação se funda na intuição todas as outras funções são 

reprimidas, mas em especial a sensação que é diretamente oposta a ela. A intuição procura 

abranger o maior número de possibilidades para satisfazer o pressentimento através da sua 

contemplação. Atuando sobre as possibilidades no dado objetivo a intuição, enquanto função 

subordinada atua quando nenhuma outra função consegue encontrar a solução para uma 

situação complicada. Quando ela tem o primado, as situações se parecem com recintos 

fechados que podem ser abertos por ela. Em casos extremos da atuação intuitiva parece que 

toda situação de vida do indivíduo é uma cadeia opressora que precisa ser rompida. 

O tipo intuição extrovertida tem uma psicologia especial e inconfundível, 

segundo Jung (1991). Uma vez que a intuição se orienta pelo objeto há uma forte 

dependência de situações externas onde se encontrem possibilidades de projetos futuros. No 

entanto nunca são situações estáveis, duradouras e bem fundadas. Ele apreende objetos e 

pistas novos com grande intensidade e entusiasmo para abandoná-los quando seus contornos 

se fixam e seu desenvolvimento se estabiliza. As situações lhe mobilizam somente enquanto 

possibilidade e inovação. Não há razão ou sentimento que o impeçam de se lançar às novas 

situações promissoras, pois estas funções são incapazes de opor resistência efetiva à intuição. 

Ao mesmo tempo são elas as únicas forças capazes de compensar de maneira eficaz o 

primado da intuição, dando ao tipo intuitivo o lastro de julgamento que lhe falta. Sua 

moralidade se pauta pela fidelidade à sua impressão e pela submissão voluntária à força 

desta. Como ele não se incomoda com seu bem-estar ou com o de seus semelhantes, nem 

respeita convicções ou costumes, muitas vezes, é qualificado de aventureiro inescrupuloso. 

Volta-se para profissões de risco que exigem múltiplas habilidades e capacidades como 

homens de negócio, empresários, especuladores financeiros, agentes policiais, políticos, etc. 

Jung afirma que este tipo é mais freqüente nas mulheres que se voltam para as possibilidades 

sociais de criar vínculos, descobrindo homens com possibilidades de lhes proporcionar uma 



38 

 

posição social vantajosa, partindo para novos relacionamentos aos sinais de esgotamento 

destes. 

Este tipo pode ser muito importante para a economia e a cultura como 

iniciador de novos empreendimentos, bastando para isso que ele não se torne muito 

egocêntrico. Quando se volta para o trabalho com pessoas e não com objetos suas qualidades 

intuitivas são importantes para encorajar e estimular seus companheiros para uma nova 

causa, mesmo que depois ele parta para novas possibilidades, como lhe é peculiar. Quanto 

mais forte for sua intuição mais ele se confunde com a possibilidade vislumbrada e a vivifica 

apresentando-a com ardor convincente, pois isso faz parte do seu destino. O lado perigoso 

deste tipo de atitude é a fragmentação da própria vida do sujeito intuitivo que espalha 

pedaços de vida com os quais vivifica as pessoas e as iniciativas que desenvolvem juntos, 

sem depois usufruir da abundância criativa que proporcionou. Falta-lhe persistência para 

colher os frutos do próprio trabalho. Jung afirma que por eximir-se das limitações impostas 

pela razão, este tipo acaba sendo presa de uma neurose compulsiva inconsciente de caráter 

muitas vezes coercitivo, talvez hipocondríaco ou fóbico, com projeções semelhantes às do 

tipo sensação, mas sem o aspecto místico que por vezes ocorre com este último (Jung, 1991: 

351).  

Os tipos sensação extrovertida e intuição extrovertida são qualificados por 

Jung de irracionais porque seu fazer e deixar de fazer não são baseados em julgamentos 

fundamentados pela razão. Eles se utilizam da força da percepção que se dirige para os 

acontecimentos sem nenhuma escolha judiciosa (p: 352). Na verdade, os processos racionais 

ocorrem nestes tipos no nível inconsciente. Há certa dificuldade de relacionamento entre os 

tipos racionais e os irracionais, devido à diferença de foco sobre o objeto. A verdade é que a 



39 

 

época atual favorece os tipos extrovertidos e oferece pouca tolerância para os introvertidos, 

dos quais se falará a seguir. 

O tipo introvertido orienta-se por fatores subjetivos. Em sua relação com o 

objeto se interpõe uma opinião subjetiva que impede que suas ações assumam o caráter 

correspondente ao dado objetivo. A sua consciência é capaz de ver as condições do meio 

externo, mas prefere escolher fatores determinantes subjetivos para tomar suas decisões. Ele 

é orientado pela percepção e pelo conhecimento representativo da disposição subjetiva 

acolhida pela excitação sensorial. Sua fundamentação decorre daquilo que a impressão 

externa fizer constelar em seu interior. Sua economia psicológica se faz sentir como uma 

espécie de reserva do eu (Jung, 1991: 354). O mundo existe em si mesmo, mas é também 

aquilo que se faz representar para o eu subjetivo. Jung faz uma ressalva neste ponto, pois ele 

mesmo não acredita que seja possível negar a participação de fatores subjetivos e do sujeito 

em si na formulação do conhecimento. Com isso ele estabelece uma critica pessoal ao 

Positivismo da virada do século XIX para o século XX. Para ele não existe conhecer algum, 

nem sequer mundo algum, se não for possível para o sujeito afirmar: eu conheço (op. Cit.: 

355). 

A avaliação extrovertida caracteriza o termo subjetivo quase como passível de 

censura. A expressão ‘puramente subjetivo’ é, na prática, uma arma perigosa utilizada para 

tingir aqueles que não estão convencidos da superioridade do objeto. Por este motivo, Jung 

esclarece que entende por fator subjetivo a ação ou reação psicológica que sob a influência 

do objeto, se funde num novo estado psíquico (idem). Na sua concepção, o fator subjetivo é 

um dado tão inexorável quanto a extensão do mar e o raio da terra, ou seja, ele é uma 

grandeza que determina o mundo e não pode ser dispensada em nenhuma época ou lugar, 

pois tem o status de lei do mundo. Nesse sentido, o indivíduo que se baseia no fator subjetivo 



40 

 

tem para seu uso grandeza, duração e validade tanto quanto aquele que se apóia no objeto. 

Ambos os fatores são passíveis de mudança e desenvolvimento e, portanto, são relativos. O 

perigo sempre surge quando estes são potencializados em excesso. 

A atitude introvertida está baseada numa condição presente que lhe é 

altamente real e absolutamente indispensável para sua adaptação psicológica. Ela se orienta 

por uma estrutura psíquica dada pela hereditariedade que a qualifica como grandeza inerente 

ao sujeito. No entanto, ela não é especificamente o eu deste sujeito, mas se apresenta como a 

estrutura que está presente antes mesmo que ele possa desenvolver este eu. Isto acontece 

porque o si-mesmo é um conceito mais abrangente que o eu, abarcando o consciente e o 

inconsciente do indivíduo. Se ambos fossem idênticos poder-se-ia imaginar a possibilidade 

de as formas e significados que surgem nos sonhos serem assumidas pelos sujeitos. É 

peculiar ao introvertido que, por uma tendência ou preconceito comum ele possa confundir 

seu eu com o si-mesmo. Com isso ele coloca o eu como sujeito do processo psíquico 

consumando uma subjetivação mórbida de sua consciência e dificultando o relacionamento 

com o objeto. A forma de apreensão psíquica do objeto é o arquétipo, já definido 

anteriormente neste capitulo. Jung (1991: 357) o considera como uma fórmula simbólica que 

surge sempre que o conceito consciente não exista ainda, quer isto ocorra por causas internas 

ou externas. São os conteúdos do inconsciente coletivo representados na consciência como 

tendências e concepções manifestas. O indivíduo por vezes acredita que eles são 

determinados pelo objeto, mas na verdade eles nascem da estrutura inconsciente da psique e 

são apenas liberados pelo objeto. Essas tendências e concepções, subjetivas, segundo Jung 

(idem), são mais fortes do que a influência do objeto e, por isso, sobrepõem seu valor 

psíquico sobre as impressões recebidas do meio externo. Por este motivo o introvertido não 

consegue compreender o objeto como ponto de partida para a elaboração de um conceito. E 



41 

 

lhe falta argumentação teórica para exprimir as condições inconscientes de seu julgamento 

subjetivo ou de suas percepções subjetivas.  

Existe uma posição de superioridade do fator subjetivo na consciência e uma 

valorização menor do fator objetivo. O objeto deixa de receber a atenção que lhe é devida. O 

tipo extrovertido lhe dá muita importância, enquanto o introvertido sente que seu eu é frágil 

diante da grandeza indiscutível do objeto e evita o enfrentamento com o mesmo. O 

inconsciente trabalha sua relação com o objeto de forma a destruir qualquer ilusão de poder e 

fantasia de superioridade da consciência. A análise do inconsciente pessoal revela fantasias 

de poder associadas ao medo de objetos animados, ao qual o indivíduo introvertido costuma 

sucumbir na realidade. A partir desse medo ocorre uma espécie de covardia específica que 

impede o tipo introvertido de se impor ou de impor sua opinião, pois teme a influência mais 

forte do objeto. Ele julga perceber qualidades poderosas e aterradoras nos objetos. Isso 

acontece em nível inconsciente, conferindo um caráter primitivo à relação, devido aos 

aspectos arcaico-infantis que acrescentam forças mágicas ao objeto. 

O pensamento introvertido se orienta pelo fator subjetivo que é representado 

por um sentimento subjetivo que determina, em última análise, os julgamentos. Outras vezes 

é uma imagem mais ou menos pronta que é usada como parâmetro (Jung, 1991: 360). 

Embora o pensar possa se mesclar com dados concretos ou abstratos a decisão orienta-se por 

dados subjetivos. Não ocorre recondução a partir de experiências para as questões objetivas, 

e sim para os conteúdos subjetivos. O pensamento começa e se reconduz ao sujeito, mesmo 

depois de uma abrangente incursão na realidade concreta, pois os fatos externos não são 

causa ou meta deste pensar embora o tipo introvertido goste de lhe dar esta aparência. O 

estabelecimento de novos fatos lhe proporciona mais a elaboração de novas concepções e 

teorias do que o conhecimento de novos fatos. São elaborados questionamentos e teorias que 



42 

 

abrem horizontes para novas introspecções enquanto o detalhamento de fatos se mantém sob 

um comportamento reservado, tratando-os como exemplos ilustrativos e instrumentos de 

prova, que não predominam em suas explanações. O aspecto principal é o desenvolvimento e 

a apresentação da idéia subjetiva que paira obscura em sua visão interior e deve ser 

configurada numa idéia luminosa. Sua maneira de atingir a realidade se dá pela expressão 

abstrata mais adequada que ele for capaz de produzir com os fatos externos (idem). Sua 

tarefa lhe parece completa quando a idéia concebida parece fruto dos fatos externos e a 

validade da mesma possa ser comprovada por eles. 

Nem sempre é possível que isto aconteça, e o perigo é que o tipo introvertido 

ceda à tendência de forçar os fatos para dentro de sua imagem ou ignorá-los totalmente 

dando livre curso à sua fantasia. Nestes casos a idéia criada parece proveniente de uma 

imagem arcaica e obscura, com traços mitológicos que podem ser interpretados como 

originalidade ou mesmo extravagância, casos os ouvintes não tenham conhecimento dos 

motivos mitológicos. A força de convencimento dessas idéias provém do arquétipo 

inconsciente que é valido universalmente, mas para que tenha validade necessita se inserir 

nos conhecimentos já reconhecidos e reconhecíveis pela época para assim poderem se tornar 

uma verdade prática de valor vital (Jung, 1991:360-361). O amor às teorias cultivado pelo 

tipo introvertido tem tendência de passar do mundo ideal para o mundo das imagens puras e 

as concepções possíveis acabam não se tornando reais, sendo apenas símbolos do 

inconhecível (idem). O pensador introvertido se transforma num místico de idéias estéreis 

tanto quanto se elas estivessem sendo processadas num contexto meramente objetivo. São 

extremos igualmente infrutíferos. Pode ocorrer uma neurose com caráter de debilitação 

interna e crescente exaustão cerebral denominada psicastenia. 



43 

 

O tipo pensamento introvertido se caracteriza pelo primado do pensar da 

maneira acima descrita. Ele pode estabelecer uma relação positiva com o objeto que servirá 

de ilustração, comprovação ou exemplo de suas teorias. Se a relação estabelecida for 

negativa o objeto será olhado com indiferença ou simplesmente rejeitado. É difícil apontar 

outras características, pois elas tendem a se camuflar ou desaparecer. Seu julgamento parece 

frio, inflexível, arbitrário e duro devido a este relacionamento distante com o objeto que, 

deixa transparecer uma superioridade do sujeito. Apesar de uma aparente cortesia, 

amabilidade e afabilidade muitas vezes sua ansiedade trai a intenção secreta de desarmar o 

adversário. Isto se dá, pois o outro é temido na medida em que pode causar problemas e 

questionamentos e acaba na mesma posição de relacionamento que o objeto dado. Este tipo 

não é prático em suas atividades e é avesso à publicidade. Isto faz com que ele prefira 

acreditar que suas idéias são válidas por serem corretas e verdadeiras, esperando que por isto 

os outros se curvem diante delas. Então ele não sai em campo para propagá-las ou adquirir 

adeptos. Caso resolva fazer o contrário, sua falta de jeito costuma colocar tudo a perder, 

produzindo o efeito oposto do desejado (Jung, 1991: 363).  

Mesmo que o tipo pensamento introvertido alcance a clareza de como seus 

pensamentos são estruturados internamente, ele nem sempre consegue enxergar o caminho 

para apresentá-los ao mundo, pois tem dificuldade de perceber porque eles não são claros 

para as outras pessoas. Como professor não consegue influenciar seus alunos, pois não toma 

conhecimento de sua mentalidade. O ensino lhe interessa mais como problema teórico. Pode 

vir a confundir sua verdade subjetiva com sua própria personalidade, em casos extremos. 

Neste caso, passa a não aceitar críticas e o isolamento parece ser a solução ideal para se 

proteger contra as influências externas. Seu pensamento é positivo e sintético no que diz 

respeito ao desenvolvimento das idéias, que costumam atingir a validade universal das idéias 



44 

 

primitivas, tornando-se válidas apenas se conseguem estabelecer uma conexão visível e 

compreensível com os fatos conhecidos para seus contemporâneos (idem: 363-365). 

O sentimento introvertido3 é determinado principalmente pelo fator subjetivo, 

significando que apresenta a mesma diferença essencial em relação ao sentimento 

extrovertido que existe entre o pensamento introvertido e o extrovertido. A aparente 

desvalorização do objeto lhe confere um aspecto negativo. Somente se pode inferir a 

existência de um sentimento positivo, segundo Jung (1991: 365-366). Como não tenta se 

adaptar ao objeto, quer dominá-lo procurando inconscientemente tornar reais as imagens 

internas às quais gostaria que o próprio objeto correspondesse. Jung afirma que tudo o que 

foi dito sobre o pensamento introvertido pode ser transportado para o sentimento, guardando 

a noção de que o que anteriormente era pensado agora é sentido. Ocorre que para expressar 

este sentir é necessário que o indivíduo seja portador de alguma habilidade lingüística ou 

artística incomum, capaz de exteriorizar sua riqueza interior, ao menos de forma aproximada. 

O sentimento subjetivo deve assumir uma forma externa permitindo ao tipo sentimento 

introvertido transmitir aos seus semelhantes aquilo que existe na sua alma. Ele pode 

conseguir isso, desde que não seja tomado pelo egocentrismo que se aprofunda numa paixão 

sem sentido e que sente apenas a si próprio (p: 366-367). O sentimento introvertido se 

confronta com o pensar primitivo identificado com o concretismo e escravizado pelos fatos. 

Para Jung, o primado do sentimento introvertido aparece principalmente nas 

mulheres. Este tipo costuma ser quieto, pouco sociável, incompreensível, escondido atrás de 

máscaras infantis e banais. Às vezes, no entanto, apresentam temperamento melancólico. 

Não buscam brilho ou aparições externas, guiando-se por sentimentos subjetivamente 

orientados, cujos verdadeiros motivos permanecem encobertos. Externamente seu 

                                                           
3  Jung primeiro descreve o sentimento enquanto função introvertida, depois o tipo sentimento introvertido. O mesmo ocorre 
ao longo de todo o texto sobre os tipos. Cada tipo vem qualificado pela sua função principal. Esta função é descrita 
separadamente e depois em relação ao tipo que a referida função qualifica. 



45 

 

comportamento é discreto, harmônico e calmo. Não há nenhum movimento simpático no 

sentido de motivar, impressionar, persuadir ou mudar o outro. Se estas tendências se 

acentuam, surge uma aparência de frieza que pode ser interpretada, pelos outros, como pouco 

caso pelo bem ou mal-estar alheio. Percebe-se o movimento que afasta o objeto, de não-

envolvimento. A relação com o objeto é mantida num meio-termo entre a calma e a 

segurança, como forma de afastar a paixão e sua falta de medida. A expressão do sentimento 

continua pobre e o objeto subvalorizado. 

Sob esta falsa aparência desenvolvem-se sentimentos intensos, mas que 

permanecem nas profundezas. Apenas às vezes vem à tona, na forma de uma religiosidade 

camuflada e medrosamente escondida ao olhar profano, ou formas poéticas protegidas contra 

qualquer surpresa, com a ambição secreta de algum domínio ou superioridade sobre o objeto 

(Jung, 1991: 368). Quando o sujeito inconsciente é constelado, o poder secreto do sentimento 

intensivo pode transformar-se em despotismo banal e arrogante, vaidade e opressão tirânica, 

levando à neurose (p: 369). 

O tipo pensamento introvertido e o tipo sentimento introvertido são 

classificados por Jung como racionais por se fundarem nas funções judicativas da razão. Um 

tipo racional tem uma razão que varia conforme o tipo. Assim, segundo o autor, os tipos 

racionais introvertidos apresentam julgamentos orientados pelo fator subjetivo. A lógica não 

chega a sofrer com isso, pois a parcialidade reside na premissa, cuja predominância existe 

antes de qualquer conclusão e julgamento que ocorra baseada em fator subjetivo. O 

introvertido acredita que é mais razoável uma série de conclusões que conduzem ao fator 

subjetivo do que o caminho que conduz ao objeto. Pode decorrer disto o erro capital de tentar 

demonstrar a falácia na conclusão, ao invés de reconhecer que existe uma diferença entre as 

premissas psicológicas. É extremamente difícil para todo tipo racional reconhecer esta 



46 

 

situação que parece solapar a validade de seu princípio entregando-o ao seu oponente. O tipo 

introvertido sofre também com a desvalorização dos fatores subjetivos e com a 

supervalorização da objetividade que ocorre na visão de mundo ocidental.  

A sensação na atitude introvertida se baseia na parcela subjetiva da percepção. 

Pode-se compreender melhor o que acontece ao se contemplar obras de arte que reproduzem 

objetos exteriores. A mesma paisagem será reproduzida de diferentes maneiras por pintores 

diversos. Tal fato se dá não apenas ao se considerar a habilidade do pintor, mas pelo modo 

diferente de ver concernente a cada um deles, devido à participação maior ou menor do fator 

subjetivo (Jung, 1991: 371). O fator subjetivo da sensação influencia da mesma maneira 

como o faz nas outras funções. Trata-se de uma disposição inconsciente que modifica a 

percepção dos sentidos na sua origem, tirando o caráter de objetividade. É na arte que este 

fator subjetivo vai exercer sua força com mais intensidade, pois o indivíduo não se ocupa do 

objeto, mas sim com a percepção subjetiva causada pelo mesmo (p: 371-372).  

Na percepção subjetiva corre uma impressão psíquica através da qual são 

reconhecidos elementos de uma ordem psíquica superior. Trata-se de pressuposições ou 

disposições coletivo-inconscientes, imagens mitológicas, possibilidades primitivas de 

representações de caráter profundo. São imagens primordiais que apresentam um mundo 

psíquico espelhado (p: 372). Segundo Jung, a sensação introvertida transmite uma imagem 

que não reproduz o objeto externo, mas cobre-o com o sedimento de antiqüíssima e ao 

mesmo tempo futura experiência subjetiva, a mera impressão dos sentidos que se desenvolve 

para o fundo da riqueza intuitiva (p: 372-373). Enquanto a percepção extrovertida apreende 

o momentâneo e o manifesto das coisas, a percepção introvertida capta aquilo que nelas é 

imemorial. 



47 

 

O tipo sensação introvertida possui certas peculiaridades. É um tipo irracional 

porque não escolhe o julgamento por meio da razão. No fluxo dos acontecimentos ele se 

orienta por impressões intensas captadas pela parcela subjetiva da sensação (p: 373). Isto 

pode ser constatado quando o indivíduo em questão é um artista produtivo. Há uma 

aparência de autodomínio devido à ausência de relacionamento com o objeto. Na verdade, 

acontece que o objeto é inconscientemente desvalorizado, privado de sua atração própria, 

que é substituída por uma reação subjetiva. Jung sugere que se pergunte ao tipo sensação 

introvertido qual a razão da existência de pessoas e objetos se o que é essencial acontece sem 

que este se de conta de que tais objetos existem (1991: 373). Para este tipo, a expressividade 

artística torna-se o meio fundamental de exteriorização no mundo. Caso isso não ocorra o 

mundo objetivo se transforma numa ficção, levando o indivíduo para um fechamento em si 

mesmo. Isto pode gerar uma neurose obsessiva com traços histéricos camuflados por 

sintomas de esgotamento. 

Na atitude introvertida, a intuição se volta para objetos interiores, ou seja, 

para elementos do inconsciente. A relação que se estabelece entre estes e a consciência é 

semelhante a que aconteceria se estes fossem objetos exteriores. São imagens subjetivas de 

coisas que não se encontram na experiência externa, mas que são conteúdos do inconsciente 

coletivo. Estes conteúdos aparecem como produtos de sua essência que não é acessível ao ser 

humano se não for pela função intuitiva que lhe é peculiar. A intuição introvertida se dirige 

para o que foi libertado internamente para o exterior. Isto significa que a única origem 

possível para estes elementos é o inconsciente. Ela recebe um impulso da sensação para agir 

imediatamente, procurando ver por trás dos fatos e percebendo assim o quadro interior que 

provocou o fenômeno expressado. Esta imagem fascina a ação intuitiva que se demora nela 

procurando conhecer detalhes. O quadro visto muda e se desenvolve e depois desaparece. 

Este processo tem sua origem em camadas do fundo da consciência. Para a intuição as 



48 

 

imagens que se formam têm o status de coisas ou objetos. O tipo intuição introvertido não 

consegue se fixar nas imagens para estabelecer uma conexão delas consigo mesmo (p: 376-

377). Para Jung, estas imagens são possibilidades de concepções capazes de dar novo 

potencial à energia psíquica, sendo indispensável para a vida psíquica da coletividade. É a 

visão dos profetas, segundo o entendimento do autor, podendo ser explicada por sua relação 

com os arquétipos que representam o decurso legítimo de todas as coisas experimentáveis 

(p: 377). 

O primado da intuição introvertida cria um tipo especial, que é o sonhador ou 

visionário místico. Pode também ser o artista criativo e produtivo. Ou simplesmente o que 

Jung chama de fantasista, que se contenta com a contemplação pela qual se deixa fascinar. O 

aprofundamento da intuição causa um afastamento natural da realidade, tornando o indivíduo 

um estranho para as pessoas que o cercam. Seu julgamento enfraquecido pelo primado de 

uma função irracional permite que ele vislumbre fracamente sua participação como ser 

humano e a totalidade das visões que tem. Por isso tem dificuldade em trazer para a vida 

prática as imagens que poderiam ser válidas para o cotidiano. 

Os tipos irracionais introvertidos são quase inacessíveis ao julgamento 

externo, devido à sua dificuldade de externalizar o material de sua vivência interior. Sua 

atividade principal está voltada para o interior. Externamente ocorrem apenas manifestações 

indiretas de suas funções inferiores que são relativamente inconscientes. Desta forma eles 

seguem incompreendidos pelo caráter fragmentário e episódico de sua comunicação que 

exige esforço demasiado. Por outro lado, Jung afirma que é extremamente difícil traduzir os 

conteúdos contemplados interiormente para uma linguagem compreensível. Ainda assim o 

autor acredita que ao seu próprio modo estas pessoas podem ser promotoras da cultura e 



49 

 

educar através de sua atitude, trazendo outras possibilidades de vivência para a cultura 

humana. 

Jung conclui a descrição dos tipos esclarecendo que eles não são encontrados 

em estado puro tão facilmente na vida cotidiana. As funções, através das quais eles 

fundamentam sua atividade, encontram seu equilíbrio na medida em que uma função 

principal tem sempre outra que serve como auxiliar. A principal tem maior poder consciente 

enquanto outra exerce uma consciência relativa. Os resultados dessa mistura são figuras 

conhecidas como o intelecto prático que está unido à sensação, o intelecto especulativo que 

é penetrado pela intuição, a intuição artística que escolhe e apresenta trabalhos por meio de 

julgamentos do sentimento, a intuição filosófica que transpõe sua visão para  a esfera do 

compreensível, graças a um intelecto vigoroso, etc. (Jung, 1991: 383). Paralelamente surgem 

os agrupamentos inconscientes das funções. A um intelecto consciente e pratico pode 

corresponder uma atitude inconsciente intuitivo-sentimental em que a função do sentimento 

sofre uma paralisação mais forte do que a intuição (idem).     

Feitas estas considerações sobre a psique enquanto universo simbólico 

entende-se que o tratamento desta dimensão pede o aporte teórico de Gilbert Durand. A 

intenção desta pesquisa é buscar a compreensão da arte como hermenêutica que possibilita a 

compreensão do mundo, na medida em que ela valoriza a imagem e a fantasia criadora, numa 

releitura da idéia junguiana de tornar conscientes os conteúdos inconscientes para que eles 

possam contribuir na aquisição de conhecimento. Sem tentar racionalizar a intuição e a 

sensibilidade, busca-se considerá-las como conteúdos que pertencem ao processo e estão 

desorientados pela sobrecarga patológica de imagens às quais o ser humano está exposto 

cotidianamente na sociedade atual (Durand: 1995). 



50 

 

 Conforme este autor, o imaginário é o continente de todas as imagens 

passadas, possíveis, produzidas e a serem produzidas, que, normalmente, é desvalorizado e 

rejeitado pelo racionalismo ocidental, que o confunde com o delírio, o fantasma do sonho e o 

irracional (DURAND, 1998). No entanto, não se trata da imagem veiculada pela mídia na 

atualidade e sim das imagens que são parte da cultura humana e se disseminam por meio da 

mitologia, da tradição e dos costumes de um povo. O imaginário se manifesta tipicamente no 

sonho, no onírico, no rito, no mito, na narrativa da imaginação, que não se expressa pela 

lógica clássica, binária e excludente, mas pela inclusão de um terceiro termo ou terceira 

solução. A imagem foi excluída pelo racionalismo4 porque não pode ser reduzida a uma 

única proposta, verdadeira ou falsa.  

Dessa forma, para a Antropologia do Imaginário, a noção de polaridade 

apresenta uma riqueza imprescindível para o esclarecimento do conteúdo total das atividades 

humanas. Durand (1980) afirma que tal noção ajuda a impedir a separação epistemológica do 

estudo da consciência psíquica individual da consciência coletiva e das obras da cultura. 

Utiliza-se a noção de trajeto antropológico que aproxima na atitude humana aquilo que é 

herança da espécie zoológica (o psíquico, o psicofisiológico, etc.) e os conteúdos recebidos 

como herança social e histórica, proibindo que se atribua a uma ou outra das extremidades 

desse trajeto o papel de fator dominante, de infra-estrutura.  Assim, o caráter dinâmico dessas 

estruturas do imaginário torna-se comparável à tensão de um campo polarizado. Essa tensão, 

por sua vez, é condição de vida normal do mental, do social e do individual, enquanto a 

despolarização ou desestruturação significa a morte ou a patologia mental.   

Durand (1997) organiza as imagens em regimes e estruturas. Os regimes 

representam a polaridade diurna e a noturna, as quais, por sua vez, abarcam as estruturas. 

                                                           
4 A negação da imagem nesse sentido significa, em parte, a negação do arquétipo ou imagem primordial, enquanto parte do 
inconsciente, tanto individual quanto coletivo. 



51 

 

Assim, o regime diurno abriga as estruturas esquizomórficas ou heróicas, enquanto o regime 

noturno abriga as sintéticas ou dramáticas e as místicas ou antifrásicas. Esquemas verbais, 

arquétipos substantivos e símbolos são características que compõem o universo simbólico 

relativo a cada um dos regimes e suas respectivas estruturas, permitindo identificá-los, 

compreendendo as polaridades da alma humana. L’âme tigrée, alma tigrada para Durand 

(1980), por que polarizada pelas forças diurnas e noturnas, heróicas e sintéticas que a 

compõem. Para Durand (1980) o entendimento do imaginário a partir de uma dinâmica 

estrutural permite discernir os limites do normal e do patológico e reintegrar nas ciências do 

homem os saberes antigos e empíricos rejeitados pelo objetivismo analítico, que caminha 

hoje ao lado das superstições, dos erros e das falsidades.  

A contribuição teórica de Durand (1967) permite ainda pensar no arquétipo 

como doador de forma, uma vez que o autor o considera como o criador concreto em nós e 

nas obras que veiculam a cultura (p. 95). Sendo assim, ele afirma que o artista criador se 

conjuga através de sua subjetividade mais íntima com todo o conteúdo da cultura à qual 

pertence, à sua experiência e à sua condição, realizando um casamento entre seu desejo 

criador e as formas que assumem sua representação. Por sua vez o amador [amateur], que eu 

entendo como o observador-fruidor dessas formas, conjuga-se, em seu movimento, ao 

universo cultural em que se propõe como ser humano. Nesse sentido pode-se entender que a 

anima enquanto função de relacionamento para Hillman5 (1990) seria o arquétipo doador de 

forma na expressão artística e exercendo a sensibilidade humana criando as obras que 

veiculam essa cultura.  

Nesse sentido, as imagens primordiais que são apresentadas através das 

narrativas alimentam o imaginário discente e docente na escola Waldorf doando forma para 

                                                           
5 Enquanto para Jung a anima reúne os aspectos femininos que estão presentes na psique do homem, para Hillman a anima 
está presente tanto na psique masculina quanto na feminina. Em seu livro Anima – anatomia de uma função personificada 
(1990), ele discute amplamente estas questões conceituais sobre anima. 



52 

 

as expressões artísticas do aprendizado cotidiano. A criatividade não é exclusividade do 

processo artístico, mas está presente em toda a atividade humana que dá forma à 

materialidade. O fazer e o criar humanos são atuações de caráter simbólico em que as formas 

se comunicam quando se realizam em aspectos expressivos do desenvolvimento interior na 

pessoa, refletindo processos de crescimento e de potencialidades criativas. Processos de 

maturação se vinculam a espontaneidade e a liberdade no criar quando a consciência não está 

reprimida por uma filosofia racionalista e reducionista. A atividade artística é uma instância 

criadora que estabelece novas coerências para a mente humana, relacionando os fenômenos 

para uma nova compreensão. Ao agir, ao imaginar, ao sonhar, o homem relaciona e forma 

materialidades e também conceitos e seu pensamento se aperfeiçoa a partir desse processo. 

 O homem tem necessidade existencial de criar e de se comunicar para crescer 

enquanto ser humano. Criar, configurar e ordenar faz parte da coerência humana. Os 

processos de criação ocorrem no âmbito da intuição, pois embora integrem a experiência 

racional, eles têm uma origem intuitiva. A partir de sua materialização na forma eles vêm à 

consciência que pode então indagar seus possíveis significados, possibilitando o 

reconhecimento de si mesmo no processo. O sujeito criador torna-se sensível e consciente 

através desse caminho.  Para que este processo se torne mais claro a influência exercida por 

Friedrich Schiller e Johann Wolfgang von Goethe na cosmovisão steineriana será 

aprofundada no próximo capítulo, ao se descrever a Pedagogia Waldorf. 

 

   



53 

 

2 – A Pedagogia Waldorf como arte de educar 

 

2.1 – A Influência de Schiller e Goethe na Cosmovisão Antroposófica 

 

A questão da arte surge como aspecto fundamental da Pedagogia Waldorf, uma 

vez que esta metodologia foi apresentada pelo próprio Rudolf Steiner (1861-1925), seu 

criador, como a arte de educar. Em seus escritos sobre o tema, Steiner afirma que o trabalho 

pedagógico reúne o saber esotérico e artístico, transcendendo o âmbito da mera metodologia. 

Transforma-se assim num conhecimento pautado pela arte e pela religiosidade inerentes à 

condição humana, naquilo que concerne aos aspectos devocionais e contemplativos (Steiner: 

1928). 

Segundo Marcelo da Veiga (1994) não existe na imensa obra steineriana uma 

definição do termo Antroposofia. No entanto, ele afirma ser possível deduzir sua essência a 

partir dos temas tratados por Steiner. Pode-se dizer então (Veiga: 1997) que a Antroposofia é 

uma noologia6 que proporciona uma visão integrada da realidade, tendo como base a 

autonomia do sujeito pensante, fundamentada no processo cognitivo original, estabelecendo 

uma opção metodológica para essa autonomia. O ponto de partida desse método é o próprio 

processo intelectual que, reconhecendo a crise gerada pela visão materialista da ciência se 

dispõe a ampliar-se para uma dinâmica processual e intuitiva, por meio de um caminho 

meditativo ressignificando as dimensões existenciais presentes nas antigas sabedorias e 

tradições da humanidade.  

                                                           
6 Noologia é o estudo do espírito humano através das idéias. Dicionário prático da Língua Portuguesa, Ed. Melhoramentos: 
1995.  



54 

 

Trata-se do mesmo conteúdo encontrado no conhecimento hermético 

mencionado por Gilbert Durand (1979). O hermetismo é um paradigma mítico, fundamentado 

no princípio da similitude e na recusa da ruptura ontológica entre o eu subjetivo e o cosmos 

objetivo. Essa corrente pode ser identificada em cinco manifestações que ressurgiram 

regularmente no decorrer dos séculos. A primeira fase, chamada de hermetismo primitivo, 

surge na antigüidade egipto-helênica, resultando no paradigma teológico de Hermes-Thot. O 

segundo hermetismo se situa na bacia oriental Mediterrânea, por volta do séc. III a.C. e em 

Roma, nos primeiros séculos da era cristã. A terceira fase pode ser localizada no 

Renascimento, especialmente no séc. XVI, com Pico de Mirandola, Marcílio Fiscino, com o 

neoplatonismo da Renascença, representado pelos alemães Reuchlin, Agrippa de Nettessheim, 

Paracelso, Weigel e Jacob Böheme. Um quarto ciclo do hermetismo desponta com o 

Iluminismo do séc. XVIII – Kirchberger, Eckartshausen, Martine de Pasqualy e Claude Saint-

Martin – e se desenvolve com o romantismo com Franz Baader e a Naturphilosophie de 

Schelling. A quinta fase identifica-se após a onda naturalista e o progressismo cientificista 

que marcam o fim do séc. XIX e o início do séc. XX, com o pensamento da Rússia ortodoxa 

(Soloviev, Berdiaeff e Boulgakof). 7 

Na dissertação de mestrado, apresentei a concepção de ser humano livre 

apresentada pela Antroposofia, em que a criança educada pela Pedagogia Waldorf tem seu 

desenvolvimento considerado em setênios8, de maneira que suas potencialidades sejam 

despertadas e sua individualidade preparada para o futuro. Cada um dos setênios possui uma 

meta a ser atingida e uma metodologia para alcançá-la.  

No primeiro setênio a imitação é a chave através da qual Steiner afirma que se 

desenvolve a liberdade no âmbito social. No segundo setênio, uma educação em que o 

                                                           
7 DURAND, G. Science de l’Homme et tradition, op. cit., pp. 144 e segs.  

8 Os setênios são períodos de sete anos ao final dos quais se considera uma nova etapa da maturação infanto-juvenil sob o 
ponto de vista antroposófico. 



55 

 

princípio da autoridade vem aliado à aspiração por ideais permite experienciar a igualdade de 

direitos entre os homens na vida adulta (Steiner, 1969). Já no terceiro setênio, a educação 

desperta a sensibilidade, pelo amor que se encontra ligado ao desenvolvimento de todos os 

seres humanos, tornando possível alcançar a fraternidade, o amor universal. Para atingir esse 

intuito na prática, os professores de uma Escola Waldorf são chamados a tomar para si uma 

tarefa social: educar através da imaginação, da inspiração e da intuição, que são tidas como 

ferramentas básicas da sua prática cotidiana. 

Segundo a visão steineriana, a época cultural na qual vivemos exige o 

desenvolvimento dessas faculdades que o professor precisa desenvolver primeiramente em si 

mesmo. Só assim poderá lidar melhor com o desenvolvimento de seus alunos, pois saberá 

como cultivar tais faculdades anímicas na criança e no jovem. Para isso, o trabalho artístico 

pedagógico é fundamental, utilizando os procedimentos da arte aplicada ao ensino. Mais do 

que simples processos metodológicos, os caminhos seguidos pelo professor Waldorf pautam-

se, então, naquilo que a arte e o olhar artístico podem fornecer como subsidio para a atuação 

docente enquanto desenvolvimento do sentir e da sensibilidade. 

Parto do pressuposto de que a arte na educação presente no currículo Waldorf 

vai além da prática aleatória de atividades artísticas e que, portanto, é preciso incorporá-la ao 

processo de ensino aprendizagem, como um caminho para atingir o estado estético (Schiller, 

1995), que propicia o respeito mútuo entre os seres humanos. Esta idéia encontra-se imbricada 

nas atividades docentes praticadas pelo professor Waldorf que busca o desenvolvimento de 

qualidades essenciais à formação humana, como por exemplo, a observação, a sensibilidade, a 

imaginação, a inspiração e a intuição que por sua vez alimentam o processo criativo (Schiller, 

1995). A arte em sentido antroposófico não é a arte do conceito geral formulado pelos artistas 

sobre a mesma, assim como não o é a arte dos alunos no ensino fundamental. Nesse sentido, 

Sueli Passerini (Banca de Qualificação, 17/04/2007) sugere que se use para o entendimento 



56 

 

dessa arte antroposófica o conceito de elaboração simbólica encontrado em Carlos Byinton 

em sua obra O Desenvolvimento da Personalidade – símbolos e arquétipos. 

Steiner fundamenta sua teoria sobre o desenvolvimento cognitivo em seus 

estudos sobre Goethe e Schiller. Da leitura de Schiller ele absorve a importância do equilíbrio 

entre o impulso sensível (ligado aos sentidos) e o impulso formal (exercício da razão). De 

acordo com Veiga (1995), Schiller preconiza um equilíbrio entre a vida racional e o uso dos 

sentidos que seria atingido através do impulso lúdico. É deste último que nasce o belo, através 

da união das duas tendências: a sensível e a formal. O despertar do impulso lúdico sintoniza a 

sensibilidade com a razão e permite a atuação de ambas numa interação geradora do estado de 

liberdade. Segundo Veiga, Schiller afirma que a expressão da liberdade numa forma 

articulada e na matéria transformada é a beleza: forma expressa numa multiplicidade 

material e a multiplicidade material organizada e formada (1995:5). Sendo assim, o 

nascimento do belo consiste na reunião de dois impulsos antagônicos e da combinação de dois 

princípios opostos. 

Este ideal de beleza presente no raciocínio de Schiller está profundamente 

ligado ao mundo material visando a sua transformação em expressão da liberdade. Esta 

liberdade realizada através da arte cria o suporte para a liberdade política, uma vez que a 

primeira é considerada por ele como o passo intermediário para que esta última ocorra. Para 

Veiga (idem), trata-se de um raciocínio simples: não se pode realizar o estado ético, ou seja, 

o estado de liberdade, se os seres humanos que constituem a sociedade não realizarem antes 

a libertação em si (p: 6). Isso acontece porque a essência dessa liberdade é antropológica e 

não política. A qualidade política passa pelo processo de evolução cultural dos indivíduos, 

pois a sociedade se torna ética quando o próprio homem se torna ético.  

Na perspectiva schilleriana a compreensão da transitoriedade da vida material 

é apontada como um elemento fundamental da evolução humana através do caminho 



57 

 

assinalado pelos sentidos. Em vez de retornar a uma unidade perdida no passado o homem 

buscará conquistar uma autonomia para superar a fragmentação da vida atual rumo a uma 

nova plenitude. Esta plenitude exige a transformação do mundo que pode ser obtida pela arte 

e suas extensões, como suporte para que o ser humano possa realizar a si mesmo e 

transformar a natureza rumo à liberdade. É neste sentido que Schiller vê a beleza como a 

segunda criadora do homem, tanto poeticamente quanto filosoficamente (idem). 

Veiga (1995) explica que este impulso criador é chamado de lúdico por 

Schiller em analogia com o brincar infantil: A criança que brinca não se sente coagida nem 

pela sensibilidade (matéria) e tampouco pela razão (forma) (1995:7). São as percepções dela 

que lhe permitem dar forma a um monte de areia e segundo sua imaginação transformá-lo 

num castelo, sem a necessidade de seguir a lógica intrínseca e necessária ao conceito de 

castelo.  

A intenção de Schiller é defender a causa da beleza perante o coração que 

sente o seu poder e o exerce (Schiller, 1995:23). Segundo ele, existe uma relação entre a 

moralidade, o senso estético e a construção da liberdade política. Ele considera a arte como 

filha da liberdade que é legislada pela necessidade do espírito.  Esta relação se atualiza através 

da comparação entre a experiência moral e o fenômeno da beleza (p: 25). É pela beleza que se 

vai para a liberdade, sendo possível nesse caminho buscar a solução para o problema político 

através da experiência.  

Na concepção schilleriana, o juízo estético se vincula aos princípios da razão 

em seu uso mais sublime: o prático (Suzuki, O Belo como Imperativo: 1995)9. Pela razão 

prática podem-se dirimir as controvérsias existentes nas reflexões sobre a questão estética. 

Não existe um conceito empírico de beleza. As representações do belo são conflitantes com a 

                                                           
5 Suzuki, Márcio. O Belo como Imperativo in Schiller, F. A Educação Estética do Homem, S. Paulo: Iluminuras, 1995. 



58 

 

experiência porque o que se sente como belo não é o belo absoluto. O belo é um imperativo, 

uma tarefa necessária para a natureza racional e sensível do homem. Na experiência real esta 

tarefa permanece inacabada porque independentemente da beleza do objeto, o entendimento 

antecipador o torna perfeito ou o sentido antecipador o torna meramente agradável. 

Por sua vez a razão, na utilização predominante da sua faculdade analítica, 

rouba necessariamente a força e o fogo à fantasia (Schiller, 1995:43). Isso torna frio o 

coração do pensador abstrato, pois desmembra as impressões que só como um todo comovem 

a alma (idem). Embora Schiller reconheça a necessidade dessa faculdade analítica para a 

criação da ciência moderna, ele vê o risco causado pela unilateralidade de pensamento que 

sacrifica a visão do todo, propondo o re-estabelecimento da totalidade que foi destruída pelo 

artifício (p: 45). 

Schiller aponta a fragmentação em outros âmbitos das ações humanas como o 

egoísmo e o individualismo na sociedade, as classes sociais diferenciadas e seus problemas, as 

políticas dos governos de sua época, a impressão que lhe foi causada pelos atos cometidos 

durante a Revolução Francesa, especialmente seus excessos. Todas estas cenas sociais lhe 

parecem fruto da concepção de arte e da erudição vigentes no seu tempo e permitidas pelo 

novo espírito de governo durante referida revolução. A própria cultura evolui para a 

experiência ampliada e os pensamentos mais precisos que conduzem a separação nítida das 

ciências. Ao mesmo tempo o mecanismo mais intrincado dos Estados torna necessária a 

delimitação rigorosa dos estamentos e dos negócios. Schiller reconhece nesse quadro o 

rompimento da unidade interior da natureza humana que divide o entendimento intuitivo e o 

especulativo colocando-os em campos opostos que geram entre si desconfiança e ciúme, 

limitando esferas de atuação e oprimindo potencialidades. Por um lado a imaginação 

desenfreada devasta o entendimento, por outro o espírito de abstração prejudica o sentimento 

e a fantasia criadora. Acredito que o autor se refira aqui a ruptura ocorrida na vida do homem 



59 

 

acostumado ao ritmo da terra e das estações climáticas em seu trabalho no campo. Na vida 

urbana que se apresentava nesse período a harmonia desse ciclo foi rompida e substituída por 

uma rotina avessa aos seus costumes. O homem não pode mais se identificar com o produto 

de seu trabalho. E o governo da época não apresentava soluções práticas para os problemas 

que surgiam com o novo estilo de vida.    

Algumas profissões prestigiam somente a memória ou apenas a abstração de 

raciocínio, enquanto outras apenas as habilidades mecânicas, desconsiderando o caráter ou o 

entendimento pela valorização de um espírito de ordem ou pelo comportamento legal. Para 

Schiller (1995) se vai aniquilando a vida concreta individual, para que o abstrato do todo 

prolongue sua existência precária, e o Estado continua eternamente estranho aos seus 

cidadãos, pois que o sentimento não pode encontrá-lo em parte alguma (p: 42). 

Schiller indaga se a solução destas questões pode vir do Estado, mas ele 

mesmo responde que se este foi um dos causadores do mal, dificilmente apresentará um 

caminho melhor para ser trilhado. Embora crie leis este não fornece o subsidio interno de que 

o ser humano necessita para cumpri-las. Existe um conflito latente entre o homem ético, 

apenas problematizado, e os impulsos cegos que ele deve acalmar em si para finalmente 

cumprir estas leis. Há um conflito de forças cegas no mundo político que impede a lei da 

sociabilidade de vencer o egoísmo hostil. A razão faz o que pode para encontrar e estabelecer 

a lei. No entanto, sua aplicação depende da vontade corajosa e do vivo sentimento. É 

pensando na harmonia entre estas forças que Schiller faz sua proposta para a educação 

estética do ser humano. 

A verdade deve vencer o conflito contra as forças políticas e da produção 

tornando-se uma força e apresentando um impulso que a estabeleça no mundo. Para Schiller, 

os impulsos são as forças motoras do mundo sensível. A verdade vai ocupar o seu lugar não 



60 

 

apenas quando o entendimento souber revelá-la, mas quando o coração se abrir e receber o 

impulso que dela emana (1995:49). É importante perceber que Schiller fala sobre a verdade, 

pois está considerando a evolução do conhecimento em sua época como um triunfo da razão 

que descobriu conceitos e corrigiu distorções do conhecimento destruindo ilusões que 

dificultavam o entendimento dos princípios práticos deste conhecimento. Nesse sentido, o 

acesso à verdade permitido pelo espírito da livre investigação purificou a razão dos 

sentimentos ilusórios e dos sofismas enganosos. No entanto, ele se pergunta por que o ser 

humano ainda se comporta como bárbaro (p: 50).   

Schiller considera a possibilidade de existir algo nas mentes humanas que as 

impede de compreender a verdade mesmo quando ela está claramente exposta à sua frente. 

Por que às vezes o homem não ousa ser sábio? Ele conclui que o ser humano que luta contra a 

privação se desgasta e se esgota nesta tarefa, não encontra depois novas forças para combater 

o erro. Abandona então sua capacidade de pensar e concede a tutela de seus conceitos 

agarrando-se com fé ávida às fórmulas que o Estado e o clero têm reservadas em tais casos 

(Schiller, 1995:50). Outros homens, porém, apesar de libertos do jugo das necessidades 

negam a si próprios a escolha de um destino melhor.  A conclusão do autor é que a ilustração 

do entendimento reflui do caráter e dele também parte, em certo sentido, pois o caminho para 

o intelecto precisa ser aberto pelo coração (p: 51). Para tanto, a formação da sensibilidade é a 

necessidade premente não apenas porque ela vem a ser um meio de tornar o conhecimento 

melhorado eficaz para a vida, mas também porque desperta para a própria melhora do 

conhecimento (idem). 

Na concepção schilleriana, arte e ciência são pertencentes ao que há de eterno 

e necessário na natureza humana, e não ao que é arbitrário, contingente, factual e histórico, 

gozando de imunidade em face do arbítrio humano. A arte torna-se para ele o instrumento 

através do qual se alcança a formação da sensibilidade que determina a eficácia do 



61 

 

conhecimento adquirido. Schiller ainda considera as ligações da arte e da ciência com o que 

ele denomina de espírito da época. Filósofos e artistas se ocuparam em produzir 

conhecimento e arte em cada época. Alguns, porém, se destacam pelo fato de conseguirem se 

resguardar das corrupções de sua época: “empenhando-se em engendrar o Ideal a partir da 

conjugação do possível e do necessário (...) moldá-lo em ilusão e verdade, nos jogos de sua 

imaginação e na seriedade de suas ações; (...) moldá-lo em todas as formas sensíveis e 

espirituais, e lançá-lo silenciosamente no tempo infinito.” (Schiller, 1995:54-55) 

Para que o ser humano, seja qual for sua ocupação, não se distancie do seu 

propósito, nem pela rudeza, nem pelas vias opostas do esmorecimento e da perversão, o 

caminho apontado por Schiller é a beleza. O sentimento educado para a beleza refina os 

costumes, segundo o autor. Pela experiência cotidiana, o gosto cultivado propicia a clareza do 

entendimento, a vivacidade do sentimento e a liberalidade e dignidade na conduta. Embora a 

história encontre exemplos suficientes de que gosto e liberdade se evitam e que a beleza 

funda seu domínio somente no crepúsculo das virtudes heróicas (1995:60), a cultura estética é 

a motivação mais eficaz de toda a grandeza e excelência no homem, não podendo ser 

substituída por outra. Trata-se de um conceito de beleza que deve ser procurado através da 

abstração e deduzido da possibilidade da natureza sensível-racional, ou seja, a beleza como 

condição necessária da humanidade. Para isto, Schiller procura elevar-se ao conceito puro de 

humanidade, buscando nos modos de manifestação individuais e mutáveis o absoluto e 

permanente, mediante a abstração de todas as limitações acidentais, as condições necessárias 

de sua existência. Justifica-se, segundo o autor, o uso da abstração na busca por um 

fundamento mais sólido do conhecimento, pois é ousando transcender a realidade que se 

conquista a verdade (p: 61). 

Seguindo este caminho de abstração Schiller chega à distinção do que é 

permanente no homem e daquilo que nele se modifica. Ao permanente ele chama de pessoa; 



62 

 

ao mutável ele denomina de seu estado. Durante a existência de uma pessoa, alternam-se seus 

estados e mantém-se a pessoa. Passa-se do repouso à atividade, do afeto à indiferença, da 

concordância à contradição. O ser permanece inalterado somente no sujeito absoluto porque 

todas as suas determinações já são parte de sua personalidade: tudo o que a divindade é, ela é 

porque é; conseqüentemente, ela é tudo eternamente, pois é eterna (p: 63). 

Com essas proposições Schiller chega a um conceito de Eu: O ser humano não 

é porque pensa, quer e sente; e pensa, quer ou sente não porque é. Ele é porque é: sente, pensa 

e quer porque além dele existe algo que lhe é diverso que requer sua interação. Sendo assim, a 

pessoa tem de ser seu próprio fundamento, pois o que nela é permanente não pode provir da 

modificação; chega-se então a idéia do ser absoluto fundado em si mesmo que Schiller 

denomina de liberdade. A modificação ou estado é causado, uma vez que não é absoluto e 

ocorre no tempo que é a condição de todo vir a ser. A pessoa que se revela no eu que perdura 

eternamente não pode vir a ser porque é nela que se inicia o tempo. O eu que perdura torna-se 

fundamento da alternância. Um ser infinito não pode vir a ser, mas a tendência que tem como 

tarefa infinita, a marca mais própria da divindade, a proclamação absoluta da potencialidade – 

que Schiller denomina de realidade de todo o possível – e a unidade absoluta do fenômeno – 

chamada por ele de necessidade de todo o real – pode ser qualificada como divina, de acordo 

com ele.  

Schiller acredita na disposição que o ser humano tem para alcançar a 

divindade. O caminho para atingi-la é apontado pelos sentidos. A possibilidade de dar forma à 

matéria, através da sua sensibilidade e da atuação pessoal. Sua personalidade e sua força de 

espírito realizam a forma na matéria modificando a realidade. Dessa dinâmica nascem as duas 

tendências opostas no homem ou as duas leis fundamentais da natureza sensível-racional. A 

primeira lei determina que deve tornar mundo tudo que é mera forma e trazer ao fenômeno 

todas as suas disposições p: 65). A segunda determina a formalidade absoluta: aniquilar em si 



63 

 

mesmo tudo que é apenas mundo e introduzir coerência em todas as suas modificações 

(idem). Trata-se de exteriorizar aquilo que se encontra em seu interior e formar a partir desse 

impulso todo o exterior. Estas tarefas são pensadas por Schiller como re-condutoras ao 

conceito de divindade citado anteriormente. 

Dar realidade ao necessário em nós é o que Schiller (1995) denomina de 

impulso sensível, enquanto submeter a realidade fora de nós à lei da necessidade é 

denominado de impulso formal. O primeiro parte da existência física do homem, de sua 

natureza sensível e o submete às limitações do tempo e as modificações materiais da 

realidade. É este impulso que permite a aparição da humanidade – enquanto qualidade – e 

torna impossível a perfeição desta, pois acorrenta o espírito ao mundo sensível, mesmo que 

este se empenhe em voltar aos limites da abstração que marcha para o infinito. Esta ligação 

com o mundo sensível faz com que o sujeito se volte para a realidade para utilizar seus 

conhecimentos para interferir nela. 

O segundo impulso denominado formal parte da existência absoluta do homem 

ou de sua natureza racional que desejar ser livre e harmonizar-se em contraposição à 

multiplicidade dos fenômenos e afirmar sua pessoa em detrimento das alternâncias de estado.  

Ele responde por tudo que é permanente e constante neste sujeito, concedendo-lhe poder de 

decisão e ordenação sem preocupação temporal, como se fosse possível manter-se necessário 

e eterno sempre. Segundo Schiller, o impulso formal exige a verdade e a justiça. O primeiro 

impulso constitui os casos e o segundo fornece as leis para todos os juízos no que se refere a 

conhecimentos e para todas as vontades no se refere às ações (p: 69).  

À primeira vista parece que impulso sensível e impulso formal estão tão 

distantes um do outro que nada poderia harmonizá-los. O primeiro exige modificação 

enquanto o segundo ordena imutabilidade. No entanto, ambos parecem esgotar o conceito de 



64 

 

humanidade sem permitir a reconstituição da unidade da natureza humana. Schiller esclarece 

que a modificação diz respeito ao que ele anteriormente definiu como estado, enquanto a 

imutabilidade concerne à pessoa. Os limites dos dois impulsos são determinados pela cultura 

que deve resguardar a sensibilidade das intervenções da liberdade pelo cultivo da faculdade 

sensível; ao mesmo tempo defender a personalidade contra o poder da sensibilidade pelo 

cultivo da faculdade racional. O desenvolvimento da percepção dos fenômenos permite a 

ampliação dos estados que o sujeito pode vivenciar. Quanto mais força e profundidade sua 

personalidade alcança, mais se amplia sua concepção do mundo. 

A cultura consiste na oportunidade da faculdade sensível obter contatos 

multifacetados com o mundo e deixar que ocorra ao mesmo tempo uma passividade do 

sentimento. Ao mesmo tempo, a faculdade racional pode ter uma independência em relação à 

faculdade receptiva ativando ao extremo a atividade da razão. Se ambas as qualidades se 

unificam, Schiller afirma que o homem atinge a plenitude de sua existência aliada à máxima 

independência e liberdade abarcando o mundo em lugar de nele perder-se e submetendo a 

infinita multiplicidade dos fenômenos à unidade de sua razão (1995:73). 

Os dois impulsos se limitam caso sejam pensados como energias que 

necessitam de distensão. O impulso sensível não deve penetrar o âmbito da legislação 

enquanto o formal não pode adentrar o âmbito da sensibilidade. No caso da sensibilidade ela 

deve ser exercida na liberdade, como atividade do sujeito que equilibra a intensidade sensível 

pela intensidade moral. A razão deve ser moderada pelo vigor do pensamento e da vontade. O 

impulso sensível ou material é contido convenientemente pela personalidade enquanto o 

impulso formal é moderado pela receptividade ou pela natureza (1995:75). 

Chega-se dessa forma ao conceito de reciprocidade entre estes impulsos. No 

momento em que o sujeito vivencia a dupla experiência de ser consciente de sua liberdade e 



65 

 

sentir sua existência, percebendo-se tanto como matéria quanto como espírito, ele tem a 

intuição plena de sua humanidade. Nesse caso, um novo impulso é despertado porque os dois 

primeiros estão atuando conjuntamente. Este novo impulso é oposto a ambos e é denominado 

por Schiller de impulso lúdico, o qual impõe a necessidade ao espírito física e moralmente a 

um só tempo; ele suprimirá toda contingência e toda necessidade, libertando o homem tanto 

moral como fisicamente (p: 78). 

O impulso lúdico funciona como um fator equilibrante entre os dois outros 

impulsos, atuando através do belo. A idéia de beleza para Schiller tem uma conotação 

particular diretamente relacionada com seu conceito de educação estética. O impulso lúdico 

toma a influência dinâmica das sensações e dos afetos harmonizando-os com as leis e idéias 

da razão, despindo-as de seu constrangimento e compatibilizando-as com o interesse dos 

sentidos. O objeto do impulso sensível é denominado por Schiller de vida em seu significado 

mais amplo. O objeto do impulso formal ele chama de forma, tanto em seu significado 

próprio como no figurado. Ao objeto do impulso lúdico ele chamará de forma viva, um 

conceito que designa todas as qualidades estéticas dos fenômenos, ou num sentido mais 

amplo, beleza (p: 81). 

A beleza na idéia é una, indivisível; na experiência ela será eternamente dupla 

variando em seu equilíbrio para aquém e para além. O efeito do belo pode ser dissolvente ou 

tensionante. O primeiro mantém em seus limites o impulso sensível e o formal. O segundo 

assegura aos dois impulsos sua força. Esta dinâmica recíproca garante que o produto seja a 

mais pura beleza. A tarefa da cultura é fazer das belezas a beleza (Schiller, 1995:87-88). 

O homem sensível é conduzido à forma e ao pensamento pela beleza. O 

homem espiritual é reconduzido à matéria e entregue de volta ao mundo sensível pela beleza. 

Ela parece proporcionar um estado intermediário para o qual o ser humano pode ser 



66 

 

transportado porque a beleza liga os opostos da sensação e do pensamento, embora não exista 

meio termo entre ambos. Quando esta vinculação ocorre, a oposição se suprime, transmutando 

os dois estados num terceiro denominado por Schiller de estado estético. O belo permite que 

se passe da sensação ao pensamento. No entanto, não se preenche o abismo existente entre 

passividade e ação ou entre sensação e pensamento. O pensamento é a ação que torna possível 

o surgimento de uma nova faculdade que se manifestará através dos sentidos. A beleza torna-

se um meio de levar o homem da matéria à forma, das sensações às leis, de uma existência 

limitada à absoluta.     

A liberdade, segundo Schiller, se origina da ação dos impulsos opostos 

fundamentais que perdem seu constrangimento e, opondo suas necessidades permitem seu 

surgimento. Isso significa que o homem livre só pode surgir depois que estes impulsos 

estejam desenvolvidos. O impulso sensível precede o racional na atuação, a sensação precede 

a consciência. Nesta prioridade do primeiro impulso reside a chave da historia da liberdade 

humana (p: 105). A sensação é poder no impulso vital, quando o homem ainda não está 

plenamente desenvolvido. No estado do pensar o poder é exercido pela razão. Ao atingir o 

estado estético, o homem atinge sua plenitude e o poder é exercido pela vontade. Neste 

momento a sensibilidade e a razão são simultaneamente ativas suprimindo seu próprio poder 

de determinação. Esta posição intermediária é uma disposição livre, o estado estético, de 

determinabilidade real e ativa (p: 106-107). 

O estado de liberdade estética não decide sobre conhecimentos e intenções do 

sujeito, nem o quanto ao valor intelectual e moral de seus atos. No entanto é condição 

necessária para que se chegue ao conhecimento e à intenção moral. A beleza não fornece o 

resultado para o entendimento nem para a vontade porque não interfere no pensar ou no 

decidir; ela apenas aprimora em ambos a faculdade efetiva em sua forma pura. O sujeito no 

estado estético emitirá juízos universais e agirá segundo os mesmos, pois quando ele atinge 



67 

 

este estado o conhecimento e as intenções morais dependem apenas das oportunidades de 

colocá-las em ação. 

É possível perceber que Schiller estabelece o surgimento do estado estético 

tanto enquanto fruição do belo como na sua criação. Este princípio é aplicado por Steiner na 

metodologia de ensino criada para as Escolas Waldorf. Quando Schiller diz que a beleza é a 

segunda criadora do homem porque deixa a vontade livre para realizá-la ele menciona a 

natureza criadora. Quando o homem cria à imagem do que faz a natureza ele usa a 

determinação de sua vontade. É o que se busca ao utilizar a expressão artística na escola. 

Educar a vontade e através dela o sentir e a razão. Pode-se comparar impulso sensível, 

impulso lúdico e impulso racional em Schiller respectivamente com aquilo que Steiner define 

como querer, sentir e pensar. Estes três conceitos são fundamentais na Pedagogia Waldorf e 

estão ligados aos setênios, conforme já foi apresentado na pesquisa desenvolvida no mestrado. 

A influência de Goethe no pensamento steineriano é também bastante 

marcante. Se A Educação Estética do Homem, proposta por Schiller, ajudou-o a encontrar o 

caminho que, no seu entender, ligava a arte ao conhecimento humano, a visão goethianística 

consolidou-o. O papel da arte na metodologia utilizada pelo professor Waldorf é melhor 

compreendida quando se aprofunda o entendimento sobre Rudolf Steiner e sua busca de um 

caminho cognitivo percorrido pelo ser humano que indagasse qual seu papel no mundo. 

Segundo suas próprias crenças espirituais, havia uma relação estreita entre ciência, arte e 

religião10 com a moralidade e o conhecimento adquirido pelo ser humano. Sua visão de 

mundo foi fortemente influenciada pelo idealismo alemão e, especialmente por Goethe, como 

grande representante do imaginário germânico.  

                                                           
10 Caberia elucidar que a visão de Steiner sobre religião seria mais sobre o caráter de veneração às coisas sagradas, à crença, à 
devoção, à piedade e à fé. Seria mais um sentido de religiosidade, um sentimento de religação com o aspecto divino, sem que 
haja, no entanto, uma submissão aos dogmas.  (nota da autora) 



68 

 

O aprofundamento na visão de mundo steineriana revelou que seu discurso, 

embora marcado pelo elemento positivista fortemente enraizado no mundo científico de sua 

época e, pela lógica identitária, por ele usada abundantemente, possuía um conteúdo 

permeado pelo conhecimento hermético (Durand, 1979). Steiner acreditava ser esse 

conhecimento o caminho real para a liberdade humana, através do desenvolvimento de uma 

intuição consciente obtida pela cognição ampliada11. A visão steineriana pode ser 

compreendida através do referencial teórico desenvolvido por Durand (1998) que esclarece 

que a imaginação foi relegada a um plano inferior dentro dos campos de conhecimento, sendo 

possível mapear esse processo ao longo da história. 

Durand afirma que o método da verdade surgiu com o socratismo e a lógica 

binária que considera apenas dois valores, um falso e outro verdadeiro. A ele se uniu o 

iconoclasmo religioso, como herança de Sócrates, seguido de Platão e Aristóteles, originando 

o único processo considerado eficaz para a busca da verdade. Durante séculos após 

Aristóteles (séc. 4 a.C.), a via de acesso para a verdade foi a experiência dos fatos, das 

certezas lógicas que conduziam a verdade pelo raciocínio binário denominado dialética. Esta 

se baseia no princípio de exclusão do terceiro termo, propondo duas soluções, uma 

absolutamente falsa e outra absolutamente verdadeira. Considerando que a imagem não pode 

ser reduzida a um argumento verdadeiro ou falso formal, tratando-se de um dado da 

percepção ou a conclusão de um raciocínio, passa a ser, dessa forma, desvalorizada como 

incerta e ambígua, não possibilitando que se extraia de sua percepção ou visão uma proposta 

verdadeira ou falsa formal. A imaginação, portanto, (...), é suspeita de ser “a amante do erro 

e da falsidade”. A imagem pode se desenovelar dentro de uma descrição infinita e uma 

contemplação inesgotável. Incapaz de permanecer bloqueada no enunciado claro de um 

                                                           
11 De acordo com Veiga, o pensar intuitivo brota do silêncio meditativo, e é capaz de superar o materialismo e convertê-lo 
em passo intermediário necessário na busca pela realização da autonomia espiritual plena do ser humano. Da VEIGA, 
Marcelo.  Experiência, pensar e intuição, p. 91. 



69 

 

silogismo, ela propõe uma “realidade velada” enquanto a lógica aristotélica exige 

“claridade e diferença” (DURAND, op.cit., p: 10) 

Entendida a existência dessa ruptura, pode-se compreender porque Steiner 

formulou sua teoria no sentido de ressignificar a posição que a imaginação e a criatividade 

artística ocupavam antes que ela ocorresse. Segundo ele, a arte ocupa uma posição 

privilegiada no desenvolvimento cognitivo humano, justificando o fato de a Pedagogia 

Waldorf ser profundamente calcada na atividade e na visão artística do professor. Imaginação, 

inspiração e intuição são as ferramentas básicas, para que a atuação desse professor alcance os 

objetivos propostos por Steiner. É a visão goethenística, ou o método cientifico de Goethe que 

auxiliam o professor Waldorf em sua compreensão do mundo através deste instrumental. 

Dessa forma se rompe com a lógica binária supracitada, estabelecendo o terceiro termo e suas 

variantes descritas aqui.  

Goethe iniciou por volta de 1790 a 1800, um período de intensa atividade que 

foi frutífera para sua atuação artística, tanto no aspecto teórico quanto no prático. Foi nessa 

época que ele estabeleceu seus laços de amizade com Schiller, extremamente relevantes por 

torná-lo receptivo a filosofia kantiana, em particular de sua Crítica do Juízo. Também a 

relação estabelecida com o professor de arqueologia Carl Philipp Moritz (1756-1793), que 

também era esteta e escritor, possibilitou a Goethe o contato com a filosofia da natureza de 

Schelling. Neste período ele formulou sua Doutrina das Cores, fruto de suas investigações 

sobre o lado natural da arte. No plano prático, seu trabalho de cuidar dos assuntos artísticos e 

culturais da corte de Weimar possibilitou-lhe a reflexão sobre a arte e a estética. 

A partir dessas influências, Goethe escreveu seu artigo Imitação simples da 

natureza, Maneira e Estilo (1789), com reflexões acerca do exercício dos olhos e das mãos do 

artista e os diversos graus de perfeição possíveis de se atingir através da pintura. Estes graus, 



70 

 

ou estágios, são três na visão goethiana. O homem dotado de talento natural é capaz de uma 

imitação simples da natureza, produzindo em suas obras objetos agradáveis e limitados, de 

acordo com a classificação do autor. Este estágio insatisfatório e restrito para o homem o leva 

a esmerar-se desenvolvendo uma linguagem própria para expressar o que sua alma captou, 

chamada por Goethe de maneira. O artista já capacitado a expressar opinião própria sobre os 

objetos vê, apreende e forma o mundo diferentemente, captando suas manifestações mais 

serena ou mais levemente e reproduzindo-as de maneira mais fugaz ou mais sólida (trad. 

Veiga, 1995:2-3).           

O terceiro estágio pode ser atingido pelo artista que seja capaz de fazer um 

estudo exato e profundo da natureza. A influência da filosofia da natureza de Schelling fez 

Goethe sugerir ao artista que a imitação simples de objetos da natureza pode ser elevada a um 

alto nível de apreensão dos conceitos universais, como na afirmação a seguir: É natural que 

quem reproduz rosas em breve saiba distinguir e reconhecer as mais belas e frescas e 

escolhê-las, dentre as milhares que o verão lhe oferece (Goethe, traduzido p/ Veiga, 1995:2). 

O estudo exato e profundo das coisas possibilita conhecer melhor suas particularidades, a 

maneira como subsistem, fornecendo uma visão abrangente de suas formas e características. 

O Estilo, o mais alto grau a ser atingido pela arte, equiparando-se aos mais altos intentos do 

ser humano (...) repousa nos fundamentos mais profundos da cognição, na essência das 

coisas, contanto seja permitido reconhecê-la em formas visíveis e palpáveis (idem). Neste 

mesmo artigo Goethe afirma que o conceito puro só poderá ser estudado na própria natureza 

e nas obras de arte. 

Com esta idéia pode-se justificar a visão steineriana de que ciência e arte 

surjam como dois aspectos de uma mesma verdade. Considerando o conceito de estilo como 

um estágio cognitivo avançado que permite ao ser humano captar a essência das coisas, 

podendo então elaborar seu conceito. Vislumbra-se o senso estético como caminho utilizado 



71 

 

para apreender conceitos científicos como o próprio Goethe fez quando definiu sua planta 

primordial, conceito formulado pelo poeta em seus estudos sobre botânica. 

É importante lembrar que Steiner foi incumbido da tarefa de cuidar da edição 

da obra científica de Goethe para a Literatura Nacional Alemã em 1886. Ele foi escolhido 

exatamente por sua afinidade com a visão do poeta. Steiner acreditava que tanto quanto a 

poesia goethiana consiste na base da cultura alemã, sua elaboração científica possa ser 

compreendida como a base para outra visão de ciência. Segundo a visão steineriana, o poeta 

se destaca pela sua concepção e por sua abordagem mais do que pelos assuntos que tenha 

estudado. Para explicar esta abordagem Steiner escreveu duas obras que fazem parte de seus 

escritos básicos para o desenvolvimento da Cosmovisão Antroposófica: Linhas Básicas para 

uma Teoria do Conhecimento na Cosmovisão de Goethe e A Obra Científica de Goethe.   

Nestes livros, Steiner apresenta a visão científica de Goethe como a mais 

multifacetada que se pode imaginar (Steiner, 1986:18-19). Segundo ele, Goethe contempla o 

objeto de seu estudo conforme a natureza que ele lhe apresenta, mas esta contemplação parte 

do centro interior da personalidade do poeta. Sua atitude interna reside em buscar no objeto o 

modo com que este deve ser considerado, não impondo a este objeto sua metodologia para 

entendê-lo. Em outras palavras, não é o modo de abordar que Goethe tinha em sua mente, 

enquanto sujeito da pesquisa, que o fazia olhar o objeto de determinada maneira, mas sim a 

natureza deste mesmo objeto estudado que lhe fornecia a forma a ser utilizada para fazê-lo, 

pois: a cosmovisão de Goethe encerra em si vários rumos de pensamento, ao passo que não 

pode ser permeada por nenhuma concepção unilateral (idem). 

Neste sentido, Steiner afirma que Schiller e Goethe revolucionam a ciência 

alemã com seu pensamento e podem contribuir na evolução do pensamento com elementos 

filosóficos significativos. Ele acredita que Schiller desenvolve elementos significativos de 



72 

 

forma conceitualmente clara em princípios bem formados. Goethe por sua vez formula este 

importante modo de contemplar o objeto pesquisado. Steiner constrói sua cosmovisão 

tomando como ponto de partida o modo de contemplar proposto por Goethe e a elaboração 

conceitual na forma de princípios apontada por Schiller. Desta forma ele busca apoiar a 

cosmovisão goethiana em leis básicas consistentes representando-a fundamentada em si 

mesma. Sua proposta é fazê-lo de acordo com as exigências da ciência de sua época. Uma 

afirmação de Goethe destacada por Steiner pode introduzir o caminho seguido por Steiner 

neste intento: a teoria em si e por si para nada serve se não nos faz crer na conexão dos 

fenômenos. 

No entendimento de Steiner, a ciência junta continuamente fatos que na 

experiência se encontram separados. Cada ciência em seu campo de atuação trabalha com um 

determinado conjunto de fenômenos. A maneira como se procura a conexão destes fenômenos 

vai configurar a abordagem que se quer dar para os estudos desenvolvidos. Steiner afirma que 

nesta configuração dois domínios se confrontam: o pensar humano e os objetos com os quais 

ele se ocupa. 

A experiência acontece quando o pensar é atiçado pela realidade através de 

objetos que abordam o sujeito pensante no espaço e no tempo. Tudo se apresenta diante da 

percepção do sujeito que tem a sensação de um mundo exterior extremamente variado através 

de sua vivência interior desenvolvida mais ou menos ricamente. No primeiro momento 

Steiner afirma que não há qualquer participação do sujeito na formação do que surge diante de 

sua percepção. Pode-se deixar que essas informações desfilem diante deste sujeito para que 

isto se configure como o que ele chama de experiência pura.  

No momento seguinte a atividade intelectual do sujeito já inicia um processo 

ordenador da infinita variedade de cores, formas, sons, forças, etc., que apareceram à sua 



73 

 

frente. A experiência pura cede lugar para uma situação de experiência e pensar. Por 

experiência pura entende-se que Steiner (1986:22-23) considera a forma como a realidade se 

apresenta quando o sujeito renuncia a si mesmo, ou à sua atividade intelectual enquanto 

processo de entendimento desta realidade dada. 

Na realidade dada nenhum objeto ou acontecimento pretende ser mais 

importante do que o outro enquanto componente da experiência. A importância maior ou 

menor só se evidencia a partir da reflexão do sujeito sobre as conexões entre estes objetos e 

fenômenos que se lhe apresentaram. É a partir da reflexão sobre os detalhes que o objeto 

apresenta que se traça a imagem total dessa realidade para os sentidos do sujeito. Essa 

realidade se torna multifacetada em contraposição à imagem inicial global e unitária existente 

na experiência pura, antes da interação com o pensamento. Steiner conclui daí que é o pensar 

que traz a conexão. 

Steiner afirma, durante o desenvolvimento deste raciocínio, que a existência da 

realidade não ocorre apenas como mundo subjetivo das representações do sujeito. Para ele, 

(Steiner, 1986), o mundo das percepções existe e não apenas no momento em que o sujeito o 

percebe e reflete sobre ele. Esta premissa é uma verdade fundamental para que ele estabeleça 

sua teoria cognitiva. Ele chama a atenção para o fato de que é preciso não se confundir a 

experiência pura com conceitos que o pensar já possa ter introduzido na imagem inicial que 

aparece tanto no mundo exterior quanto no mundo interior do sujeito. É importante que se 

utilize corretamente a linguagem, para ter clareza de se estar conceituando o objeto ou de 

apenas se estar direcionando o olhar do outro para o mesmo. 

Ele propõe um nome para cada uma destas fases da cognição: a primeira forma, 

da experiência pura pode ser denominada de manifestação aos sentidos; na segunda forma, 

que pressupõe a capacidade de percepção das vivências íntimas, a denominação é sentido 



74 

 

interior. O caminho para adquirir o conhecimento pressupõe, segundo Steiner, que a partir da 

primeira forma – ou manifestação aos sentidos – o sujeito a supere se apoderando da essência 

do objeto em questão. 

Neste caminho cognitivo o pensar é o elemento de conexão entre os fatos 

observados através da percepção. É o pensamento que estabelece as leis de regularidade entre 

os fatos que aparecem como fenômenos diante da consciência do sujeito. Estabelece-se por 

princípio que as determinações do pensar nessa experiência são encontradas dentro dela 

mesma. O princípio metódico consiste na exigência de deixar que o objeto estudado se 

apresente na primeira forma em que aparece e seja tornado objeto da ciência apenas dessa 

maneira. A gnosiologia fundamentada na cosmovisão goethiana atribui importância 

fundamental a essa fidelidade ao princípio da experiência. Segundo Steiner, Goethe 

reconhecia a validade deste princípio por considerar que as concepções superiores a respeito 

da natureza eram nada mais do que experiência, constituindo para o poeta uma natureza 

superior dentro da natureza. Isso significa que as leis da ciência se encontram na própria 

experiência, bastando que o sujeito se aprofunde na mesma – a experiência – para encontrá-

las – as leis.      

Outra possibilidade no caminho cognitivo steineriano é que o sujeito observe 

seu pensar da mesma maneira que pode observar os fenômenos externos. Percebendo que a 

origem do pensamento é a própria consciência, o sujeito pode elaborá-lo, reproduzir seu 

conteúdo, vivê-lo interiormente até conseguir que tenha significado para si. Assim se constata 

que o pensar pode fornecer esclarecimento tanto sobre a essência das manifestações aos 

sentidos como para o próprio pensar. Com isso Steiner quer dizer que se pode aplicar o 

princípio da experiência no próprio pensar, caso se forneça uma causa ocasional para que o 

conteúdo do pensamento se desenvolva segundo sua própria natureza. 



75 

 

Para ele, isto significa que o mundo dos pensamentos é uma entidade 

totalmente edificada em si mesma, em si perfeita e completa, sendo um mundo bilateral cuja 

essência reside na objetividade e não na subjetividade. Sobre este ponto o autor afirma sua 

concordância com Hegel de que o campo do pensamento é exclusivamente a consciência 

humana sem que com isso se perca sua objetividade. Steiner afirma que diante de um 

fenômeno a postura correta não é defrontá-lo numa atitude de passividade, mas sim admitir 

que objetivamente se contribua para sua manifestação. Ou seja, o fenômeno é percebido e 

produzido pelo sujeito. Isto ocorre porque, na opinião do autor existe um único centro de 

pensamentos do mundo, com o qual o sujeito se sintoniza através de seu pensar individual. 

Ele pede que se considere isto como possibilidade para que se demonstre a objetividade do 

processo de pensamento. 

Steiner propõe que se entre então no âmbito do pensar examinando-o como se 

fosse toda a realidade. Sua intenção é indagar o que é o conhecer ou o que significa tecer 

pensamentos sobre a realidade. Este caminho é goethiano no verdadeiro sentido da palavra 

quando se aprofunda na própria natureza do pensar, para depois ver o resultado, quando este 

pensar conhecido segundo a sua essência, é posto para relacionar-se com a experiência. 

Relembrando aqui que Goethe toma inicialmente os objetos como eles são tentando penetrar 

sua natureza sem qualquer opinião subjetiva, dando oportunidade para que a natureza mostre 

suas leis. 

Steiner (1986), à luz destas considerações afirma que o pensar examinado em 

sua essência apresenta um conteúdo pleno, passível de se apresentar quando surge uma 

manifestação sensorial, seja ela externa ou interna. Ele considera o pensar como um órgão 

humano que se destina a observar algo superior ao que os sentidos oferecem (p: 43). O 

pensar acessa o que os sentidos não podem experimentar, permeando o que se encontra oculto 

para estes. Steiner propõe que se considere outro lado da realidade que ele denomina de 



76 

 

abordagem pensante do mundo (p: 43). Enquanto a realidade se revela a partir do exterior, o 

pensar se elabora interiormente para depois se externalizar. 

Parece pertinente, a partir deste ponto de vista, que se considere importante na 

prática docente de uma escola Waldorf o desenvolvimento da percepção pelo treino da 

observação através do olhar artístico. Sobre isto se falará novamente quando se fizer a análise 

do material de campo. Aqui é preciso entender que Steiner propõe que se parta da experiência 

pura para o ato de pensar sobre a percepção da realidade dada até o ponto em que o pensar 

não possa continuar o processo de conhecimento da realidade senão quando a percepção lhe 

fornecer outros dados a respeito dessa realidade.  

Compreende-se então porque Steiner propõe arte e ciência como aspectos de 

uma mesma verdade. A disposição fundamental que Steiner acreditava residir no ser humano 

para compreender a essência das coisas e dos seres através da observação que os sentidos 

proporcionam ao artista que olha a natureza e os objetos permitindo a captação da essência e a 

posterior formulação do conceito. É esse o princípio que o leva a utilizar a arte como base da 

metodologia de ensino. 

Isto me leva a crer que é possível entender sua intenção por dois caminhos. No 

primeiro eu considero a possibilidade vislumbrada por Steiner de propiciar o desenvolvimento 

cognitivo infantil de maneira a não forçar o pensamento abstrato e conceitual antes de um 

amadurecimento adequado. Ele utiliza então as imagens para conduzir esse desenvolvimento 

suavemente através delas, seja pelas narrativas seja pela criação dessas imagens na prática do 

desenho e da pintura. O segundo caminho seria pelo desenvolvimento afetivo emocional e 

lúdico que é possível pela arte, conforme as bases obtidas pela filosofia schilleriana que pode 

ser discutida pelo prisma da psicologia junguiana.  



77 

 

Retomando a cosmovisão goethiana, é preciso compreender em que ponto a 

arte e a ciência se encontram segundo Goethe e Steiner. Volte-se ao ponto anterior em que 

Steiner discutia os passos do processo de conhecimento. Quando o autor chega ao ponto em 

que, de acordo com suas palavras, através de um juízo perceptivo se conhece um determinado 

objeto sensorial e através de sua própria entidade coincide um determinado conceito, chega-

se ao que ele afirma ser um pensar vivo. Estabelece-se uma relação em que o conceito sobre o 

objeto aflora do mundo dos pensamentos (Steiner, 1986:45) porque se deixa deduzir dos 

pensamentos que estão acessíveis ao sujeito cognitivo. Este reconhece nos pensamentos que 

estão no seu interior aquele que corresponde ao objeto estudado.  

Este processo é a contemplação proposta por Goethe, a qual fixa o pensamento 

que flui para conceituar determinada forma observada pela percepção da realidade dada. 

Steiner afirma que todas as ciências deveriam estar permeadas pela convicção de que seu 

conteúdo é um conteúdo de pensamentos que tem uma relação que permite ver no objeto de 

seu estudo uma forma particular de conceito (idem: 46).  

Steiner propõe uma diferenciação entre as funções do intelecto e da razão, 

explicando-as como tarefas do pensar. O intelecto exerce a função diferenciadora e a razão 

reúne em seguida os conceitos isolados que foram criados, num todo unitário. O intelecto 

separa e fixa os conceitos numa primeira etapa necessária a atividade científica superior. Para 

Steiner (1986), o intelecto separa os conceitos que na verdade devem ter uma visão de 

unidade harmônica que é necessidade essencial da humanidade. É através da função 

intelectual do pensar que se separam causa e efeito, mecanismo e organismo, liberdade e 

necessidade, idéia e realidade, espírito e natureza. É o intelecto que separa os conceitos em 

polaridades. Para que o mundo não pareça um caos difuso e obscuro (p: 47) a razão vem 

promover um entrelaçamento dos conceitos criados pelo intelecto. Com isso ele quer explicar 

que a separação promovida pelo intelecto é uma necessidade enquanto estágio de 



78 

 

desenvolvimento do conhecimento. A razão tem a tarefa de harmonizar estas polaridades 

conceituais, reconduzindo à realidade, a unidade de todo ser, que antes era apenas sentida ou 

pressentida, pelo intelecto. Com a função da razão ela é plenamente discernida. Para Steiner, 

o que ocorre é o aprofundamento do parecer dado pelo intelecto com o parecer dado pela 

razão (p: 48). Este aprofundamento através da razão conduz a unidade que já existia antes do 

início do processo de conhecimento. A necessidade de fragmentação para entender e 

conceituar é uma etapa do entendimento humano.  

Steiner afirma que a tarefa da ciência é superar o dualismo existente entre a 

experiência que é uma metade da realidade e o pensar que consiste na outra metade. O 

conhecimento acontece quando a mente humana é entendida como um órgão que capta os 

pensamentos do mundo, como os órgãos dos sentidos percebem a realidade dada a ser 

pensada. O ser humano como cidadão de dois mundos – o dos sentidos e o dos pensamentos – 

se apodera da ciência para unir a ambos numa unidade inseparada (p: 52). A essência de um 

objeto captado pelos sentidos é encontrada no pensar, dentro da própria consciência humana, 

na relação do objeto com o sujeito. O pensar é uma totalidade em si, para a qual não há limites 

de conhecimento (Steiner, 1986:53).  

O autor explica que as idéias por ele desenvolvidas podem ser encontradas na 

correspondência entre Goethe e Schiller. Os poetas denominavam sua proposta de ciência de 

método do empirismo racional. Steiner segue seu raciocínio discutindo sobre o 

encaminhamento metodológico das ciências para o estudo da natureza inorgânica e orgânica, 

visto que Goethe dá contribuições significativas para a discussão neste âmbito (p: 61-64). No 

que diz respeito ao inorgânico, o procedimento básico é o que já foi descrito da relação geral 

entre experiência e ciência. No âmbito da natureza orgânica, entretanto, Goethe formula sua 

noção de tipo. Mesmo que haja outros significados para a palavra do ponto de vista 

lingüístico, Steiner quer considerar aquele utilizado pelo poeta. 



79 

 

Uma explicação sobre o surgimento da noção de tipo é interessante para o 

entendimento do enfoque dado aqui. Goethe acreditava que o pensar podia captar a essência 

interna do funcionamento dos órgãos dos seres vivos. Perguntar de onde este órgão surge, no 

sentido de saber como cada órgão se desenvolve lhe era particularmente interessante, em 

detrimento de saber sua finalidade, por exemplo. O conhecimento do mundo orgânico deve 

ser fundamentado a partir das influências das condições externas sobre algo, mas que este 

algo se determine ativamente a partir de si mesmo sob estas influências (p: 66). Este 

fundamento aparece para Goethe sob o que ele denomina de forma de generalidade, uma 

imagem geral do organismo (idem). O tipo é a idéia do organismo, aquilo que faz a 

animalidade do animal e permite enxergar a planta geral na planta especial. Trata-se de algo 

totalmente fluido de que se podem derivar todos os gêneros e espécies particulares como 

subtipos ou tipos especializados. Em outras palavras, a planta primordial e/ou o animal 

primordial. Esta noção pressupõe a noção de arquétipo desenvolvida por Jung. Arqué, na 

definição aristotélica significa princípio, fonte ou causa. Arquétipo, significa modelo se seres 

criados; padrão, exemplar, modelo, protótipo (Dicionário Aurélio/FSP1994/95). 

Considerando que Goethe partia da imagem-idéia do mundo dado para o conceito, e que os 

arquétipos são imagens por trás das funções e complexos psíquicos, percebe-se uma analogia 

possível entre ambos.  

Para Goethe a noção de tipo desempenha no mundo orgânico o mesmo papel 

que a lei natural preenche no mundo inorgânico. No entanto, ele requer uma intensa atividade 

da mente humana, pois nele forma e conteúdo estão intimamente ligados, pois ele permeia 

esta forma de maneira viva a partir de seu interior. Isto exige uma atitude intuitiva do pensar, 

devido a esta conexão entre conteúdo e forma permeados pela imagem primordial que lhes 

corresponde. Este procedimento significa que o conhecimento intelectual se dá sem que 

ocorra a demonstração, e sim por uma convicção imediata, devido à unidade inseparável da 



80 

 

percepção com o conteúdo estudado. Atitude intuitiva neste caso significa captar em essência 

o cerne do mundo. É uma percepção imediata, uma penetração na verdade que nos dá tudo 

que a ela se refere (Steiner, 1986:72). 

No âmbito das ciências humanas o objeto de estudo já tem em si aquilo que nas 

ciências naturais só surge com a reflexão sobre os objetos em questão. O conhecimento surge 

na confrontação de um ser humano com o outro. Para Steiner, as ciências humanas são 

ciências da liberdade, na medida em que o atuante se realiza imediatamente no efeito, e que o 

efetuado se regula em si mesmo (p: 75). É a idéia como se apresenta no indivíduo que 

conquista sua existência realizada em si mesma. O particular predomina sobre o geral, que 

passa a ser considerado na medida em que fornece esclarecimento sobre este particular. 

A teoria de conhecimento desenvolvida por Steiner a partir da cosmovisão 

goethiana compreende o ato de conhecer como atividade da mente humana. O conteúdo da 

ciência é idéia mentalmente apreendida por essa atividade. É assim que Steiner aproxima o 

conhecer do criar artístico, uma vez que este é produção ativa do ser humano. Para ele, tanto a 

atividade cognitiva quanto a artística se baseiam no fato de o ser humano se elevar da 

realidade como produto à realidade como produtor; ascender do criado ao criar, da 

casualidade à necessidade (p: 83). Em Goethe Steiner encontra uma ligação objetiva entre 

arte e ciência, pois o poeta possuía uma tendência artística que apresentava uma necessidade 

interior de ser complementada pelo pensar científico. Goethe considerava a arte e a ciência 

como as duas manifestações da lei fundamental do Universo. Suas afirmações testemunham 

isso: Penso que se poderia chamar a ciência de conhecimento do geral, de saber abstraído; a 

arte seria então ciência usada para a ação: a ciência seria razão, e a arte, seu mecanismo – 

motivo pelo qual poderia ser chamada de ciência prática (Sprüche in Prosa, NW IV/II/535, 

apud Steiner, 1984:81). Outra afirmação relevante para se entender a cosmovisão steineriana é 



81 

 

a seguinte: O que a ciência enuncia como idéia (teorema) a arte deve gravá-lo na matéria, 

pois deve constituir seu problema (idem). 

Nesse sentido ciência e arte se configuram para Steiner como para Goethe na 

impressão que o ser humano dá aos objetos. A primeira aparece como idéia o que a segunda 

concretiza na matéria perceptível. Ou ainda: a arte cunha em um material do mundo existente 

o infinito, que a ciência procura no finito e se esforça em representar na idéia (Steiner, 

1986:83). Para Steiner o que aparece na ciência como uma idéia na arte é uma imagem, por 

isso ele afirma que Goethe considerava que o belo era o vislumbre sensorial da idéia (idem). 

Entende-se então, porque para Steiner a meta da superação da sensorialidade 

pelo espírito se alcançava por meio da arte e da ciência. Isto torna mais relevante o uso da 

elaboração artística na prática cotidiana da escola Waldorf. Pode-se agora tecer mais algumas 

considerações sobre o enfoque que a Antroposofia aplica ao ser humano e a sociedade onde 

ele se insere para que a Pedagogia Waldorf e o uso da arte em sua metodologia sejam melhor 

compreendidos. 

   

2.2 – A concepção de homem, educação e sociedade na Cosmovisão Antroposófica                              

 

A Antroposofia considera o ser humano como portador de quatro entidades ou 

corpos. Esta descrição coincide com saberes tradicionais e antigos pelos quais o homem não é 

visto apenas como um ser terreno. O primeiro deles é o corpo físico, composto das 

substâncias existentes no mundo mineral e sujeito às leis que o regem. Como segunda 

entidade o homem possui o corpo etérico ou vital, portador do principio que atua nos seres 

vivos: plantas, animais e seres humanos. Este princípio é responsável, de acordo com a 



82 

 

Antroposofia, pelos fenômenos do crescimento, reprodução e demais funções metabólicas do 

ser humano. A terceira entidade é chamada de corpo astral ou das sensações, que aparece 

apenas nos animais e no homem, sendo veículo da vida de sentimentos e de sua expressão. A 

quarta entidade é chamada de EU, portadora da individualidade, da consciência humana. 

Apenas o ser humano a possui como a parcela da divindade que nele se manifesta. 

Esta cosmovisão também considera o ser humano como uma entidade 

trimembrada formada por corpo, alma e espírito. A disposição da entidade humana em quatro 

corpos é utilizada na relação do homem com os reinos da natureza: mineral-físico, vegetal-

etérico, animal-astral. O quarto corpo que já se denominou de EU, o ser humano possui em 

comum com o plano divino, espiritual, de acordo com as tradições religiosas, aquilo que faz 

dele a imagem e semelhança da Divindade criadora. 

    A visão trimembrada do ser humano faz sua conexão direta com seu estar 

no mundo. O corpo, portador dos processos metabólicos que o estruturam e o desenvolvem, 

carrega em si a força vital que permite ao ser humano exercer sua vontade, seu querer. A 

alma, corpo astral carrega a vida dos sentimentos, o sentir humano. O espírito, portador do 

Eu e da vida intelectual ou do pensar. Steiner considera também três sistemas ou membros da 

organização corpórea do ser humano. O primeiro é o sistema neuro-sensorial do homem que 

tem seu centro na cabeça e dela se irradia para todo o resto do corpo humano. O segundo é o 

sistema rítmico que abrange a respiração e o sistema sanguíneo. O terceiro sistema é o 

metabólico-motor que é responsável pelos processos metabólicos e pelo movimento. A 

organização corpórea dá sustentação física para a vida da alma, ou vida anímica, segundo o 

autor. Os três sistemas se relacionam respectivamente com as três forças da alma humana: 

pensar sentir e querer. Na Pedagogia Waldorf o processo cognitivo se estabelece como um 

caminho que procura o equilíbrio entre as tendências do pensar e do sentir para a educação 

da vontade – o querer. Esta educação se faz a partir da harmonização do sentir a partir do 



83 

 

entendimento do homem trimembrado considerado por Steiner como um ser que percebe o 

mundo através dos seus órgãos dos sentidos.  

Olhar para o ser humano trimembrado permite outro ponto de vista que 

considera a possibilidade de três estados de consciência que acontecem no dia-a-dia. O estado 

de vigília é o mais consciente dos três. Seu oposto é o estado de sono, inconsciente. O estado 

intermediário é a consciência de sonho, segundo Steiner (1997). Durante o dia, mesmo 

estando acordado e atento, o ser humano vivência processos no estado onírico e no estado 

inconsciente. Isto quer dizer que enquanto seu pensar consciente atua nas tarefas do dia seu 

processo rítmico responsável pela respiração e pela circulação sangüínea estão num estado de 

consciência de sonho, ligados ao sentir e aos processos imaginativos. Ao mesmo tempo, os 

processos metabólicos e motores ocorrem sem que o indivíduo precise se conscientizar dos 

mesmos. Ele caminha e digere os alimentos sem precisar estar consciente de que isso 

acontece.  

De acordo com esta perspectiva, o nosso pensar ocorre num nível totalmente 

consciente, enquanto o sentir ocorre num estado onírico, semi-consciente e o querer está 

mergulhado no inconsciente, pois seus impulsos estão ligados ao sistema metabólico-motor 

que atua neste âmbito. Por esta razão se tem a impressão de não saber por que se quer alguma 

coisa, sem saber de onde este impulso de vontade surgiu. Por estes motivos, Steiner afirma 

que o indivíduo está acordado em no pensar, sonha no seu sentir e dorme no seu querer 

(Aeppli,?:3). Aeppli12 afirma que o entendimento do papel dos sentidos no processo cognitivo 

humano é essencial para a compreensão da teoria do conhecimento de Rudolf Steiner. No 

adulto este processo de conhecimento recai sobre a percepção e o pensar que se confrontam 

com o desdobramento de um mundo de tons, cores, cheiros, formas, linhas, temperaturas, etc. 

                                                           
12 AEPPLI, Willi. The Care and Development of the human senses – Rudolf Steiner’s work on the significance of the senses 
in education. Great Britain, Published by the Steiner Schools Fellowship, ?. 



84 

 

São os sentidos através de seus respectivos órgãos , que dão a percepção dos elementos acima 

permitindo que o ser humano estabeleça conexões entre as informações recebidas por meio do 

pensar. 

Na criança esta separação entre percepção e pensamento ainda não é clara, pois 

ela ainda não se sente separada do mundo. Isto acontece porque a individualidade infantil não 

está suficientemente desenvolvida para que ela tenha consciência de seu eu, que só acontece 

gradativamente. Por isso ela não confronta o mundo à sua volta para compreendê-lo. A 

educação dos sentidos abre as portas da percepção sensível que permite entrar em contato 

com o mundo externo e interno, através das sensações. O ser humano se conscientiza que este 

é o caminho para aprofundar seu conhecimento do mundo e de si mesmo. Por meio de 

atividades que propiciam o uso dos sentidos como a aquarela, a escultura, a música, a 

marcenaria, a eurritmia, a arte da fala, o desenho e os diversos trabalhos manuais auxiliam 

este desenvolvimento perceptivo, a Pedagogia Waldorf se propõe a educá-los. 

Steiner afirma a existência de doze sentidos que ele divide em três grupos: os 

sentidos do âmbito do querer, ou corpóreos: do tato, da vida, do movimento e do equilíbrio; 

os sentidos do âmbito do sentir, ou anímicos: do olfato, do paladar, da visão e térmico; os 

sentidos do âmbito do pensar, ou espirituais: da audição da linguagem do pensamento e do eu. 

Estes são os meios que o ser humano detém para entrar em contato consigo mesmo, com o 

outro e com o mundo que o cerca.  Segundo Burkhard (2001), o tato é o sentido primordial, 

pois já no útero a criança pode tatear a parede que a envolve. Ao nascer, as primeiras 

sensações que chegam a ela são dos braços maternos que a envolvem, a roupa macia que a 

agasalha sua pele. Quando cresce e começa a brincar, tatear os objetos de materiais diferentes 

lhe permite apreender as diversas qualidades e sensações táteis proporcionadas pela 

variedade. Se estas sensações forem agradáveis a criança pequena vai acreditar que o mundo é 

bom. Isto pode auxiliá-la a desenvolver um bom contato com outras pessoas e ter bom tato 



85 

 

em lidar com elas. Ajuda também ao contato com seu interior, percebendo-se a si mesma 

(Burkhard, 2001:202-203). O tato, segundo Burkhard (op. Cit.), é o grande ‘escultor’ do 

mundo. Tatear ou fazer trabalhos manuais de olhos fechados é um exercício excelente para 

desenvolver este sentido.  

O segundo sentido corpóreo é o da vida, ou vital, que informa o estado do 

nosso corpo, seu bem-estar e harmonia. Através dele é possível perceber a atuação das forças 

da vida – crescimento e regeneração – e da morte – consciência e desgaste – do organismo. A 

corrente da vida e da morte que flui entre as forças da antipatia e da simpatia que, segundo 

Steiner, atua respectivamente na memória e na fantasia. O sentido vital mantém a chama da 

vida acesa; ele é o sacerdote que cuida da chama do templo (idem: 204). 

O sentido do movimento informa o ser humano sobre as mudanças de posição, 

sobre como seu corpo se move e está ligado à musculatura dos membros e do corpo, 

principalmente.  Ele está intimamente ligado ao desenvolvimento da postura ereta e do andar, 

sendo responsável pela consciência interna do exercício locomotor. Toda a motricidade fina 

utilizada durante a execução de trabalhos manuais, escrita ou modelagem, bem como toda a 

mobilidade do corpo durante a atividade física, como caminhadas, natação, jardinagem, 

marcenaria, tecelagem, é responsabilidade do sentido do movimento. Este sentido está ligado 

à liberdade. Caso não seja atividade, pode conduzir à depressão, à hipocondria e à melancolia. 

O movimento feito com ritmo é fundamental para o bem-estar, como a dança e a eurritmia, 

por exemplo. Quando se observa o movimento dos outros seres, as formas da natureza ou uma 

figura geométrica utiliza-se este sentido. No caso de uma pessoa surda, é o sentido do 

movimento que permite que ela possa acompanhar, através da visão, o movimento labial que 

é lido para a compreensão do que é falado. Também através deste sentido ela fala através dos 

gestos.  



86 

 

O sentido do equilíbrio permite ao indivíduo orientar-se como ser ereto no 

espaço tridimensional (Burkhard, 2001:206). Somado ao movimento ele permite que o erguer-

se e o andar se desenvolvam na criança. Pelo caminhar o ser humano conquista o espaço à sua 

volta. O equilíbrio emocional e espiritual se liga a este sentido, permitindo sentir a harmonia 

do ambiente, calma e concentração. O equilíbrio físico existe em relação à imobilidade dos 

objetos no espaço ao redor. Quando em movimento ele é muito mais difícil de ser mantido e, 

muitas pessoas sentem tonturas, ou se desequilibram. Para dominar este estado é o próprio 

senso de equilíbrio que cria uma barreira para o interior do organismo, para que não haja 

contato com a consciência. Caso contrário, ocorrem enjôos, tonturas e mesmo doenças. Os 

arcos semicirculares do ouvido interno são a sede deste sentido. Subir em árvores, andar sobre 

muros e balançar-se são alguns dos exercícios que desenvolvem o sentido de equilíbrio. 

O olfato é um sentido de transição do corpóreo para o anímico. Pode-se utilizá-

lo para penetrar na intimidade de outro ser. O cheiro de uma substância é veiculado pelo ar; 

no qual deve estar dissolvida para que seja detectada. Desta forma pode-se evitar a inalação 

de gases tóxicos. Este também é um dos sentidos que entra em funcionamento já no bebê 

amamentado que reconhece a mãe desta maneira. Nos animais ele é bem mais desenvolvido, 

permitindo a identificação das espécies entre si. No homem ele pode levar a repulsa – na 

presença de um cheiro desagradável – ou a sentimentos agradáveis no caso de odores de flores 

e vegetais (op. Cit. :207-208).  

O paladar permite a penetração mais profunda na esfera do outro ser. Ao sentir 

o sabor do sumo de uma fruta ou outro vegetal pode-se captar algo que lhe é essencial. Dessa 

forma se desenvolve a sensibilidade para o sabor que o corpo necessita: salgado, doce, 

amargo, picante, azedo ou ácido. Carregar demasiado num destes sabores ao temperar diminui 

a capacidade gustativa e faz com que se, perca o instinto alimentar saudável que permite o 

equilíbrio na dieta cotidiana. No plano anímico costuma-se dizer que as pessoas, são doces 



87 

 

amargas, ácidas ou azedas, relacionando seu comportamento diante do outro, com sua 

polidez ou rispidez. Ou ainda, diz-se que a pessoa tem bom gosto, quando seu senso estético é 

bem desenvolvido (Burkhard, 2001:208-209). 

O sentido da visão, junto com o da audição, são os mais perfeitos do ponto de 

vista orgânico, podendo ser comparadas a instrumentos físicos delicados e precisos. Sua 

precisão e perfeição permitem que eles captem as sensações de forma mais pura. Steiner 

compreende a visão a partir da abordagem goethiana, que a considera como um tatear que se 

ajusta aos objetos, seres e paisagens que vê, harmonizando constantemente as impressões que 

recebe de fora, percebendo a complementação das cores. O olho equilibra a incidência de luz 

através da pupila, que se dilata ou retrai regulando a entrada luminosa e ajusta as distâncias 

para enxergar objetos próximos ou distantes. Os dois olhos complementam sua atividade 

dando unidade à imagem e permitindo a observação espacial do objeto. As cores 

contempladas na pintura ou na natureza são alimento para a visão que deve ser dado durante 

toda a vida do ser humano (op. Cit.:210-211) .  

O sentido térmico está intimamente relacionado com a parte anímica do ser 

humano. Ele pode ser sentido tanto física quanto animicamente se uma atmosfera calorosa 

predomina no ambiente. O calor humano é uma sensação física, mas que pode ser sentida e 

visualizada, em estados de raiva ou de afeto. Esta sensação também ocorre quando o 

organismo precisa combater uma doença através da febre. Há ainda a ausência de calor que se 

percebe nas mãos e pés frios. Para a Antroposofia isto reflete uma maior ou menor 

participação do Eu no organismo físico. No caso da febre o eu está combatendo a doença. No 

segundo caso, ele não consegue permear adequadamente o corpo físico. O frio enrijece a o 

físico e também endurece a alma. Para a criança o calor é essencial ao crescimento físico, mas 

também ao desenvolvimento anímico. Por isto, ambientes e roupas adequadas a eles são 

essenciais. Os idosos também precisam de cuidados neste sentido (Burkhard, 2001: 212-213). 



88 

 

Os órgãos da audição como já foi dito anteriormente, são extremamente 

aperfeiçoados do ponto de vista físico. Para bem desenvolvê-los é importante o cultivo da 

música. O músico precisa ter bom ouvido para executar sua arte com maestria. Também 

precisa saber silenciar, controlar a fala para ouvir bem. A criança imita os sons da fala e dança 

com a música, acompanhando os movimentos que ela lhe sugere. O adulto também aprende 

aos poucos a escutar seus iguais para que o diálogo possa fluir. Saber ouvir o que o outro está 

falando é saber controlar as palavras e calar o pensamento. Assim se adquire uma virtude: 

saber ouvir e saber calar (op. Cit.:212-213). 

O sentido da linguagem nos permite a compreensão da mesma. Depois de 

escutar segue-se além e chega-se a compreensão. Trata-se de um sentido espiritual na 

concepção antroposófica (op. Cit.: 213), pois as palavras têm origem cósmica: No princípio 

era o Verbo, e o verbo estava com Deus, e o Verbo era Deus13. As forças espirituais se 

condensaram aos poucos em formas e matérias terrestres. O conceito e a denominação de cada 

objeto tinham então relação profunda com sua essência, nos tempos primordiais da 

humanidade. Gradativamente, o homem foi perdendo esta conexão com o divino e as palavras 

já não guardam o conteúdo essencial de antes. Algumas línguas mais, outras menos, ainda se 

aproximam desta essência. A laringe é o órgão da fala e que a capta vibrando interiormente. 

Ela apreende a criação divina da palavra e depois passa a criá-la. A eurritmia foi 

especialmente criada por Rudolf Steiner como arte pela qual o corpo expressa o movimento 

realizado pelo ar ao sair da laringe. Ao visualizar estes movimentos pode-se ter uma 

percepção mais profunda da linguagem falada e de seu significado (Burkhard, 2001:213-214). 

O sentido do pensamento pode ser denominado sentido do conceito. Ele 

permite que um ser humano entenda o pensamento do outro, percebendo o que está por trás do 

pensamento. Compreender deriva do latim “apreender com as mãos -- comprehendere” 

                                                           
12 Cap. I, vers.1 Evangelho segundo João, Bíblia Sagrada, Editora Ave Maria: São Paulo, 1962, p:1405.   



89 

 

(p:124), tatear o pensamento contido num texto, num sentido metafórico. Diz-se 

popularmente que uma pessoa lê o pensamento da outra, quando ambas têm idéias 

semelhantes simultaneamente, ou que a idéia está no ar. Através da atividade pensante o 

indivíduo adquire a possibilidade de acompanhar o fio do pensamento do outro. Deve-se calar 

a própria atividade, no entanto, para poder sentir a do próximo. Ao desenvolver este sentido, 

se adquire também uma sensibilidade para o conteúdo moral do pensar. A sociabilidade e a 

união entre os seres humanos numa comunidade dependem da capacidade de seus membros 

captarem reciprocamente seus pensamentos.    

O sentido do eu permite que o indivíduo perceba o eu do outro ser humano. 

Não se trata de ver seu substrato corpóreo, mas sua captar sua essência espiritual. O 

verdadeiro eu do outro é difícil de ser apreendido. Esta experiência ocorre em momentos raros 

e inesquecíveis através dos quais é possível realmente encontrar com outro ser, e identificar-

se totalmente com aquilo que ele quer comunicar, sem com isto perder a própria essência, que 

deve ser percebida por ele também. Isto exige autoconhecimento e desenvolvimento do 

próprio eu. Só através da educação de todos os sentidos é possível alcançar esta habilidade 

(op. Cit.:216-217).  Na Pedagogia Waldorf o cuidado com as condições físicas, anímicas e 

espirituais durante o processo de ensino e aprendizagem procuram atualizar estes ideais que a 

serem alcançados para o desenvolvimento harmonioso de corpo, alma e espírito.     

    Segundo a visão antroposófica, a sociedade se divide em três âmbitos: 

social, econômico e cultural-espiritual. Para Steiner (1983), esta trimembração se relaciona de 

uma maneira especial com o lema da Revolução Francesa: Liberdade, Igualdade e 

Fraternidade. A liberdade se exerce no âmbito cultural e espiritual. A igualdade se estabelece 

no âmbito social, através do exercício dos direitos jurídicos e políticos do cidadão. A 

fraternidade opera perfeitamente quando aplicada no âmbito econômico.  



90 

 

A escola, enquanto espaço destinado à educação de crianças e jovens se 

apresenta como uma instituição que busca através dessa cosmovisão prepará-los para a vida. 

A Pedagogia Waldorf reúne os princípios práticos que norteiam a ação docente neste 

paradigma. Nela estes princípios básicos da Antroposofia são aplicados ao desenvolvimento 

infantil. Infância, puberdade e adolescência englobam um período total de vinte e um anos, ao 

final dos quais o ser humano é considerado um adulto perante a lei e a sociedade. Nesta 

pedagogia, estes vinte e um anos são considerados em três períodos de sete anos chamados 

por Steiner de setênios. 

O primeiro setênio corresponde à infância e nele se desenvolve o corpo físico 

fortalecido pela formação do corpo etérico. A força vital durante estes sete anos fortalece 

também o querer e a criança conhece o mundo à sua volta utilizando a capacidade de imitação 

que é aproveitada pelo educador em sua prática. A criança vive a alegria e o prazer da 

imitação reproduzindo dessa maneira tudo o que vivencia. Para ela é assim que se expressa a 

bondade do mundo, quando ela vive em condições ideais. 

O segundo setênio, dos sete aos catorze anos, é o período em que se fortalece o 

corpo astral e o sentir que ele veicula. Este fortalecimento ocorre com a contribuição da 

prática docente que utiliza a imagem e a fantasia para trabalhar os conteúdos escolares. O 

trabalho artístico permeia toda ação docente e discente na Pedagogia Waldorf. 

Especificamente, porém, neste setênio sua importância se intensifica e isto interessa 

particularmente a esta pesquisa. Além disso, é o domínio do conteúdo ministrado por meio de 

um fazer artístico que confere ao professor sua autoridade em sala de aula. Seu trabalho com a 

imagem e a fantasia permite que ele conduza o desenvolvimento cognitivo infantil através 

destes elementos em vez de caminhar pela aridez dos conceitos.  



91 

 

O belo se estabelece neste cultivo da imagem e da fantasia e por meio dele o 

sentimento se desenvolve. A autoridade do professor que se expressa orquestrando as 

atividades como aquele que sabe, é venerada pela criança que precisa dessa referência. O 

jovem deve perceber a segurança do professor ao transmitir os conteúdos. A atitude e o 

preparo do adulto que encarna o papel docente são fundamentais para que se estabeleça a 

confiança. Assim se faz a mediação com o belo e posteriormente com o sagrado. Esta questão 

é particularmente relevante para o que se quer entender por meio desta pesquisa. 

O papel da Arte como mediação para o sagrado era claro para Steiner (1928), 

pois ele considerava o conhecimento na perspectiva dos saberes antigos e tradicionais da 

humanidade, que a Antroposofia busca ressignificar, conforme foi dito no início deste 

capítulo. A influência de Schiller também reforça esta visão. Para isto este autor fez da 

expressão artística o conteúdo principal da Pedagogia Waldorf. Isto significa que de acordo 

com esta visão o aluno é preparado para ser um artista. Não um artista no sentido de estar num 

palco ou num ateliê criando sua arte, mas no sentido de encarar seu papel no mundo com os 

olhos de um artista, buscando a bondade, a beleza e a verdade com esse olhar. Esta é a 

maneira que Steiner acredita ser ideal para se preparar o ser humano de forma a equilibrar 

corpo, alma e espírito. 

Resta falar um pouco do terceiro setênio, antes de prosseguir falando sobre a 

relevância da arte nesta prática pedagógica. Dos catorze aos vinte e um anos de idade o jovem 

caminha para a aquisição de sua maioridade, quando de acordo com a Antroposofia, seu EU 

estará pronto para assumir sua individualidade, podendo tomar o rumo de sua vida em suas 

próprias mãos. Se o caminho da Pedagogia Waldorf conduziu sua formação desenvolvendo o 

querer e em seguida o sentir, ele estará agora desenvolvendo o pensar conceitual que lhe 

permitirá a assunção literal do processo de sua vida. A capacidade de julgamento também vai 

se intensificando durante este período. Segundo Steiner, se a fantasia e a imaginação foram 



92 

 

bem estimuladas e trabalhadas este julgamento se apoiará nestas forças, evitando-se assim o 

pessimismo e o ceticismo e proporcionando interesse espontâneo pelos problemas julgados. A 

vivacidade e o entusiasmo do professor na exposição dos conteúdos contribuem para que esta 

atitude se estabeleça. Este entusiasmo real do professor inspira ao jovem uma confiança 

naquilo que lhe foi ensinado. Além disto, este entusiasmo também se expressa na atuação 

pessoal de acordo com aquilo que é ensinado. É a atitude verdadeira e coerente do adulto em 

relação ao que ele ensina e ao que ele faz sendo exposta ao julgamento do jovem. 

Steiner adverte muitas vezes sobre a necessidade de auto-educação e de 

domínio do conteúdo ensinado. A habilidade e o conhecimento do professor são o 

embasamento real sobre o qual ele se apóia para transmitir a verdade a seus alunos. O jovem 

interessado pela verdade do mundo adquire forças para atuar socialmente. Steiner insiste na 

atitude ética que o professor deve sustentar, através de uma constante atenção para com suas 

atitudes pessoais. A aplicação de todo esse ensinamento é o método adequado ao terceiro 

setênio, quando o corpo astral do jovem está sendo plasmado e desenvolvido, para que 

posteriormente ocorra o nascimento do “eu”. Para Glöckler14 (1987) é através do 

desenvolvimento da capacidade de julgar que se educa o corpo astral. A educação do juízo, 

através do caminho proposto por Steiner, é a educação do terceiro setênio. 

O jovem durante o terceiro setênio está ligado ao futuro, procurando ideais 

para prosseguir em busca do que lhe desperta interesse no mundo exterior. Nem sempre ele 

expressa verbalmente quais são esses ideais. Na maior parte das vezes, Glöckler afirma que o 

jovem não revela nada a respeito do que anseia. A sensibilidade do professor procura, apesar 

disso, entender quais são esses ideais. Suas atitudes são mais importantes do que seu discurso 

                                                           
14 Georg Glöckler educador da linha Waldorf, de origem alemã, que esteve no Brasil para ministrar um curso específico sobre 
o terceiro setênio, de 06/06 a 03/07/1987 no Seminário Pedagógico II, na Escola Rudolf Steiner de S.Paulo. Desse curso foi 
elaborada uma apostila, utilizada nessa pesquisa.   
 



93 

 

não sendo, portanto, necessário falar dos ideais, mas agir segundo os mesmos. O entusiasmo 

é, então, uma atitude interna. Externamente a postura docente é de sobriedade.  

Esses objetivos são atingidos (Glöckler, 1987), através da educação da 

vontade. Esta acontece quando não existe a obrigação de se fazer algo, e sim quando ele é 

feito por dedicação. Uma pessoa que cultiva a fantasia tem mais facilidade para educar sua 

vontade, podendo fazer da obrigação um prazer. Qualquer pequena ação que possa ser feita 

conscientemente ajuda na educação dessa vontade, como por exemplo, o recitar de um verso 

matinal. Pela visão da Antroposofia, ao agir conscientemente na terra, o ser humano atua 

também sobre as suas ligações com o mundo espiritual.  

A consciência humana (idem) atua no ponto de encontro entre o fluxo do 

futuro e o fluxo do passado. De acordo com a metodologia Waldorf, no segundo setênio, 

quando o corpo etérico esta sendo constituído na criança e se plasma com o auxílio 

pedagógico da fantasia, através de contos, mitologias, lendas, biografias, etc. Ou seja, através 

do fluxo do passado. No terceiro setênio, quando se está atuando sobre a formação do corpo 

astral, são os ideais para o futuro que contribuem para que isso aconteça. 

A Antroposofia está assim apresentando soluções, por meio da Pedagogia 

Waldorf, aos problemas que ocorrem na juventude. Como esses problemas não surgem 

simplesmente no terceiro setênio, mas por uma transição gradual do “status” de criança para o 

de adulto, de um estado de heteronomia para um estado de autonomia, um cuidadoso trabalho 

se desenvolve para que isso ocorra de maneira harmoniosa. A obtenção dessa harmonia, 

considerando-se a atitude pessoal do professor está fundamentada numa visão prática e no 

desenvolvimento das habilidades docentes que fazem parte de sua formação permeada pela 

atividade artística.  



94 

 

Na visão steineriana, a gênese da vida anímica humana ocorre pela interação de 

forças antagônicas que ele denomina antipatia e simpatia. A maior quantidade de uma ou de 

outra determina a aquisição da memória ou da fantasia que são opostas.  A representação das 

imagens formadas na memória concentra maior quantidade de forças de antipatia. No 

exercício da fantasia, uma quantidade maior de simpatia é necessária. A vontade é fruto da 

intensidade das forças de simpatia. Por isso Steiner (1995) insiste numa educação da vontade 

obtida através da arte. A unilateralidade da educação através dos recursos da memorização 

não permite uma posterior atuação social, uma vez que se cria o hábito de atuar unicamente 

no âmbito das forças de antipatia. O objeto estudado, envolvido nestas forças de antipatia por 

força de sua objetivação, acaba por não sofrer nenhuma identificação com o sujeito que o 

estuda, dificultando a compreensão. Por outro lado, um excesso de simpatia pode impedir o 

distanciamento do observador. Um equilíbrio das forças antagônicas torna-se então 

perfeitamente compreensível para que se obtenha uma cognição ampliada desse objeto. Esta é 

uma atitude embasada na contemplação goethiana do objeto. 

De acordo com conceitos steinerianos concernentes à atuação social e vida 

anímica humana, movido pelas forças da antipatia, o homem torna-se anti-social, postura só 

justificável, de acordo com a Cosmovisão Antroposófica, caso haja risco de sobrevivência do 

indivíduo. Ou ele se torna associal, o que, em determinados momentos, como no da produção 

intelectual, ou na meditação, é benéfico devido à necessidade de concentração. Para que o ser 

humano tenha a postura adequada para agir conforme as necessidades sociais, a educação 

buscará não considerar apenas um de seus aspectos, seja este a memória ou a fantasia. O uso 

da arte na educação como possibilidade de ampliação cognitiva lança as bases necessárias 

para essa atuação social agindo como fator equilibrante dessas forças antagônicas oriundas 

dos mundos espirituais. Seu movimento dinâmico determina a transição do ser humano para o 

mundo físico, bem como seu retorno ao âmbito espiritual. Na visão cognitiva ampliada 



95 

 

antroposófica antipatia e simpatia regem a dinâmica de nascimento, vida e morte. Em outras 

palavras, a dinâmica da natureza  

Para Steiner os conceitos de antipatia e simpatia estão relacionados, 

respectivamente, com razão conceitual e sensibilidade, imagem e intuição. O autor indica a 

importância da Pedagogia Waldorf para o equilíbrio dessas forças no desenvolvimento 

cognitivo, apontando para detalhes práticos cotidianos que favorecem o mesmo. Na visão 

steineriana, existe uma relação entre conhecimento, antipatia, memória, conceito e nervo. Ao 

mesmo tempo, querer, simpatia, fantasia, imaginação e sangue também estão relacionados 

entre si. Memória e fantasia são polaridades equilibradas pela imagem, que atua como um 

terceiro fator, equilibrante.  

Conseqüentemente, através da educação infanto-juvenil e da auto-educação do 

adulto pode-se uma melhor condução e resolução dos problemas fundamentais da vida social 

e cultural, bem como das questões pessoais e espirituais. Na visão Antroposófica acredita-se 

que a arte é o caminho e a expressão do homem pelo Cosmo e no Cosmo e a Pedagogia 

Waldorf é então metodologicamente apoiada na atuação artística do professor e de seus 

alunos. A intenção de Steiner (1928) foi criar uma instituição educacional erigida em bases 

sociais, buscando encontrar o espírito integral e o método de sua atuação docente na 

Antroposofia. Os princípios antroposóficos possibilitam o desenvolvimento de impulsos 

morais e espirituais que permeiam os métodos educacionais, as almas dos professores e dos 

alunos, pelo seu caráter humano e universal (Steiner: 1928). 



96 

 

2.3 – A ruptura entre conhecimento, arte, religião e moralidade e sua religação na 

Pedagogia Waldorf  

 

Aprofundando a discussão sobre o que seria a ruptura entre conhecimento – 

que para Steiner é sinônimo de ciência – arte, religião e moralidade, pode-se afirmar que esses 

elementos se desenvolveram como ramos separados da cultura, mas inicialmente possuíam 

uma origem comum. Considerando o período antigo da evolução humana, quando o intelecto 

ainda não havia se desenvolvido, os enigmas da existência do homem eram respondidos por 

uma espécie de consciência imagética. Imagens poderosas surgiam diante da alma – imagens 

as quais as formas tradicionais do mito e da saga trouxeram ao homem moderno (STEINER, 

1928:33). Elas procediam de um conhecimento e de uma experiência real do conteúdo 

espiritual do universo, através do qual o homem, com sua vida interior de visão imaginativa, 

podia perceber os fundamentos do mundo dos sentidos (idem). Esse conhecimento parece ser 

o mesmo proporcionado pelos arquétipos, ou imagens arquetípicas na teoria Junguiana. O 

homem assimilava do universo o conhecimento que tornava substancial, na matéria terrestre, 

desenvolvendo a arquitetura, a escultura, a pintura, a música e as outras artes. Ele (Steiner: 

1928), incorporava o fruto de seu conhecimento nas formas dadas à matéria física, como se as 

faculdades humanas copiassem a criação divina, dando forma visível àquilo que fluía em seu 

interior como ciência e conhecimento. 

    Steiner, encontrando em Goethe o eco profundo de sua maneira de vivenciar 

o mundo, questionou a própria ciência, que na sua época se desenvolvia apenas pela vertente 

clássica, tendo no mecanicismo e no naturalismo suas maiores formas de expressão. Em 

Goethe, Steiner descobriu que era possível enxergar o mundo de outra maneira, sem 

desvitalizá-lo como faz a ciência ainda em nossa época. Ainda assim, no entanto, seria 



97 

 

possível, no seu entendimento, construir um arcabouço científico. Ao traduzir para o mundo o 

pensamento científico de Goethe, ele elaborou uma teoria que desvendou a cosmovisão do 

poeta. E foi paralelamente a esse esforço intelectual que ele se viu capaz de formular sua 

própria teoria, que surgiu nos livros Verdade e Ciência (este sendo sua própria tese de 

doutoramento) e A Filosofia da Liberdade. 

Como aplicação prática dessa teoria cognitiva surge o ensino através do qual a 

arte refaz seu vínculo com o conhecimento, reatando no interior da alma humana o que fora 

rompido pelo desenvolvimento unilateral do intelecto. Steiner (1928) afirma que se aproximar 

da visão de homem através das leis da natureza é entra no terreno da arte. Ele considera o 

homem como a criação artística da natureza. 

Para conhecer a natureza humana, Steiner (1928) propõe que a observação 

científica incorpore em seu cerne a observação de cunho artístico. Ele chama esta fusão de 

conhecimento imaginativo, desenvolvendo-a em seu livro Como obter o conhecimento dos 

mundos superiores15. Ele considera fundamental que se combata a tendência de observar 

apenas os eventos exteriores, permitindo que os pensamentos sucedam passivamente, 

evitando toda consciência de uma atividade interior no ser humano. A prova da existência dos 

assuntos espirituais só é obtida através do conhecimento espiritual que se adquire através do 

exercício que desenvolve as faculdades anímicas das quais o homem é portador em potencial. 

A Pedagogia Waldorf, com seu enfoque artístico, foi criada por ele como 

caminho para desenvolver essas faculdades. Através do uso da imaginação, da estimulação da 

fantasia, a criança desenvolve seu potencial criativo e as faculdades anímicas que lhe 

possibilitam enxergar o mundo de maneira artística. Mas o que é enxergar o mundo de 

maneira artística? Na cosmovisão steineriana isso significa enxergar a essência, através de 

                                                           
15 Este conhecimento, guardadas as devidas proporções, pode ser comparado à proposta de terapia pela imaginação ativa 
praticada pelos analistas junguianos. (nota da autora) 



98 

 

uma observação profunda que conduz à cognição do essencial e ao abandono do acessório ou 

a separação dos fatos e dos fenômenos que o envolvem. Ao captar a essência, cria-se uma 

forma de conhecimento similar ao estilo proposto por Goethe na sua gradação de estágios do 

desenvolvimento do senso estético.  

Na prática, ao ouvir um conto de fadas, narrado artisticamente pelo professor 

Waldorf, a criança forma ativamente imagens em sua alma. Essas imagens surgirão no 

momento em que ela for solicitada a desenhar aquilo que lhe foi transmitido através das 

palavras. O exercício constante dessa e de outras atividades fortalecem suas potencialidades 

de criação, pelo fato de que nessas ações reside a maneira diferenciada de enxergar o mundo. 

O intelecto infantil não será, por esse método, solicitado a trabalhar antes que as forças da 

fantasia e da imaginação sejam postas em ação. Por esse caminho é possível que o intelecto, 

ao ser solicitado, posteriormente, seja capaz de unir o conhecimento e a arte, através de uma 

observação artisticamente desenvolvida para a elaboração de conceitos (Steiner, 1928). 

Essa força plástica que transforma o pensamento em imagens é o início do 

processo meditativo (idem, op.cit.). A partir dele, a inteligência conduz à arte e o pensamento 

se eleva à imaginação. Essa imaginação não é só criação da mente humana, mas um mundo 

objetivo, do qual se tem um quadro verdadeiro através desse processo. Um esforço de 

concentração no sentido de transformar essas forças plasmadoras em um estado meditativo, 

pode transmutar a imaginação ao nível de inspiração. A consciência moral se forma, nesse 

nível, demonstrando a importância de um desenvolvimento artístico e imaginativo. A 

religiosidade surgirá como a etapa seguinte no caminho do conhecimento para a arte. Este 

processo é semelhante à imaginação ativa proposta por Jung (Obras Completas, passim) como 

caminho para a individuação e metodologia terapêutica. 



99 

 

Segundo Steiner (1928), a alma acostumada a receber inspiração divina, no 

exercício da atividade artística, pode aprender a usar essa mesma inspiração para atuar 

moralmente e religiosamente. A compenetração e a concentração usadas na atividade artística 

são do mesmo teor daquela usada num ofício religioso, numa revalorização do sagrado, 

conforme a visão steineriana: 

Um depoimento da pintora e professora, Beate Hodapp (1995), do Centro de 

Artes de São Paulo, afirma que o processo artístico requer coragem e confiança para trilhar 

um caminho em que não existem seguranças. Para ela, o artista está condicionado a seguir leis 

espirituais pré-determinadas pela natureza de seu trabalho. Por outro lado ele se liga 

animicamente ao material utilizado, que se lhe revela através da percepção sensorial. Pelo fato 

de se estar acostumado a pensar por meio de representações, ambos os procedimentos 

apresentam uma ruptura. Isto requer a confiança no processo artístico que significa a 

responsabilidade própria absoluta de fazer tudo o que está ao alcance para que se crie um 

estado no qual o essencial possa se revelar. Segundo a professora, trata-se de algo que quer se 

manifestar através da individualidade do artista. A confiança é então pura atividade e não fé 

cega ou comodismo para se livrar da responsabilidade. Cada pincelada é um risco, pois nem 

sempre se acerta na cor... Segundo ela, isso ocorre raramente.  

Este processo causa dúvida e crise, e a confiança pode desaparecer. A 

resignação diante disso deve ser combatida então, pois é através deste combate que se atinge a 

libertação de antigos desejos e representações. A cautela, inimiga da arte, deve ser 

abandonada para conseguir o resultado buscado. O caminho a ser trilhado pelo ser humano 

também requer confiança para seguir adiante. A dúvida freqüentemente causa paralisação e 

medo. Nesse sentido, as afirmações dessa professora de artes aprofundam o sentido de 

iniciação apontado pelas atividades artísticas na formação humana. Diante do que foi visto até 

aqui, parece possível concluir, pelo menos provisoriamente, que a arte é pedra fundamental na 



100 

 

construção de um caminho a ser trilhado passo a passo, que conduz ao equilíbrio do 

conhecimento racional e do conhecimento sensível. 

Na educação, a arte, por meio dos caminhos descritos neste capítulo, aponta 

para um imaginário enriquecido por contos, lendas, mitos e biografias. Este material 

apresentado através das múltiplas formas narrativas (Passerini, 1996) é trabalhado não só 

nestes formatos, mas ampliado pelas diversas atividades artísticas que se apóiam nas 

narrativas: pintura, desenho, trabalhos manuais, eurritmia, arte da fala, musica, escultura, 

dança, teatro. Além disso, cada escola pode introduzir a arte nas formas que estiverem 

representadas as culturas locais onde estejam inseridas. Uma descrição destas possíveis 

atividades será feita a seguir.  

  

2.4 – A Aula Principal – vivências artísticas fundamentais   

 

A atividade artística permeia o cotidiano desde a educação infantil até o ensino 

médio e continua nos cursos voltados para a formação de adultos na Antroposofia. Com as 

crianças, o trabalho com as cores começa desde a educação infantil, com as primeiras 

aquarelas e desenho com giz de cera de abelhas. As folhas de papel são preenchidas com as 

cores, mas nada disso é uma atividade sem fundamento. Sempre a narrativa com contos e as 

canções preenchem a imaginação e a fantasia. 

No ensino fundamental que constitui o universo dessa pesquisa, o desenho de 

formas adquire uma importância para que as crianças venham a conhecer os elementos 

formais das retas e curvas. Estes por sua vez irão surgir novamente nas letras impressas, numa 

época de caligrafia. Por meio do desenho de formas procura-se despertar o interesse da 

criança para a qualidade que estas possuem, para a linguagem da própria forma em si mesma. 



101 

 

Através do conhecimento das formas originais são fundamentados os elementos necessários 

para que a criança se expresse com criatividade e originalidade. 

Os exercícios práticos introduzem pela imagem a consciência das varias 

direções no espaço através das linhas verticais, horizontais e obliquas. Em seguida são 

apresentados os ângulos, os triângulos e as formas estreladas, o circulo, o semicírculo, a 

espiral e a elipse. Na metodologia utilizada pelo professor Waldorf o desenho de formas 

constitui um preparo indispensável para o processo de alfabetização. Mas ele abrange também 

a mobilidade e a flexibilidade do pensar, tornando-o criativo e imaginativo. Estas são 

aquisições importantes que podem ser obtidas através desta prática.   

 

O desenho de formas evolui em simetrias verticais e horizontais e 

posteriormente nos movimentos assimétricos. As assimetrias são traçadas a partir de linhas 

que vão do centro para três direções, conduzindo a criança a encontrar formas 

complementares que levam o movimento das linhas novamente para o centro, restabelecendo 

o equilíbrio e a harmonia. 



102 

 

  

Além do desenho de formas, o desenho livre utilizando a folha inteira, sem 

contornos, com o emprego de lápis de cera de abelhas coloridos. As imagens são criadas 

livremente pelas crianças e ilustram os cadernos dos primeiros anos. 

   

A pintura ocupa um lugar definido no horário semanal desde o primeiro até o 

oitavo ano. Inicialmente, do primeiro ao terceiro ano a vivência do mundo das cores é 

fundamental. Os exercícios são conduzidos para que a criança sinta o elemento qualitativo das 

diversas cores, percebendo que cada uma delas fala uma língua especifica e transmite algo 

especial e próprio. As cores da aquarela são colocadas em estado liquido em pequenos vasos. 



103 

 

As cores básicas – amarelo, vermelho e azul – são as primeiras a serem vivenciadas, em 

diversas concentrações. Todas as cores primárias e suas misturas surgem nas grandes folhas 

em branco. O tamanho das superfícies permite que a criança receba um impacto maior do 

efeito da cor deixando de pensar na forma e isto a satisfaz interiormente. O aprendizado 

conduz às combinações das cores belas em contraste com as menos belas. A dignidade do 

vermelho, a suavidade do azul e a alegria do amarelo fortalecendo sua vida anímica que se 

abre com a riqueza que fala por intermédio das cores (Goethe, 1993). 

 

Conforme a dinâmica das cores vai se intensificando e sua variedade aumenta, 

contos e histórias relacionados com as cores trazem as imagens que auxiliam nesta 

dinamização. A criança aprende que o amarelo irradia permitindo formas diferentes enquanto 

o azul se contrai ao ficar mais escuro conduzindo à tranqüilidade e ao recolhimento. Não são 

feitas representações de objetos buscando-se apenas a qualidade das cores. A familiaridade do 

professor com a Doutrina das Cores de Goethe fornece a base para elaboração dos exercícios 

com contos e historias para enriquecer estas vivências. 



104 

 

A entrevista feita com a Profª. Riva Liberman, que ministra aulas de aquarela 

no ensino fundamental – primeiro ao oitavo anos da Escola Waldorf – ilustra a vivência 

dessas atividades e está incorporada à análise das aquarelas coletadas no trabalho de campo  

A atividade de modelagem se inicia ainda na educação infantil, quando os 

pequenos brincam com a massinha feita de cera de abelhas. A preocupação não é apenas com 

o desenvolvimento motor proporcionado pela movimentação dos dedos ou com a criação de 

formas, mas sim do contato com um material de origem natural que oferece uma resistência 

inicial, mas que com o calor da mão pode se deixar moldar. Este trabalho continua durante o 

ensino fundamental, quando outros materiais como argila de diversos tipos pode ser oferecida 

às crianças para ser modelada. Há possibilidades variadas de utilizar os conteúdos das aulas 

de cálculo, de introdução às letras, as fábulas sobre animais, a época que antecede o Natal.  

A modelagem pode ser aplicada com fins terapêuticos, uma vez que a 

manipulação de um material resistente que exige um esforço plasmador maior permite superar 

eventuais obstáculos anímicos. Também se aproveitará para confeccionar objetos que possam 

ter beleza e utilidade. O progresso nesta atividade apresenta belíssimas peças de escultura 

produzidas por alunos das classes mais adiantadas (do nono ao décimo segundo ano).  

  

A arte da fala consiste no aprimoramento desta por meio de exercícios como 

trava-línguas e recitação de poesias com a entonação adequada e dicção perfeita. Ela acontece 



105 

 

naturalmente por meio dessas atividades. O verso matinal ao inicio da aula principal, o recitar 

do verso individual de cada criança e até gincanas de trava-línguas podem ser utilizados 

sistematicamente para esse aprimoramento. O entusiasmo, a alegria, o ritmo, a dramaticidade 

e outras habilidades podem ser trabalhadas. Além disso, a sensibilidade em relação à fala se 

desenvolve também ao ouvir as narrativas utilizadas em cada ano escolar e que fazem parte 

das atividades cotidianas. Os versos também são trabalhados em outros idiomas, tanto nas 

aulas de língua estrangeira, como nas atividades de cultivo da fala. 

  

A escrita é apresentada antes da leitura. A criança repete o desenvolvimento da 

escrita como a humanidade o fez ao longo da história. Partindo de imagens transmitidas por 

meio de narrativas, de maneira artística surgem as letras que depois se transformas em letras 

latinas de imprensa, utilizadas na forma maiúscula. O “P” pode surgir do desenho de um 

peixe, o “V” das vagas, ondas do mar, “T” vem da torre e o “B” se transforma a partir das 

asas da borboleta. 



106 

 

  

 

 

Pequenos versos podem acompanhar esta transformação, levando para a 

criança a essência do som, usando a imagem, a fala e a escrita. A eurritmia é uma arte que 

pode auxiliar nesse processo. Caminhar sobre as letras desenhadas em tamanho grande no 

chão do pátio da escola. 



107 

 

  

De acordo com a Pedagogia Waldorf, as consoantes possuem um caráter 

pictórico, isto é, podem ser representadas a partir da imagem. As vogais por sua vez, 

exprimem algo que pertence à vida anímica interior, como o estar maravilhado no “O”, a 

veneração por meio de “A”, podendo ser caracterizadas por gestos e cores. A polaridade que 

se estabelece entre vogal e consoante transmite experiências fundamentais que podem ser 

vivenciadas de muitas maneiras durante o processo de alfabetização. A escrita ideal nesta 

pedagogia é aquela em que a criança forme as palavras com toda a dedicação de seu querer e 

do seu senso estético. Inicialmente elas utilizam o giz de cera e as cores. No segundo ano 

passam a usar lápis grossos de madeira, mas ainda de cor. O professor escreve na lousa com a 

mais bela escrita possível aquilo que as crianças passam em seus cadernos em letras 

igualmente belas. 

No terceiro ano usa-se tinta e penas de ganso autênticas, sempre que seja 

possível obtê-las. Posteriormente se passa para o uso da caneta tinteiro. A escrita cursiva pode 

ter sido iniciada no final do segundo ano ou no início do terceiro. A idéia fundamental de 

Steiner é de que se evite que a escrita domine o homem, ou seja, que ele a utilize 



108 

 

mecanicamente. Ao escrever com a mesma atenção com que se faz um exercício de pintura ou 

desenho se exerce a liberdade individual.  

A leitura vem do desejo que cada criança tem por saber o que está escrevendo, 

surgindo como um processo natural. As primeiras leituras são feitas em coro e o professor 

pacientemente deve aguardar até o momento em que a leitura como uma atividade mais 

intelectual e abstrata surgirá em cada uma das crianças. A leitura permite uma vivência 

importante: a de que a palavra impressa, escrita, nasce da fala e volta a ter vida por meio da 

leitura.   

Eurritmia é uma palavra de origem grega que etimologicamente quer dizer 

ritmo belo, harmônico. É a fala tornada visível na qual os elementos emitidos pela laringe são 

traduzidos em movimentos. São como a tradução espontânea das vibrações emitidas pela 

laringe. A eurritmia, como outras artes na Escola Waldorf se realiza a partir do ambiente 

proporcionado pelos contos de fada e de outras narrativas de acordo com a faixa etária a que 

se destina, acompanhando o currículo central dado pelo professor de classe. O movimento 

com do grupo se orienta pelo círculo como forma eurrítmica, sem andar para trás, andando ora 

por retas, ora por curvas, espirais ou lemniscatas. Os movimentos dos braços traçam imagens 

que acompanham os textos apresentados. O instrumento dessa arte é o próprio corpo humano 

que é “afinado” no trabalho expressado pelos movimentos que traduzem as narrativas. São 

aperfeiçoadas assim, as relações com as dimensões do espaço. 



109 

 

  

Os exercícios permitem a aquisição de agilidade, graça, expressão e 

versatilidade. A complexidade das tarefas se apóia nas habilidades pertinentes a cada faixa 

etária, fazendo de cada exercício uma conquista, aprofundando a consciência do espaço 

através de uma coreografia baseada nas leis da geometria. Inicialmente o aluno faz tudo por 

imitação, de forma sonhadora. Gradativamente, porém, a própria eurritmia exige que ele 

permeie seu corpo com agilidade e lucidez, com presença de espírito, ou como diz a Profª. 

Marília Nogueira, da Escola Waldorf Rudolf Steiner de São Paulo: com a presença do 

espírito, na medida em que esta arte permite uma consciência e domínio do movimento pelo 

exercício da vontade e da criatividade, ou expressão criativa de sua individualidade (Edição 

Comemorativa 30 anos E. W. Rudolf Steiner, 1986). 

Os trabalhos manuais e as artes aplicadas proporcionam vivências plásticas que 

os homens tinham antes que as revoluções industriais tornassem tudo mecanizado e 

industrializado. Steiner (1986) acredita que houve a ruptura do vínculo existente entre o 

homem e o fruto de seu trabalho, que só poderia ser reatado através do exercício dessas 

atividades. A identificação com a própria produção atua no sentimento de valor e dignidade 



110 

 

do ser humano, pelo exercício da vontade na própria ação. As obras que necessitam de esforço 

consciente, contínuo e repetitivo de muitos movimentos para serem executadas são excelente 

treino da vontade. 

  

As aulas de trabalhos manuais são estimuladas a concentração, a agilidade das 

mãos e dos dedos, sendo um processo que vivifica a capacidade de pensar da criança. 

Iniciando com o tricô de duas agulhas no primeiro ano quando são produzidos pequenos 

objetos úteis como bolsinhas, pegadores de panela, saquinho de flauta que podem ser 

utilizados no dia-a-dia. Exercícios de forma e cor com outros materiais como giz de cera, lã 

crua colorida, papel de seda e outros papeis coloridos, tecidos e fios de cores variadas 

complementam as atividades da aula nesta idade. No segundo ano é introduzido o crochê, 

primeiramente executado com os dedinhos apenas, e posteriormente com a agulha. Os 

exercícios de forma e cor continuam. No terceiro ano são produzidos em tricô e crochê, peças 

de vestuário, como gorros e cachecóis de cores vivas, bolas, animais e bonecos. 

 



111 

 

  

No quarto ano, as crianças aprendem a costurar e bordar manuseando 

conscientemente tesouras, agulhas, alfinetes e dedal. O objeto confeccionado é uma bolsa 

bordada em ponto cruz particularmente indicado para esta faixa etária, pois sua repetição 

constante exige domínio da força de vontade e desenvolve a capacidade de concentração. No 

quinto ano volta o tricô, agora executado com cinco agulhas e o vestuário é agora 

acrescentado de meias e luvas. O objetivo é a confecção de duas peças idênticas e outra vez a 

persistência é exercitada, como o capricho. Exercícios artísticos acompanham estas atividades 

ajudando a esboçar o produto que será confeccionado. 

No sexto ano são confeccionados animais e bonecos em tecido, aprofundando 

a costura que agora adquire uma perspectiva tridimensional, cuja vivência também ocorre na 

geometria e na teoria das sombras através do desenho. A execução da boneca é feita com a 

observação cuidadosa das proporções do ser humano e de um senso artístico na escolha das 

cores do corpo, dos olhos, cabelos e vestuário, para que a boneca tenha uma expressão bonita 

e cheia de vida. No sétimo ano a produção do vestuário prossegue com a produção de sapatos, 

em couro ou tecido, costurados à mão. Observando os próprios pés, os alunos usam suas 



112 

 

medidas para dar ao sapato a forma adequada. Outras peças de vestuário podem 

complementar a produção deste ano letivo. 

 

No oitavo ano, a costura continua sendo aprofundada, com o aprendizado de 

corte e conserto de roupas, remendos, passar à ferro. Uma visão abrangente dos materiais e do 

uso adequado de cada um é trabalhada pelo professor. Os produtos podem ser bolsas, sacolas 

almofadas, coletes, camisas, blusas, lençóis, etc. Durante este ano este trabalho pode também 

ser somado à produção das roupas que serão utilizadas na apresentação da peça de teatro que 

será produzida pela classe. 

 



113 

 

A vivência com o artesanato ou artes aplicadas se inicia no quinto ano com 

uma aula dupla semanal em que as crianças aprendem a trabalhar com madeira e argila. A 

madeira é trabalhada a partir de galhos roliços que se transformam com a ajuda de canivetes e 

pequenas facas de talhar, em animais, setas, rodinhas de vento, faquinhas de manteiga. No 

sexto ano começam a atividade na bancada partindo, serrando, cortando madeira usando as 

mais diversas ferramentas. Inúmeros objetos úteis são produzidos, tais como tabuinhas para 

picar legumes, apoios para panelas, medidores para farinha e açúcar, talheres de salada e 

colheres de pau. A busca de uma forma bonita e apropriada à madeira crua e o trabalho com 

as necessárias cavidades dos objetos exige persistência. 

  

No sétimo ano, objetos ocos, recipientes com espaços interiores, relacionados 

com os espaços anímicos é o foco da produção. Um segundo campo de trabalho é a produção 

de brinquedos com alavancas e roldanas, como marionetes, guindastes, dragas. As leis da 

alavanca estão ligadas com as leis dos movimentos do corpo através do esqueleto e dos 

músculos e isso interessa muito aos alunos, que assim entendem melhor as transformações 

pelas quais passam em seu crescimento. 



114 

 

 

No oitavo ano surge a oportunidade de serem treinadas as capacidades 

individuais e cada aluno deve criar algo próprio. O professor orienta para que a produção 

faça sentido e trabalhos de carpintaria, como um banquinho, por exemplo, podem ser 

executados. O encaixe de peças sem pregos ou parafusos é o desafio. Trabalhos individuais ou 

em grupo produzem suportes para velas, máscaras, animais ou instrumentos de música.   

     



115 

 

Outra tarefa importante para os alunos é o teatro. Pequenas peças são 

apresentadas em diversas ocasiões durante toda a vivência escolar, mas o ponto culminante é 

o chamado teatro do oitavo ano. A escolha da peça que será montada inicia-se já no final do 

sétimo ano. Conforme o texto que for escolhido muitas vez é necessário fazer uma tradução e 

quem sabe até uma adaptação para que possa ser encenada. É uma época que atravessa todo o 

ano letivo até a data da apresentação.  

  

As peças de teatro oferecem uma oportunidade única para o exercício da fala 

acompanhada de gestos. É a ocasião para a conquista da alma pelo próprio jovem. Para tanto a 

qualidade artística e moral do texto precisa justificar o esforço de professores e alunos, e 

também do grupo de pais que apóia a produção do evento. O estudo dos papéis, a escolha de 

cada personagem, a composição dos tipos caracterizados, tudo é vivido com o trabalho de 

expressão corporal e dicção, para o que contribuem a vivência do cultivo da fala e da 

eurritmia. As aulas de música também contribuem, bem como a pintura que auxilia na feitura 

do cenário e até a costura, que auxilia na composição do guarda roupa do elenco. 



116 

 

As palavras da professora Celina, do oitavo ano do Colégio Micael, em 2006, 

elucidam um pouco desta vivência. Para ela, o teatro é vida, porque lida com as artes 

corporais, a arte da fala, proporcionando uma floração da vivência do corpo no sentido da 

unidade da individualidade. Trabalha com o ritmo, permite a respiração entre o neuro-

sensorial, que engloba as atividades do pensar e o metabólico-motor. Entre eles o sentimento 

que deixa viver cada experiência, cantar, ler, pintar, falar, movimentar-se, dançar… vive-se o 

tempo no espaço tridimensional por meio da arte, que é mediadora dando ritmo entre as duas 

polaridades, deixando ver através do tempo. 

 



117 

 

Além da vivência da arte em si existe a vivência do grupo, do trabalho 

compartilhado para atingir um objetivo comum e final que é a apresentação. Aquilo que 

começou lentamente com a escolha da peça, com os exercícios de fala e expressão corporal, 

cresceu em direção à elaboração do cenário, à escolha e confecção do guarda-roupa, do ensaio 

das músicas da difícil escolha dos papéis, e à marcação e cumprimento dos horários de ensaio. 

Riso, choro, dedicação, cansaço e falta de sono, união em torno dos problemas que surgem 

para organizar, a vivência do trabalho colaborativo do qual as famílias também acabam 

participando. Tudo isso culmina numa bela apresentação na qual os esforços de todos 

conduzem à produção coletiva em que as individualidades deram sua contribuição.  

Pode-se descrever inúmeras outra atividades do cotidiano de uma Escola 

Waldorf, no entanto, acabar-se-ia repetindo os manuais já existentes, os inúmeros artigos de 

revistas antroposóficas e não é esse o intuito desta pesquisa. A opção pelas atividades aqui 

descritas reside no fato de que elas são marcadamente as de maior peso artístico e que 

permeiam os conteúdos e os acompanham, constituindo o diferencial com outras escolas que 

também ministram conteúdos artísticos sem que estes se tornem parte fundamental da aula 

principal. Na verdade eles são a chamada parte diversificada do currículo escolar, 

funcionando apenas como complemento, ou até preenchendo tempos vazios, como afirma 

Duborgel (1992).  Ou como tema transversal, que acaba não aparecendo em lugar algum. 

Na pedagogia Waldorf o fio condutor é a narrativa, é ela que conduz o 

imaginário ou a vivência imaginativa conforme afirma Sueli Passerini: 

A imagem é a linguagem universal que une os povos, não através da fria razão, mas sim 

através do elo do coração, pelo laço dos grandiosos sentimentos de fraternidade 

contidos, por exemplo, nas cenas imagéticas dos contos e mitos que pertencem ao 

amanhecer da história humana. Tais cenas podem explicitar, quando nos deixamos 

viver e sonhar com elas, nosso leitmotiv pessoal, orientando-nos em nossas vidas 



118 

 

pessoais, assim como orientaram a evolução da humanidade. A vivência imaginativa 

dos sábios conteúdos narrados nos tempos mais remotos espelha, fortalece e protege o 

próprio mundo interno do ser em desenvolvimento, a criança, favorecendo a formação 

de sua identidade. (Passerini, 1996:104) 

É dai que se conclui que o imaginário nesta pedagogia é aquele que alimenta a 

alma diretamente nas fontes de toda imagem, nos contos, mitos, lendas, biografias, toda 

narrativa capaz de proporcionar este sustento imagético. As estruturas mentais do ser humano 

são supridas nesta metodologia, pelas diversas narrativas que dão sustentação para as 

atividades artísticas. Cada atividade se inicia a partir de uma delas. São elas que amortizam o 

efeito da lógica aristotélica intelectualizante da qual Durand (1998) alerta constantemente 

quais são os perigos. É a narrativa que polariza as forças arquetípicas apresentadas por meio 

de um conto e que se transformam nas imagens de uma aquarela ou de um desenho. Elas estão 

presentes também nos pequenos objetos produzidos a partir de um imaginário criado e 

sustentado por elas (as narrativas). A fala e a leitura são trabalhadas, a eurritmia cria os 

gestos, tudo pelas vias da narração em suas múltiplas formas.     

O referencial teórico da mitologia comparada de Joseph Campbell é relevante 

para a discussão do tema. Segundo ele (1992), a humanidade não apresenta uma unidade 

apenas pelo aspecto biológico, mas também no que diz respeito à sua história espiritual, que 

se manifesta em toda parte como numa sinfonia única de temas apresentados, desenvolvidos, 

amplificados e revolvidos, distorcidos e reafirmados (Campbell, 1992:9). Ao comparar as 

mitologias das diversas civilizações, tanto ocidentais como orientais, Campbell encontrou os 

grandes temas recorrentes do roubo do fogo, do dilúvio, da terra dos mortos, do nascido de 

uma virgem e do herói ressuscitado. Eles aparecem sob novas combinações em vários lugares 

repetindo-se em liturgias, interpretados pelos poetas, teólogos ou filósofos, representados na 

arte e exaltados em hinos ou ainda, experimentados com êxtase em visões vivificadoras. 



119 

 

Paradoxalmente, o homem, ao buscar algo sólido para fundamentar sua vida e 

suas ações, escolhe não os fatos, mas os mitos que são frutos da imaginação imemorial. Estes 

mitos agem sobre a humanidade consciente ou inconscientemente liberando energia, 

motivando a vida e orientando ações (Campbell, idem: 10). Seguindo este raciocínio, ele 

afirma que os contos de fada compilados pelos Irmãos Jacob e Wilhelm Grimm foram 

pesquisados por eles devido à crença de que tais narrativas poderiam conter remanescentes de 

uma mitologia indo-européia. Apesar dos contos de fadas serem hoje considerados literatura 

infantil, a mitologia está longe de ser um brinquedo para crianças (p: 22). Os símbolos 

encontrados nas narrativas míticas tocam e liberam centros de motivação profundos na psique 

humana. Podem ser considerados como imagens do princípio da vida, da ordem eterna e da 

fórmula sagrada que faz fluir a vida quando esta se projeta do inconsciente para o consciente, 

conforme a própria psicologia profunda concorda (p: 27). 

   Campbell estabelece uma relação entre a mitologia, a religião e a arte. Existe, 

segundo ele (p: 33-34), um elemento de jogo na fé e no faz-de-conta que propicia o 

arrebatamento divino, o espírito de um festival, de um feriado ou dia santo de cerimonial 

religioso. Este elemento permite que a atitude normal do ser humano diante das preocupações 

da vida seja posta de lado em favor de uma disposição que ele tem para se enfeitar e enfeitar o 

mundo. Cria-se então uma atmosfera que impede a intromissão da lógica da realidade 

cotidiana, sob pena de que se perca este estado de alma especial apropriado para o ritual, uma 

espécie de encantamento. 

O jogo do como se praticado pelo Homo ludens está presente nos festivais, nos 

rituais de fé, na brincadeira infantil e onde quer que a alegria e o enlevo reinem como impulso 

espontâneo do espírito para identificar-se com algo que não seja ele próprio sem se deixar 

intimidar pelos fatos banais das magras possibilidades da vida, mas transubstanciando o 

mundo (Campbell, 1992: 37).    



120 

 

Outro ponto importante na visão de Campbell (1990) é a influência que estas 

formas narrativas exercem umas sobre as outras. Dessa maneira se pode traçar o caminho que 

o mito faz ao longo da evolução até se transformar numa lenda e posteriormente serem 

encontrados vestígios dos mesmos nos contos populares e nos contos de fada. Este processo 

se justifica pela demonstração feita pela psicanálise e pela psicologia analítica de que as 

imagens destes mitos, lendas e contos terem em comum sua origem: a precipitação de 

imagens do inconsciente (p: 32). 

Na medida em que a moderna ciência de interpretação dos sonhos ensinou aos 

homens a ficarem atentos com relação a estas imagens insubstanciais ensinou, segundo 

Campbell (1995: 19), também, a forma de deixá-las atuar. As perigosas crises do 

autodesenvolvimento do individuo podem então se desenrolar sob o olhar protetor de um 

experiente iniciado na natureza e na linguagem dos sonhos. Este desempenha a função e o 

papel outrora representados pelo mistagogo, ou guia dos espíritos, o curandeiro iniciador dos 

primitivos santuários florestais das provas e da iniciação. Numa analogia ao pensamento de 

Campbell, o professor Waldorf é um mestre guardião dos segredos da imaginação que podem 

ser trabalhados pelas narrativas através das expressões artísticas de seus alunos. Ele tem o 

papel do velho sábio dos mitos e dos contos de fada que auxilia o herói em suas aventuras. 

Ao se considerar a função primária da mitologia, dos contos e dos ritos 

enquanto veículos de uma simbologia capaz de levar o espírito humano adiante em sua 

jornada de amadurecimento anímico e espiritual, entende-se melhor sua oposição em relação 

às outras fantasias que surgem na alma humana que não propiciam este amadurecimento. 

Uma vez constatado esse efeito e a forma de trabalhar esses elementos através de uma 

pedagogia voltada para a educação estética pode-se compreender os rituais existentes dentro 

da prática da Pedagogia Waldorf. O exercício das diversas artes segue um programa 

seqüencial nem sempre rígido, mas que visa atravessar as etapas de uma jornada de 



121 

 

desenvolvimento infanto-juvenil que apresenta momentos passiveis de serem trabalhados 

como pequenas iniciações cotidianas.    



122 

 

3 – A arte na Pedagogia Waldorf 

  

A importância da arte no currículo Waldorf e das diversas atividades artísticas 

utilizadas enquanto práticas escolares, tais como a pintura, o desenho, a escultura, a 

marcenaria artística, a música, as danças e a eurritmia perfazem o corpus da pesquisa. Além 

delas, também atividades artesanais, como o tricô, o bordado, o crochê, a costura de roupas, a 

feitura de sapatos, a modelagem em cerâmica e a tecelagem. De todas estas modalidades de 

expressão criativa apenas a pintura é tomada como conteúdo do que é chamado Ensino 

Principal16 e ensinada durante todo o período correspondente ao Ensino Fundamental. Este 

motivo, somado ao fato de que o trabalho em aquarela e com as cores é extensamente 

valorizado tanto na escola como na terapia artística, indicou a importância de analisar este 

material, que, coincidentemente, foi o que apresentou maior possibilidade de coleta durante a 

pesquisa de campo. 

Em sua Doutrina das Cores, Goethe tece afirmações a respeito da influência 

das cores na esfera do sentimento, discorrendo sobre a relação de cada uma delas com os 

sentimentos que ele acreditava serem causados por elas. Baseado nisso, Rudolf Steiner 

também formulou orientações na área pedagógica e na área médica. No Brasil não foram 

publicadas suas obras que falam explicitamente da aplicação artística das cores, encontradas 

apenas em outras línguas. Mas é possível utilizar a coleção intitulada Terapia Artística, 

publicada em três volumes, sendo o primeiro de autoria de Paul von der Heide, enquanto o 

segundo e o terceiro de autoria de Margarethe Hauschka. Nestas obras encontramos algumas 

indicações importantes do trabalho com as cores na aquarela, que são utilizadas também para 

a educação. 

                                                           
16 O ensino principal é composto pelos conteúdos de ensino que na Pedagogia Waldorf são intercalados com vivências 
artísticas. Steiner afirma que devem ser ministradas apenas duas horas seguidas de conteúdos para não desvitalizar a criança. 
A atividade artística atua como revitalizadora das forças anímicas.  



123 

 

Baseado na Doutrina das Cores de Goethe, Steiner parte do pressuposto de 

que cor e imagem são o subsídio necessário para o desenvolvimento do sentimento e da 

sensibilidade. Inicialmente a criança, recém chegada ao segundo setênio, tem a sua frente o 

caminho de desenvolvimento de seu potencial sensível e afetivo. A Pedagogia Waldorf se 

propõe a trabalhar com a criança ao longo deste período com elementos curriculares que 

considerem este potencial. A atividade artística é um incentivo ao desenvolvimento criativo. 

A psicologia analítica pode contribuir para o aprofundamento desta idéia. Jung (1991a) afirma 

que o aspecto da arte que existe no processo de criação artística pode ser objeto da psicologia 

e não a arte em si, a qual deve ser tratada pela estética (p.54). Nesse campo a arte se torna um 

fenômeno simbólico emocional passível de ser analisado pela psicologia sem ferir sua 

natureza. Nesse sentido, a obra de arte é uma reorganização criativa da observação que o 

artista faz da realidade.  

Não se trata aqui de obra de arte, no sentido conferido pela arte em si, mas de 

uma expressão artística enquanto elaboração simbólica. Este conceito é apresentado por 

Carlos Byinton (1987) em sua obra Desenvolvimento da Personalidade – Símbolos e 

Arquétipos. Esta elaboração simbólica é o processo de desenvolvimento dos símbolos que se 

inicia com a indiscriminação devida à aglutinação de energia do consciente e do 

inconsciente culminando na separação e identificação (discriminação) das inúmeras 

polaridades que compõem cada símbolo. A expressão artística17 do aluno Waldorf ocorre 

nesse eixo que transita entre consciente e inconsciente, sendo por isso uma elaboração 

simbólica.  Através desta expressividade a criança vivencia um movimento criador, esteja ela 

se colocando deliberadamente nele, ou apenas sendo tomada por ele como instrumento, sem 

qualquer consciência deste fato. O que se pode observar pela análise empreendida é que 

inicialmente a criança apenas é levada a um movimento criativo. Seu amadurecimento e o 

                                                           
17 De acordo com Sueli Passerini na Banca de Exame Geral de Qualificação para Doutorado, 17 de abril de 2007. 



124 

 

domínio das técnicas é que vão lhe permitir a aquisição de uma consciência sobre este 

processo criador-criativo sem que, no entanto, o processo intelectual domine esta ação. 

A vivência inicial com as cores possibilita que o pensamento mergulhe nelas 

conduzindo o sujeito para um estado semelhante a um abandono de si mesmo, para em 

seguida participar da imagem que as cores oferecem ativando assim a imaginação para o 

entendimento das formas. Isso produz ressonâncias capazes de desenvolver o sentimento e a 

inspiração (von der Heide, p. 23-24). Também é possível perceber efeitos cromáticos que 

fazem sentir dor ou felicidade, influenciando a sensação de viver de maneira qualitativa. 

Goethe (1993) denominava estes efeitos de efeitos sensórios-morais das cores (p. 128). 

No prefácio de sua Doutrina das Cores (1993:35), Goethe afirma que estas são 

ações e paixões da luz, e a partir delas encontram-se indicações a respeito da luz. Para este 

autor, luz e cores estão em perfeita relação e devem ser pensadas como pertencentes ao todo 

da natureza que quer se revelar ao sentido da visão. Por este motivo Goethe aplica a mesma 

linguagem usada para entender os fenômenos naturais, o que neste caso significa pensar nas 

polaridades dos efeitos causados pela luz e pela sombra e na complementaridade das cores. 

Em outras palavras, entender as cores através das polaridades que elas apresentam entre si e 

dos diversos fenômenos que se tornam possíveis a partir da dinâmica por elas apresentada. 

Sua teorização é apresentada de maneira a deixar clara a sua posição científica de aliar a 

experiência, a observação dos fenômenos, reflexão e formulação do conceito. Dentro desta 

perspectiva, ele diz:  

 

Por ora adiantamos apenas que luz e sombra, claro e escuro ou, para utilizar 

uma fórmula mais geral, luz e não-luz são requeridas para a produção da cor. Na 

luz surge para nós, em primeiro lugar, uma cor que chamamos amarelo, e uma 



125 

 

outra, na escuridão, que designamos azul. Quando essas duas se misturam no seu 

estado mais puro, de modo que ambas se mantenham em perfeito equilíbrio, surge 

uma terceira cor que chamamos verde. Porém, cada uma daquelas cores 

primárias, tornando-se mais espessas ou escuras, também pode produzir em si 

mesma um novo fenômeno. Essas cores adquirem um aspecto avermelhado, que 

pode se intensificar a ponto de já quase não se reconhecer o amarelo e o azul 

originários. Entretanto, o vermelho mais intenso e puro é produzido, sobretudo 

nos casos físicos, quando os extremos do amarelo e azul, ambos avermelhados, se 

combinam. Tal é o vivo aspecto da manifestação e produção das cores (1993:46-

47).    

 

Desta forma, Goethe apresenta as três cores primárias, o amarelo, o azul e o 

vermelho, que são utilizadas inicialmente nas pinturas em aquarela feitas pelos alunos das 

escolas Waldorf. Continuando sua elaboração cromática a partir da luz e da sombra, o autor 

propõe a confecção do que ele denomina círculo cromático, que delimita a parte mais 

elementar da Doutrina das Cores. Segundo ele, todas as cores restantes, com suas infinitas 

variações pertencem à técnica especifica empregada por cada pintor ou colorista. 



126 

 

 

A descrição detalhada de exercícios e observações aplicando técnicas de luz e 

sombra utilizando preto e branco, cinza ou mesmo cores do círculo cromático explica a 

descoberta das cores complementares: 

 

A fim de determinar rapidamente as cores evocadas por esse antagonismo, 

utiliza-se o círculo cromático de nossas ilustrações, disposto de acordo com a 

natureza, o qual também é útil aqui, pois as cores diametralmente opostas são 

aquelas que se complementam reciprocamente no olho. Assim, o amarelo requer 

o violeta; o laranja, o azul; o púrpura, o verde; e vice-versa. Da mesma maneira 

as gradações intermediárias exigem seu contrário; as cores mais simples, as mais 

compostas; e vice-versa (Goethe, 1993:62). 

   



127 

 

O capitulo final exibe explicações de uma série de experiências sobre o efeito 

moral das cores sobre os sentidos. As idéias apresentadas aqui são especialmente 

significativas para a aplicação da pintura em aquarela na Pedagogia Waldorf, uma vez que são 

justamente as que são desenvolvidas na amostragem coletada durante o trabalho de campo. 

Sobre o efeito sensório moral das cores, especificamente, Goethe afirma que as 

cores impressionam o olho e também a alma, sendo que cores distintas proporcionam estados 

de ânimo específicos (p: 129). Segundo ele, é preciso se deixar envolver por uma cor única, 

como por exemplo, estar num quarto de uma só cor, ou olhar através de um vidro colorido. 

Nesses casos em que se consegue identificar com a cor ela coloca olho e espírito em uníssono 

consigo mesma (idem), ou seja, a cor harmoniza o olho e o espírito num mesmo sentimento 

inspirado por ela.   

Após estas vivências é recomendável que o observador volte totalmente a si 

(von der Heide: 2003), o que,  no caso das crianças, é possível pelo ritmo diário das atividades 

escolares que vai proporcionar equilíbrio necessário para esse retorno.  A existência humana 

atual é pobre em atividades físicas nas quais as pessoas se envolvam de corpo e alma. A 

atividade artística traz de volta esta característica alimentando o sentimento através do 

impulso lúdico (Schiller, 1995).  É possível dar vazão aos sentimentos através das cores, 

como por exemplo, desenhando ou pintando na cor vermelha quando se quer vivenciar a 

raiva. Utilizando a Doutrina das Cores de Goethe, na qual o autor desenvolveu a idéia das 

imagens ofuscantes que consiste em fixar o olhar numa cor viva – como o vermelho utilizado 

pela pessoa que está com raiva. Em seguida, olha-se uma superfície branca. Nela estará 

refletida a cor verde, que é oposta e complementar ao vermelho, de acordo com Goethe (p. 

59-66). Este efeito cromático foi utilizado amplamente por Rudolf Steiner em suas sugestões 

para o trabalho dos professores com a aquarela nos exercícios de cor. A cor verde proporciona 

a calma e a frieza necessárias para que a raiva se desvaneça.  



128 

 

No processo artístico existe uma possibilidade de dialogar com a técnica 

analítica junguiana denominada Imaginação Ativa. Jung (1991) utilizava esta forma de análise 

para auxiliar seus pacientes a conduzir os conteúdos inconscientes ao nível da consciência. A 

intervenção do ego era o fio de ligação para desvendar aquilo que o inconsciente buscava 

revelar através dos complexos. Assim como sensibilidade, imaginação, intuição e percepção 

são trazidas para o processo criativo a partir de imagens vividas através de processos internos 

e culturais que estão internalizadas no indivíduo, os conteúdos inconscientes dos complexos 

também estão. Uma vez trazidos à tona pelo processo de expressão artística, lembrando aqui 

que ele acontece no eixo existente entre o consciente e o inconsciente, o eixo da elaboração 

simbólica, conforme conceito supracitado de Byinton (1987), estes podem ser trabalhados 

com o auxílio da consciência. Isto não significa, porém, uma intervenção de caráter repressor 

e sim num sentido de objetivar o conteúdo que brota pela intuição (Jung, 1997: 157-164).    

 A intervenção do ego no processo de imaginação ativa traz a consciência de 

vivências, sendo que as mesmas podem ser trabalhadas através de elaborações artísticas nas 

diversas artes como música, literatura, pintura, escultura etc. Com o processo de imaginação 

ativa Jung procurou dinamizar os conteúdos inconscientes de seus pacientes através de 

elaborações artísticas para que pudessem ser olhados de maneira consciente (Weaver, 1996). 

São a consciência e a sensibilidade que fazem parte da herança humana que conferem este 

potencial passível de ser desenvolvido dentro de um contexto cultural. Assim, a criação se 

articula através da sensibilidade humana, que é a porta de entrada para as sensações, 

representando abertura constante para o mundo e ligando o ser humano ao que ocorre ao seu 

redor.  

O processo descrito pode proporcionar o jogo lúdico que conduz ao estado 

estético schilleriano. O ser humano em seu amadurecimento passa por três estados: o estado 

dinâmico, no qual ele limita suas ações pelo uso da força; o estado ético que é aquele em que 



129 

 

ele limita suas ações pelas leis morais; no entanto, é pelo estado estético que ele atinge o 

equilíbrio entre os outros dois, libertando-se de toda coerção, seja ela moral ou física 

(Schiller, 1995: 144). 

De acordo com Schiller, existe um estado intermediário entre a matéria e a 

forma, entre a passividade e a ação para o qual se pode ser transportado através da beleza. Ela 

liga a sensação e o pensamento: “Pela beleza, o homem sensível é conduzido à forma e ao 

pensamento; pela beleza, o homem espiritual é reconduzido à matéria e entregue de volta ao 

mundo sensível.” (op. Cit.: 95). Nesta mediação, o belo permite ao homem uma passagem da 

sensação ao pensamento, como se fosse uma faculdade nova e autônoma através da qual se 

torna possível ir do individual ao universal, do contingente para o necessário. Com essa idéia, 

Schiller (1995) sugere que a fruição da beleza e a sua criação sejam parte do caminho 

cognitivo. Este é justamente o princípio estabelecido por Steiner na prática da Pedagogia 

Waldorf, dizendo aos professores que para as crianças do segundo setênio o mundo é belo18. 

Na obra de Schiller se encontra a base fundante para a proposta steineriana: 

“Apenas por proporcionar às faculdades do pensamento liberdade de se exteriorizarem 

segundo suas leis próprias que a beleza pode tornar-se um meio de levar o homem da matéria 

à forma, das sensações às leis, de uma existência limitada à absoluta” (Schiller, op. Cit., 

p.100). Essa ação da beleza sobre as faculdades da ação e do pensamento possibilita ao 

homem a capacidade de se tornar humano pela ação de sua própria vontade atualizando assim 

sua liberdade através do que Schiller caracteriza como uma segunda criação. A primeira foi 

                                                           
18 ROMANELLI, Rosely A. A PEDAGOGIA WALDORF: Contribuição para o Paradigma Educacional Atual sob o ponto de 
vista do Imaginário, da Cultura e da Educação,  São Paulo, 2000, dissertação de mestrado, defendida na Faculdade de 
Educação da Universidade de São Paulo. Cap. 3, p: 72. 
 

 

 



130 

 

proporcionada pela natureza. A segunda é dádiva da beleza – a segunda criadora do seres 

humanos – pela própria ação humana. 

Isso significa que o homem se auto criaria por meio de sua ação criadora sobre 

a matéria que ele transforma, sugerindo novamente a ligação do processo artístico com o 

desenvolvimento da cognição. A fruição da beleza proporciona um estado imaginativo e 

lúdico ao sujeito envolvido nesse processo. Schiller insiste que não se transforma o homem o 

qual responde em suas ações com o que lhe transmitem os sentidos naquele que atua sob a 

influência da razão senão lhe for despertado antes o sentido estético.  

Entende-se então que o trabalho artístico desenvolvido nas escolas Waldorf 

busca a atualização das afirmações schillerianas. Através da disposição estética do espírito, a 

espontaneidade da razão é solicitada dentro do próprio campo da sensibilidade, enquanto o 

poder da sensação é quebrado já dentro de seus próprios domínios (Schiller, 1995: 118-119). 

Numa relação dinâmica destas faculdades polares – sensibilidade e razão – a disposição 

estética schilleriana permitiria reintegrar os saberes rejeitados pelo objetivismo analítico atual, 

permitindo reintegrá-los ao desenvolvimento das estruturas dinâmicas da mente humana.    

O próprio Jung (1991: 408) faz a comparação entre a forma ativa da fantasia, 

que é o princípio da imaginação ativa, com o conceito de disposição estética de Schiller, 

dizendo que semelhante fantasia pode ser a mais alta expressão de uma individualidade e 

pode criar esta individualidade pela expressão perfeita de sua unidade, uma vez que nela 

confluem a personalidade consciente e inconsciente do sujeito num produto comum e 

unificador.  

Para Jung (1991) existe uma diferença entre a fantasia passiva e a imaginação 

ativa. A primeira sempre vai precisar de uma crítica consciente para não deixar valer o ponto 

de vista unilateral do inconsciente. Por sua vez a imaginação ativa é produto de uma atitude 



131 

 

consciente não oposta ao inconsciente e de processos inconscientes que se comportam em 

relação ao consciente de forma compensadora e não opositora, não precisando de crítica e 

sim de compreensão (p: 408). A compreensão consciente pode vir a ser o processo de 

elaboração artística, muitas vezes utilizado por Jung como forma de objetivação no processo 

de imaginação ativa.    

 Pode-se compreender, então, que a atividade artística atua sobre a 

sensibilidade na criança em desenvolvimento proporcionando uma experiência com cores e 

imagens que vai desencadear vivências estéticas, considerando o fenômeno vivencial do 

processo lúdico-estético que se estabelece. A pintura enquanto atividade principal se apóia nas 

outras atividades artísticas e trabalhos artesanais em que o senso estético e a imaginação se 

desenvolvem em produtos da criação dos alunos. A vontade de chegar ao produto final 

proporciona uma transformação interna que conduz a uma humanização (Schiller, op. Cit., p. 

118-119).  

Nessa sensibilidade trabalhada pelos conteúdos artísticos encontram-se os 

conteúdos inconscientes trabalhados pela psicologia junguiana, naquilo que eles trazem de 

fenomenologia simbólica e emocional, e, portanto coerentes com a discussão aqui 

estabelecida. A visão junguiana que importa aqui é aquela utilizada por Jeffrey Raff (2000), 

de que a imaginação para Jung19 possui um poder de transformação alquímica. Ou, em outras 

palavras, pode-se considerar que, através das atividades artísticas consegue-se movimentar 

um processo transformador que auxilia o desenvolvimento das etapas do conhecimento e 

amadurecimento, atravessadas pela criança durante seu aprendizado escolar, proporcionando 

além do desenvolvimento de um conhecimento racional, o conhecimento afetivo, emocional. 

                                                           
19 Várias obras de C. G. Jung estabelecem o processo de imaginação ativa como caminho para individuação; algumas delas, 
porém aprofundam a questão da transformação alquímica como Mysterium Coniunctionis vol. I (1988) e vol. II (1990) e 
Aion: o simbolismo do Si – mesmo(2000) publicados pela Ed. Vozes.   



132 

 

Para Raff (2000), é particularmente importante considerar a alquimia que 

ocorre através do processo da imaginação. Ele valoriza então algumas idéias básicas da teoria 

de Jung: o si-mesmo (self), a imaginação ativa, a interpretação de sonhos e a função 

transcendente. Parece pertinente nesta pesquisa, traçar uma analogia com a idéia de 

imaginação ativa. O trabalho elaborado com as crianças mediante a narração de contos para 

estimular a atividade da aquarela, ou mesmo as outras artes e artesanatos parece partir do 

mesmo princípio alquímico dinamizador e transformador. Enquanto são manipulados e 

transformados os diversos materiais que deverão adquirir formas variadas segundo a 

criatividade, as imagens das narrativas concretizam-se em produtos belos e funcionais 

(Federação das Escolas Waldorf, 199920).  

Entenda-se ainda que a alquimia a qual se esteja referindo aqui é aquela 

vertente que remete ao trabalho interno transformador da personalidade. É com ela que se 

podem traçar analogias com o processo de amadurecimento infanto-juvenil pelo trabalho 

artístico vivencial. A transformação da fantasia em imaginação criativa. Para elucidar este 

caminho, é preciso retomar as considerações de Jung (1996) sobre a imaginação e a fantasia. 

O autor relata uma passagem de sua infância quando nas tardes de sábado costumava 

contemplar um quadro que tinha a imagem de seu avô, parada no terraço da casa na atitude de 

quem vai sair. O pequeno Carl Gustav Jung costumava contemplar essa imagem até que 

tivesse a vívida sensação de que seu avô caminhava escadas abaixo rumo ao caminho que o 

levava à igreja. Ele utiliza essa passagem de sua vida para ilustrar o processo da imaginação 

ativa, dizendo que um quadro mental pode ser movimentado através da mesma energia 

imaginativa (p: 159-160). Ele afirma que a mente consciente pode produzir muito pouco no 

sentido de movimentar as imagens, mas que através da imaginação o inconsciente pode 

fornecer idéias ao consciente para que ele crie inúmeras coisas. 

                                                           
20 Texto elaborado como projeto comum pela Seção Pedagógica do Goetheanum e pelo Centro de Pesquisas Pedagógicas da 
Federação das Escolas Waldorf Livres para servir como parâmetro de atuação nas mesmas. 



133 

 

É importante perceber que Jung (1991) estabelece uma distinção entre fantasia 

passiva e fantasia ativa (ou imaginação ativa). A fantasia passiva é formada por um conjunto 

de representações que não têm situação real correspondente. Mesmo que esteja baseada em 

recordações de vivências realmente ocorridas ela não corresponde à realidade externa, sendo 

apenas o escoamento da atividade criadora do espírito, uma ativação ou produto de 

combinações de elementos psíquicos dotados de energia (p: 407). Além disso, ela aparece 

sem atitude intuitiva precedente ou concomitante do sujeito conhecedor, que permanece 

totalmente passivo. 

 Se, no entanto, esta energia psíquica puder estar sujeita a uma direção 

voluntária, a fantasia será então produzida consciente e voluntariamente, acionada por uma 

atitude intuitiva de expectativa, ou seja, por uma atitude orientada para a percepção de 

conteúdos inconscientes. Esta é a imaginação21 ativa que consiste então numa atitude 

consciente de assumir indícios ou fragmentos de relações inconscientes e relativamente 

pouco acentuadas e, por meio de associação de elementos paralelos, apresentados numa 

forma visual plena, pela participação positiva da consciência (Jung, 1991: 407-408). 

A imaginação ativa, por ocorrer em estado de vigília, precisa dispor de 

considerável energia da fantasia para superar a inibição imposta pela atitude consciente. A 

oposição do inconsciente para que ela penetre na consciência deverá ser muito importante e 

possuir uma coesão interna de conteúdos para ser capaz de transpor a barreira da continuidade 

dos processos conscientes (p: 408-409). Por esse motivo se constitui na opinião de Jung e seus 

seguidores, numa importante maneira de trabalhar os conteúdos inconscientes através da 

psicologia analítica. 

                                                           
21 Neste trecho do livro Jung utiliza o termo fantasia, em vez de imaginação. Porém tomo a liberdade de trocar os termos uma 
vez que a explicação se encaixa perfeitamente sem danos para o pensamento original de Jung.  Acredito que não incorro em 
erro, pois o processo de imaginação ativa não é diferente do que descrevo aqui.  



134 

 

No trabalho de expressão artística dos alunos Waldorf esta relação do 

inconsciente com o consciente se estabelece pela motivação para o trabalho imaginativo que 

surge das narrativas introdutórias às atividades de aquarela e outras artes e manualidades. Elas 

proporcionam um estado em que a alma fica povoada por imagens que levam ao exercício 

com o material apresentado.  A imagem transita no eixo entre o inconsciente e o consciente 

até transformar-se em conceitos expressados artisticamente, refletindo o desenvolvimento e o 

amadurecimento do aluno como o trabalho da imaginação ativa permite que os conteúdos 

importantes do inconsciente venham à tona para serem trabalhados pela energia do 

consciente. Assim como o indivíduo em seu processo terapêutico trabalha a matéria prima do 

inconsciente para entender seu próprio processo de desenvolvimento o artista trabalha aquela 

que tem nas mãos através da anima rumo a anima  mundi (Hillman, 1987:5).  

Retomando este conceito em Hillman (1990), cabe lembrar que ele considera a 

anima como o condutor primordial da psique chegando assim ao conceito de Anima Mundi, 

Alma do Mundo, da qual a anima pessoal seria uma centelha tomada personalisticamente. A 

Anima Mundi permite captar o sentido de alma como uma realidade psíquica interiormente 

dentro das coisas (idem). Isso significa que a anima está no interior da vida psíquica do 

indivíduo permitindo que ele perceba essa vida psíquica como um elemento inserido na vida 

natural. Isso, na visão de Hillman, é possível pelo exercício da fantasia imaginativa. Os 

fenômenos se tornam vivos e carregam alma, de acordo com o autor, quando se exerce as 

próprias fantasias imaginativas sobre eles. Desta maneira, a fantasia deixa de ser um processo 

interior que acontece internamente na cabeça do indivíduo e torna-se um modo de estar no 

mundo e devolver a este mundo sua alma. Esse processo é semelhante àquele vivido por 

Goethe para encontrar a planta primordial já descrito no capítulo anterior.   

 No processo de expressão artística do aluno Waldorf, o trabalho com o 

material proposto possibilitará o exercício da fantasia imaginativa ou imaginação ativa ou 



135 

 

qualquer que seja o nome aqui tomado para designar a energia psíquica que será mobilizada 

para desenvolver uma consciência imagética e não somente uma inteligência racional, 

conceitual. Para Hillman (1987) essa possibilidade de trabalhar com a imagem liberta a 

imagem que está cativa e alivia o sofrimento de Sofia22 na matéria (p: 5), trazendo de volta ao 

lugar do qual foi arrancada pelo racionalismo ocidental, que a confunde com o delírio, o 

fantasma do sonho e o irracional (Durand, 1988). Lembrando aqui que estas imagens são 

tanto aquelas que fazem parte da cultura humana, disseminadas pela mitologia, pela tradição e 

pelos costumes de um povo, como as utilizadas pelas narrativas inspiradoras das aquarelas 

que forma o corpus dessa pesquisa. Assim, elas se tornam representativas do imaginário dos 

alunos formado pelas mesmas narrativas alimentando o universo simbólico relativo aos 

regimes e suas respectivas estruturas, permitindo identificar as polaridades da alma humana, 

l’âme tigrée, alma tigrada para Durand (1980) porque polarizada pelas forças diurnas e 

noturnas, heróicas, místicas e sintéticas que a compõem. Ou antes, pela polarização da 

sensibilidade e da racionalidade que buscam um equilíbrio na formação do ser humano em 

desenvolvimento. 

No caso de um ser humano adulto, retomando a visão proposta por Jung no 

caminho da individuação, a transformação alquímica ocorrida pelo equilíbrio de anima e 

animus, – propondo um entendimento simplificado que atenda a compreensão das aquarelas a 

seguir – que representam respectivamente sensibilidade e racionalidade, sentimento e razão. 

Parto do pressuposto de que a análise feita demonstrará um caminho de desenvolvimento dos 

alunos no sentido de harmonizar estas duas capacidades humanas preparando-o para sua vida 

futura.   

                                                           
22 Sofia, para Jung, é a “artífice” que realiza o pensamento de Deus, dando-lhe forma material, sendo uma prerrogativa da 
essência feminina. JUNG, C.G. Resposta à Jó. Petrópolis: Vozes, 1979. 



136 

 

 O foco deste trabalho é o ensino fundamental e abrange o segundo setênio, no 

qual uma palavra chave do ensino é imagem. Inicialmente assumindo o estilo dos contos de 

fada, das lendas e das fábulas, a natureza e a imagem são uma coisa só. O próprio mito é a 

realidade vivenciada. Entre o nono e o décimo segundo ano a imagem torna-se um 

complemento do mundo sensorial, sendo a essência que se encontra atrás do fenômeno. A 

alma da criança pode viver nas imagens porque ela quer chegar à essência das coisas. Num 

terceiro momento essa separação entre o mundo e a imagem torna-se mais nítida, e, embora 

alma ainda possa se expressar por meio se imagens, as crianças aprendem que existe a 

possibilidade de utilizar imagens conceituais. É a partir daí que surge o trabalho intelectual de 

transformar as imagens em conceitos verdadeiros. 

Para que isso ocorra a atitude do professor é fundamental. Existe um ideal a 

ser atingido como docente, o qual poucos atingem plenamente. Entretanto, como todo ideal 

ele é colocado como meta a ser atingida. Ao mesmo tempo, o professor precisa ter coragem 

para assumir suas imperfeições, pois só assim será capaz de tornar o ensino algo vivo, 

espontâneo e alegre. Isso é tão necessário para as crianças como o ar que elas respiram. É o 

professor que contribui para a formação da imagem que elas fazem do mundo. Para isso ele 

não é um especialista nos assuntos que trata em suas aulas, mas os aborda de maneira 

abrangente e universal.  Também procura acompanhar as transformações que seus alunos 

sofrem ao longo desse setênio, para não perder o contato estreito com eles. 

Assim, do primeiro ao terceiro ano ele cria uma atmosfera de calor anímico ao 

seu redor, através dos contos de fadas e das sagas narradas que abrem um espaço de 

confiança. O domínio das artes, nessa época através da música e da pintura propicia uma 

atuação vivificante sobre a fantasia infantil, estabelecendo uma linguagem distante de 

qualquer intelectualismo.  



137 

 

No quarto e no quinto ano torna-se necessário um conhecimento mais rico 

sobre a natureza. Um esforço para entender os arquétipos do mundo, para lidar com as 

profissões mais antigas e para viver a essência das plantas e dos animais. As narrativas 

biográficas que apresentam os grandes homens do passado enriquecem a vivência anímica do 

professor e conseqüentemente a de seus alunos. 

Do sexto ao oitavo ano o professor pode dar provas de sua competência 

objetiva, através do conhecimento das ciências, sem precisar ser especialista, como já foi 

dito. Profundidade de pensamento e conhecimento prático são importantes ao descrever as 

ciências naturais, chegando ao nível dos processos de trabalho que se aplicam às tecnologias. 

Certa disciplina para perceber os aspectos da vida econômica e do dinheiro, bem como da 

vida que é levada pelos seus alunos fora da escola, sem se prender aos detalhes, mas sabendo 

qual o meio ambiente que os influencia. 

O respeito ao tempo é outro aspecto importante. O processo e a beleza do 

produto são buscados. Os resultados não têm um caráter meramente cognitivo e o professor 

tem consciência de que o conhecimento adquirido é o último fruto do processo iniciado com 

o fazer. A atividade correta exige o percurso do aprendizado através do qual o aluno adquire 

capacidades e isso requer tempo. Para isso é necessário estar atento ao ser individual presente 

em cada criança. Ao se respeitar o tempo devido ao cumprimento de cada tarefa, se visualiza 

o processo vivenciado pelo indivíduo que a executa.  

É neste momento que a arte se valoriza como método de ensino. Não é 

possível apressar, não é possível copiar do outro... O processo individual se estabelece 

naturalmente e a observação do trabalho de cada um por parte do professor cria a simpatia – o 

reconhecimento da individualidade que executa a obra e o momento que ela vive em seu 



138 

 

aprendizado. A fantasia e a imagem propiciam o contato entre professor e aluno que se 

reconhecem nesse processo. 



139 

 

4 – A Análise das Aquarelas 

 

As primeiras trinta e três aquarelas foram coletadas nas classes de primeiro e segundo ano. 

Quase todas elas apresentam apenas cor e nenhuma forma planejada ou intencional. A própria 

técnica utilizada propicia este efeito. A intenção é que as crianças vivenciem a cor, e não a 

forma, conforme a orientação dada pela Doutrina das Cores, de Goethe (1993). 

Segundo Goethe, as cores possuem qualidades capazes de proporcionar vivências emocionais 

e é esta a intenção no trabalho com a aquarela nesta série escolar. Antes de dominar a técnica 

busca-se a vivência do sentimento causado pelas cores. 

A criança é convidada a brincar com as cores. O sentido lúdico é motivado pelos contos que 

introduzem a atividade oferecida. 

Assim, cada uma das aquarelas pode ser interpretada como um sentimento, ou vários 

sentimentos que podem ser experimentados tanto pelo autor quanto pelo observador. 

São as cores primárias que servem para a vivência no primeiro e no segundo ano. A técnica 

empregada consiste na utilização de papel canson molhado com água em quantidade 

suficiente para que a forma não possa ser fixada a menos que a pessoa já tenha experiência 

com a pintura em aquarela. As tintas são feitas a partir de pigmentos naturais de origem 

vegetal, pois, de acordo com Steiner (apud Hauschka, vol. 3), as cores vegetais apresentam 

mais qualidades luminosas do que as de origem mineral. Com o pincel também molhado pela 

tinta, obtém-se o resultado da água e da tinta se misturando numa fluidez que permite que as 

cores ‘escolham a própria forma’. A criança recebe o papel molhado colocado sobre uma 

prancheta de madeira e tem à sua frente as cores da tinta acondicionadas em pequenos potes, 

um pincel, um vidro com água limpa e um pano para secar o pincel que deve ser lavado nessa 



140 

 

água a cada mudança de cor. Essa orientação é dada para que a uma cor não suje a outra. As 

atividades sempre são motivadas por uma narrativa – conto de fadas, mitologia, romance, 

poesia ou mesmo uma biografia – que suscitarão as imagens que surgirão no papel diante da 

criança ou jovem que estará seguindo as instruções técnicas, mas conduzida pelo imaginário 

correspondente à narração feita pelo professor.   

 

O bom seria pelo menos no primeiro ano você trabalhar apenas a cor, sem representação. 

Isso se consegue com o uso do papel molhado; você deixa mergulhado na água mesmo, 

durante algum tempo, uns minutos, que seja. Dependendo do papel eu chegava a deixar de 

uma aula para outra, uns 40 minutos. O papel fica bem cheio de água e isso não permite 

formas, faz com que a tinta se abra, se espalhe. A gente não quer que eles façam contorno 

principalmente na pintura, no desenho também não. Profª Riva Liberman, entrevista 

concedida durante o trabalho de campo, 27/09/2006) 

 

4.1 – AQUARELAS DO PRIMEIRO ANO 

 



141 

 

Aquarela 1 – Nesta aquarela foram utilizadas as três cores primárias. O papel molhado pode 

ser responsável por grande parte do efeito produzido pelas cores, mas a percepção da criança 

neste caso parece tê-la levado a colocar as três cores de maneira mais ou menos simétrica, 

sendo que o azul e o vermelho estão mais presentes na parte superior do papel, enquanto o 

amarelo se irradia mais pelo centro, tomando uma forma semelhante a um coração cheio de 

luz. Segundo Goethe, esta é a cor mais se aproxima dela (p.129) É como se o sentimento 

nascesse no meio do azul e do vermelho. Para Goethe, azul e púrpura (vermelho) são dois 

extremos da passividade. Pode-se sentir isso na maneira como o amarelo se irradia penetrando 

as outras duas cores e causando a impressão de tomar mais espaço com sua luz. No sentido 

goethiano esta aquarela estaria bastante harmoniosa, uma vez que para este autor o amarelo, 

junto com o azul, prescinde do vermelho para alcançar uma totalidade de coloração que traga 

satisfação real aos sentidos. (p.133-134). Do ponto de vista simbólico encontram-se elementos 

que sugerem uma experiência primordial com as formas proporcionadas pelas cores 

utilizadas. Na perspectiva de observadora posso interpretar esta forma como uma visão do 

nascimento de alguma coisa, utilizando o referencial teórico proposto por Neumann, (1985) 

que remete às imagens primordiais da Uroboros e da Grande Mãe. As formas arredondadas 

são compatíveis com o primeiro estágio da consciência considerado por este autor. Cabe 

lembrar também que o amadurecimento da consciência, segundo ele, segue na ontogênese 

aquilo que já ocorreu na filogênese. Uma vez que a criança no primeiro ano de uma escola 

Waldorf está com sete anos completos ou por completar, segundo a cosmovisão antroposófica 

ela estaria formando seu corpo emocional, portanto esta vivência com as cores proporciona a 

ela uma experiência com as formas primordiais, ligadas arquetipicamente com o nascimento. 

A imagem primordial pode sugerir luz surgindo do confronto entre sombra-azul e fogo-

vermelho. A forma de coração pode sugerir que esta luz é o sentimento que nasce para ser 

trabalhado durante o segundo setênio. A criança não tem consciência para fazer com que tais 



142 

 

formas apareçam no papel, mas o exercício é justamente este, trabalhar com o sentimento e a 

vivência, em vez da consciência. É a sensibilidade nascente que está sendo trabalhada.  

 

Aquarela 2 – Nesta aquarela o vermelho predomina, sem, no entanto comprometer a 

harmonia. Novamente a forma primordial arredondada aparece, podendo sugerir ao 

observador uma célula-ôvo. De acordo com a Doutrina das Cores de Goethe, o vermelho 

pode ser associado à mãe - nutridora e acolhedora, enquanto o azul poderia representar o pai - 

fecundante (p. 129). As qualidades que aqui acrescento aos genitores são atribuídas pela visão 

de Neumann da qual lanço mão mais uma vez. O amarelo aqui pode proporcionar uma 

impressão de calor, agradável e reconfortante, envolvendo a célula em formação (p. 130). 

Pode sugerir um olho, também... No entanto, as cores estão bem equilibradas, dando a 

impressão de que a pintura iniciou-se pelos cantos, e que no meio de um amarelo que se 

espalhava pelo centro da folha, um ponto azul foi colocado para compor o centro. As formas 

sugerem, simbolizam aquilo que o observador quer ver a partir do sentimento que lhe causa o 

que foi visto. A criança, que não constrói de maneira consciente sua pintura, pois está 



143 

 

recebendo o impacto das cores, como observadora também, e daquilo que compõe com elas, 

vivencia o sentimento tanto quanto o observador casual, ou como aquele que aqui analisa a 

pintura.  

 

Aquarela 3 – Aqui o vermelho predomina novamente, mas na maneira que envolve as outras 

cores. Ele contém o azul e o amarelo, ao mesmo tempo em que também é contido por eles, 

porém não da maneira totalizante que o vermelho os envolve. Formas de multiplicação 

celular, ou de animais que se escondem num ninho podem ser observadas, imaginadas, ainda 

arrendondadas. Inconscientemente, a criança experiencia aquilo que sua imaginação pode 

trazer do imaginário, ou do inconsciente coletivo. O que o adulto procura elaborar em 

conceitos e raciocínios ela não precisa se esforçar por fazer. Ela apenas frui a cor e a forma 

que esta proporciona em sua criação. Uma harmonia que não se expressa em palavras, mas 

nas cores e no sentimento que elas proporcionam. Como o azul e o vermelho trazem aquela 



144 

 

passividade sugerida por Goethe (p. 138) há um sentimento de calma, de quietude maior do 

que nas pinturas anteriores. 

 

Aquarela 4 – O amarelo se irradiou por todo o papel envolvendo o azul e o vermelho. Ele 

permanece como iluminação no centro do desenho, mais forte nos veios superiores de sua 

irradiação do que nos inferiores. Ao mesmo tempo é possível perceber um movimento do azul 

e do vermelho em direção ao centro. A polaridade se manifesta em uma tensão que vai do 

centro para os lados do papel e vice-versa. Há um equilíbrio na luminosidade e na sombra, 

pois as cores se mostram igualmente espalhadas sobre o papel. As formas não são tão 

arredondadas como nas outras pinturas, talvez devido a essa irradiação do amarelo.   



145 

 

 

Aquarela 5 – Predomínio do azul, que, transparente, envolve o amarelo que está levemente 

sombreado pelo vermelho que se misturou criando um tênue alaranjado. Dele só se percebe 

um contorno à esquerda, que ainda assim não foi capaz de contê-lo totalmente: vê-se um 

pouco do amarelo que ultrapassou o vermelho que tentou contorná-lo. O amarelo no centro 

sugere um sol, ou, quem sabe, um ser em desenvolvimento. A transparência do azul permite 

uma sensação de profundidade, como se a forma que o amarelo e o pouco de vermelho 

sugerem estivesse num movimento, que tanto pode vir desse fundo, como nele mergulhar. 

Como se a luz estivesse saindo da sombra, ou sendo por ela envolvida. 



146 

 

 

Aquarela 6 – Outra vez o azul predomina, mas aqui ele impõe sua qualidade de sombra, não 

se deixando penetrar nem pelo vermelho nem pelo amarelo. A verticalidade da imagem lhe dá 

a força necessária para isso, pois cria uma barreira entre as outras cores. Ao mesmo tempo ele 

retira a vivacidade delas com sua sombra. Não há formas sugestivas para a imaginação, o que 

indica que nem todo o exercício de cor leva a isso. Por outro lado, a sensação de limite está 

presente para o observador, se ele associar o sentimento trazido pela sombra com o limite 

dado pelo azul ao vermelho e ao amarelo. Talvez o papel estivesse muito seco e tenha 

dificultado o movimento das cores.   



147 

 

 

Aquarela 7 – O azul outra vez predomina sobre as outras cores, mas apenas por estar um 

pouco mais intenso. O amarelo talvez tenha sido diluído pelo excesso de água, ou apenas não 

tenha sido aplicado em maior quantidade. O vermelho que se faz presente em apenas um 

toque no canto superior esquerdo está mais forte. O encontro das cores se dilui naquilo que 

outra vez sugere o excesso de água no papel, causando uma transparência indefinida. O 

observador pode sentir um desequilíbrio na falta de intensidade do uso do amarelo e do 

vermelho, que causa a maior intensidade do azul. Outra vez não há uma forma que 

proporcione uma vivência ou um sentimento mais intenso. A sensação é de que falta alguma 

coisa pra preencher a imaginação e resta o vazio entre as cores... Então é ele – o vazio – que 

vem trazer alguma luz nesta pintura, mas uma luz sem coloração definida. 



148 

 

 

Aquarela 8 – Esta aquarela mostra um trabalho mais presente com o pincel. É possível 

perceber o traçado que se fez na cor azul e em parte do amarelo. O vermelho parece mais 

fluido, com o movimento dado pela água no papel. Também o amarelo que toca o vermelho 

apresenta esta característica. A forma se fez presente por um movimento mais consciente da 

parte da criança autora da pintura. De qualquer maneira, a harmonia aconteceu, e a forma 

sugere algo à imaginação, mas não tem o mesmo impacto das primeiras aquarelas onde ela 

surgia de um movimento espontâneo da tinta conduzida pela água e não pelo movimento do 

pincel. Talvez isso tenha ocorrido porque o papel não tenha absorvido a água de maneira 

uniforme. Então as condições de trabalho proporcionaram as condições da experiência para a 

criança que executou a pintura. Ela apenas percebeu que podia usar o pincel para espalhar a 

tinta e dar forma. Exerceu sua criatividade compensando dificuldade surgida pelas condições 

materiais. A forma arredondada aparece, e por estar na cor que ocupa maior área no papel, 

acaba por chamar a atenção sobre si. Há um arco-íris sugerido nessa forma, também.   



149 

 

 

Aquarela 9 – Equilíbrio e transparência estão presentes nesta aquarela, apesar do aparente 

predomínio do azul e da sombra que ele proporciona. Ainda assim pode-se ver o amarelo em 

alguns pontos, que sob a transparência do azul e o vermelho surge em quantidades suficientes 

pra se fazer sentir no equilíbrio do todo. O colorido diáfano sugere uma imagem de céu depois 

da chuva, quando o sol teima em ressurgir, num fim de tarde ou quem sabe no amanhecer... 

Não há sinal de pinceladas, pois a quantidade de água permitiu o movimento da tinta sem o 

uso do pincel. A luminosidade do amarelo faz com que mesmo em menor quantidade do que o 

azul ele traga o equilíbrio para a sombra proporcionada por este. Nota-se que mais uma vez a 

quantidade exata de água no papel permite que o movimento da tinta aconteça e contribua 

com o surgimento de formas sugestivas à imaginação, arredondadas.  



150 

 

 

Aquarela 10 – Predomínio do amarelo nesta aquarela, com veios vermelhos muito claros... O 

azul é uma sombra dando base à pintura, como se fossem montanhas de onde o sol estivesse 

surgindo. Os veios vermelhos no amarelo também lembram uma parte de um olho cansado 

depois de horas de trabalho... Ou um segmento de uma célula vista ao microscópio. À medida 

que se analisam as imagens se vai percebendo como cada uma delas pode ser associada às 

informações que se tem na memória e que não viriam à consciência sem uma imagem para 

reativá-las. Ainda se faz presente a forma redonda, primordial, origem da vida. 

 



151 

 

Aquarela 11 – O predomínio do amarelo se dá aqui pela sua luminosidade própria. Se fosse 

possível medir a quantidade de tinta talvez o azul até tenha sido utilizado em maior 

quantidade, mas está tão leve e transparente que não chega a transmitir seu efeito de sombra. 

O vermelho contribui para reforçar a luz do amarelo dando uma qualidade de fogo, como num 

amanhecer ou na aurora boreal, na qual a intensidade da luz é mais impactante do que a 

sombra na qual ela se insere. O movimento nesta aquarela foi dado novamente pela 

quantidade de água no papel.  

 

Aquarela 12 - Nesta aquarela o azul sozinho consegue criar uma paisagem com a gradação 

obtida. Pode-se perceber uma base mais forte, que seria a terra e o céu na parte superior um 

pouco mais clara e luminosa. Talvez haja um leve toque de amarelo neste céu, mas não é 

possível afirmar realmente. Percebem-se algumas pinceladas, mas o efeito de gradação foi 

conseguido mais pelo movimento proporcionado pela água no papel do que pelo pincel.  



152 

 

 

Aquarela 13 – Nesta aquarela, a monocromia do azul sugere apenas o céu, ou talvez uma 

névoa, nuvens... Leveza etérea... 

 

Aquarela 14 – Aqui a transparência do vermelho lhe confere a leveza necessária para 

equilibrar-se com o amarelo. Este aparece mais intenso, mas sua luminosidade se apaga um 

pouco pelo fogo brando oferecido pela quantidade e transparência do vermelho. Fogo e luz? 

Não há forma sugerida pela imagem. Só uma sensação... Uma lembrança... Talvez de uma 

boca de vulcão... 



153 

 

 

 Aquarela 15 – As gradações de vermelho nesta aquarela remetem às afirmações de Goethe 

(p. 134) sobre o efeito singular dessa cor. Segundo ele, é possível que a cor vermelha 

proporcione tanto seriedade e dignidade, quanto benevolência e graça. O primeiro caso ocorre 

quando ela está escura e condensada, enquanto o segundo se dá caso ela esteja clara e diluída. 

O curioso é que esta criança conseguiu um efeito mais claro na parte em que intensificou a cor 

e transparência, ou diluição, num tom mais escuro, que está na parte inferior da pintura. Ainda 

assim, é inegável que o vermelho traz esta nota de dignidade e sobriedade apontada por 

Goethe. 



154 

 

 

Aquarela 16 – Se o céu e as nuvens fossem vermelhos seriam assim? O ponto central mais 

intenso sugere que a nuvem e a transparência em torno podem ser o céu. Mais uma vez o 

vermelho trás uma aparência de seriedade e calma, como se fosse necessário outra cor para 

que ele adquirisse outras qualidades, como a de fogo, por exemplo. 

 

Aquarela 17 – Aqui também a imagem que surge é de um céu transparente e róseo em que se 

pode ver uma luminosidade central, como se fosse possível um mergulho ascendente nessa 

luz. Goethe diz que um ambiente vermelho (púrpura) (p. 134) é sempre grave e solene.  



155 

 

 

Aquarela -18 – O amarelo sozinho também perdeu um pouco de sua luminosidade. Aqui não 

há forma nenhuma, somente intensidade de cor e uniformidade. 

 

4.2 – AQUARELAS DO SEGUNDO ANO 

  

A partir da próxima aquarela há trabalhos do segundo ano, num exercício descrito pela 

professora Riva em sua entrevista. A luz e a sombra vão se encontrar, mas a sombra promete à 

luz que não vai manchá-la... A luz está representada pelo amarelo, enquanto a sombra surge 

com o uso do azul. Alguns trabalhos têm um toque de vermelho. Nem todos os alunos 

conseguem vivenciar o que foi proposto, mas a experiência é válida mesmo assim, pois cada 

um tem seu tempo.  

 

A partir do segundo ano é que se pode começar a dar misturas... Ou terceiro... Depende, 

depende um pouco da classe e do professor de classe. Eu, por exemplo, não agüento, eu 



156 

 

misturo logo no final do primeiro ano. Quando tinha minha classe, mas se der pra segurar 

talvez seja interessante. Porque no terceiro ano existe a época do Velho Testamento em que 

você pode partir da criação do mundo, fala da separação da água e da terra, do surgimento 

das plantas, dos animais. Então você vai criando cores para representar isto, não é? Mas na 

aquarela não se precisaria necessariamente representar, porque se exige o domínio de uma 

técnica muito apurada... Então pode se fazer isso através da cor mesmo, mas a criança 

também não agüenta muito, sabe? Se você conta uma fabula ela quer desenhar o lobo, o 

carneiro, seja o que for, pintar... A gente deixa, não é também assim, como numa cartilha. 

(Profª. Riva, entrevista) 

 

Aquarela 19 – Sol, céu e mar. Esta composição de cores e formas parece sugerir um sol que 

deixa o céu rosado a sua volta e o azul pode indicar em sua gradação o mar e o céu ao longe, 

dando uma sensação de profundidade. Quase parece que o sol não atinge todo o céu e o mar 

azul, pois há uma sensação de quebra entre este céu e mar e o sol e o rosado em seu redor. 



157 

 

 

Aquarela 20 – Aqui o azul está tão leve e transparente quem nem chega a cobrir o branco do 

papel em algumas partes. Não encontra a luz do amarelo – que pode ser comparada com um 

sol, ou estrela – e então o azul não causa o efeito de sombra. Ainda assim o produto final é 

agradável. A criança não consegue trabalhar a sombra, pois ainda vivencia muita luz, de 

acordo com a interpretação da Pedagogia Waldorf. (palavras da Profª Riva em sua entrevista). 

 



158 

 

Aquarela 21 – Nesta pintura luz e sombra se equilibram. Embora a luz do amarelo se 

apresente em maior quantidade, como um sol, o azul penetrando e contrastando com sua 

sombra os raios luminosos equilibra a ambos. O movimento é dado pelas pinceladas que 

podem ser percebidas, especialmente na cor azul. Um pouco de verde se faz notar na 

superposição das cores que ocorre sem que uma “suje” a outra. Estes elementos todos 

sugerem que a criança autora consegue lidar melhor com o surgimento da sombra, sem perder 

a qualidade da luminosidade.  

 

Aquarela 22 – Aqui também se pode dizer que luz e sombra se equilibram, atingindo o 

objetivo do exercício. Mais uma vez, o amarelo toma a forma do sol e o azul o limita com sua 

sombra. Nota-se um pouco de verde e acinzentado. 



159 

 

 

Aquarela 23 – O amarelo predomina com sua luz. O azul é tênue, quase transparente e com 

uma qualidade levemente rosada, como céu de fim de tarde. É quase um começo de sombra, 

mas ainda não chega a sê-lo. 

 

As aquarelas seguintes fazem parte de exercícios que falam do ciclo da água, a história da 

gotinha de água citada pela Professora Riva. Fazem parte do currículo do segundo ano e leva 

a uma série de vivências sobre o ciclo da água na natureza, o que dá margem ao aparecimento 

da chuva e da baleia. 

 



160 

 

 

Aquarela 24 – Aqui a criança autora já vê o ambiente em que vive um animal aquático, a 

baleia, e com um pouco de vermelho consegue um tom violeta e cria esta baleia que está 

esguichando água. Como a água é azul, o amarelo toma o lugar do céu, sem prejuízo do 

entendimento, uma vez que representa o ar e a luz. 

 

Aquarela 25 – Nesta pintura se pode apreciar uma bela combinação de tons e nuances criadas 

com as três cores primárias. É um céu de amanhecer ou talvez um crepúsculo. Pode-se 



161 

 

perceber algumas pinceladas, mas também o efeito da tinta se abrindo no papel molhado 

causa esse efeito final bastante belo. 

 

Aquarela 26 – Novamente luz e sombra, com o predomínio da luz. Há pouco azul e ele quase 

não causa sombra. É um céu diurno, em que o azul tem alguns nuances de verde, onde se 

sobrepõe com o amarelo. 

 



162 

 

Aquarela 27 – Aqui nesta aquarela o amarelo e o azul quase que não se encontram. Há 

espaços em branco e o papel parece que estava muito seco, pois não há o movimento de 

abertura da tinta. Pode-se perceber que ela foi espalhada com pinceladas. Não se consegue ver 

o efeito de luz e sombra. Parece um sol, na verdade. 

 

Aquarela 28 – Aquarela com predominância de luz. A transparência obtida pela pouca 

quantidade de cor, tanto azul como amarela, causa este efeito de pura luz. Mais uma vez a 

criança ainda não é capaz de vivenciar a sombra objetivada pelo exercício. 

 



163 

 

Aquarela 29 – Apesar da predominância do azul, outra vez não foi obtido o efeito de sombra 

nesta aquarela. Há muita leveza e muita transparência para que isso possa ocorrer. Parece que 

a própria sombra tem luz. 

 

Aquarela 30 – Desta vez o azul predomina e há um ar de tempestade neste mar onde a baleia 

se encontra. Ou talvez de céu nublado, um prenúncio de chuva... Há um toque de vermelho 

dando a uma nuance arroxeada ao animal.    

 



164 

 

Aquarela 31 – Esta baleia quase que toma todo o espaço no ambiente da aquarela. Até o mar 

parece mover-se criando ondas a sua volta, com seu movimento natatório. O céu, muito 

amarelo, equilibra a quantidade de azul utilizada para o mar e para a baleia. A nuance de 

vermelho parece que está neste céu, tornando levemente alaranjado. 

 

Aquarela 32 – Nesta aquarela tudo está muito claro e luminoso. Tanto o azul como o amarelo 

transmitem qualidades luminosas. E o vermelho dá um tom rosado ao céu em seu encontro 

com o mar. 

 



165 

 

Aquarela 33 – Na aquarela acima, vemos novamente o efeito do amarelo quando ele aparece 

sozinho. Toda a luz que costuma emanar naturalmente dessa cor desaparece. Ele precisa do 

azul e do vermelho para brilhar. Sem eles o amarelo se torna opaco e sem vitalidade.   

 

4.3 – AQUARELAS DO TERCEIRO ANO 

 

Nas próximas aquarelas segue-se um exercício do terceiro ano, no qual os alunos desenharam 

mangueiras, em flor ou carregadas de frutos, árvores frondosas e plenas de vida... No 

desenvolvimento do trabalho com as cores na Antroposofia, recomenda-se a observação da 

natureza, devido à riqueza cromática oferecida pelo mundo vegetal. O esplendor das flores, o 

jogo de luzes das gotas de orvalho e a disposição das cores da aurora ou do crepúsculo ou 

ainda, o encanto do fenômeno do arco-íris, proporcionam exercícios cromáticos muito 

utilizados (von der Heide, p:2003). 

Porque no terceiro ano existe a época do Velho Testamento em que você pode partir da 

criação do mundo, fala da separação da água e da terra, do surgimento das plantas, dos 

animais. Então você vai criando cores para representar isto, não é? Mas na aquarela não se 

precisaria necessariamente representar, porque se exige o domínio de uma técnica muito 

apurada... Então pode se fazer isso através da cor mesmo, mas a criança também não 

agüenta muito, sabe? Se você conta uma fabula ela quer desenhar o lobo, o carneiro, seja o 

que for, pintar... A gente deixa, não é também assim, como numa cartilha.  (Profª. Riva, 

entrevista) 



166 

 

 

Aquarela 34 – Nesta pintura pode-se perceber que o número de cores utilizado já é maior. Não 

há somente as cores puras, ou como são mais conhecidas, as cores primárias, mas sim a 

combinação delas para a obtenção de novas cores e tonalidades. Surgem o verde e o marrom e 

uma gradação de suas tonalidades como também existem na natureza.  A observação infantil 

começa a ser exercitada no sentido de reproduzir a natureza vivenciando-a pelas cores. Não 

são feitos contornos para colorir. A forma surge a partir da cor como antes, agora, porém mais 

definida, pois existe uma intenção de fazê-lo.  

 



167 

 

Aquarela 35 – Nesta aqui a forma já não surgiu com tanta facilidade. Vê-se a dificuldade em 

lidar com a técnica. O papel mais molhado permite pouco domínio da forma. A criança 

começa a perceber que nem sempre consegue o resultado esperado. São três os elementos que 

devem ser equilibrados: o papel molhado, o movimento da tinta e a mistura das cores para 

obtenção de novas cores e tons. Mas o exercício prevalece e não é cobrado o resultado. A 

beleza continua surgindo aleatoriamente. Outro dado que pode ser notado é o aproveitamento 

do espaço do papel, a relação da observação e sua transposição para a pintura, que só é 

adquirida com o exercício da expressividade artística por muitos anos ao longo do 

desenvolvimento infantil. 

 

Aquarela 36 – Apesar de a cor estar um pouco diluída, as formas se apresentam 

suficientemente definidas para perceber a mangueira e seus frutos. É o primeiro desenho que 

traz tons de azul. A cerca está bastante transparente pela diluição da tinta. Há terra e mato por 

cima, mostrando que a criança quis reproduzir detalhes.   



168 

 

 

Aquarela 37 – Aqui o emprego da forma e da mistura das cores estão mais equilibrados, e o 

espaço também está bem aproveitado. Apenas um pouco da árvore escapa no alto da folha de 

papel. Como em todas as pinturas até aqui, é importante notar que a forma é sugerida apenas, 

mesmo quando já existe a intenção de trabalhar com ela. Por isso ainda se trabalha com o 

papel bastante molhado, permitindo que a criança ainda vivencie principalmente as cores e 

sua mistura. Forma e espaço apesar de já surgirem equilibrados em vários exemplos, ainda 

são secundários. 

 



169 

 

Aquarela 39 – Nesta pintura a figura se sobrepôs ao fundo até escondê-lo totalmente. A forma 

está difusa, os frutos da mangueira cresceram desproporcionalmente. Há muita água e o 

movimento da tinta não pode ser controlado adequadamente. As cores também se misturaram 

além do necessário. 

 

Aquarela 40 – Esta aquarela parece um exercício para criação de um ambiente, como os que 

serão analisados nos próximos slides. Apresenta misturas de cores que sugerem terra e céu. 

 

4.4 – AQUARELAS DO QUARTO ANO 

 

Agora, nos quarto, quinto e sexto anos já é uma outra coisa, porque aí já estão representando 

mesmo e, especialmente no sexto ano então, a gente já fala de perspectiva de cor.  

No quarto ano, na verdade já pode ocorrer desde o primeiro, mas é no quarto ano que eles 

começam a representar. Nunca se trabalha com contornos: vai pintar o bicho, faz primeiro o 

contorno pra depois preencher... Isto não acontece. Trabalha-se a partir do ambiente do 



170 

 

bicho. Por exemplo, você vai falar de um bicho na floresta – é muito impressionante isso, 

porque naturalmente aparece o lugar onde está o bicho. A partir sempre do ambiente, sem 

contorno nenhum. É muito impressionante: o ser ou o bicho, seja lá o que for, aparece 

naquele ambiente que você criou para ele e então se vai trabalhando para que isso se 

coloque em evidência. Muitas vezes se começa só com massas de cores, só pra representar o 

ambiente, então verdes aqui, amarelos não sei onde, azul pro céu... É, e aí se olha aqui dá 

uma palmeira, aqui uma outra árvore, não sei como, aqui dá um pássaro. (Professora Riva, 

entrevista) 

 

A seqüência que se inicia na próxima aquarela traz o exercício de encontrar o animal a partir 

do fundo criado para ser seu ambiente. Trata-se de uma atividade desenvolvida por alunos do 

quarto ano e que também foi descrita pela fala de Professora Riva (entrevista). A partir das 

camadas formadas pelas cores, ou de manchas deixadas por sua mistura, qualquer coisa que 

possa sugerir no ambiente o animal que viva nele pode aparecer. As cores usadas são amarelo 

limão, zinabre (alaranjado), carmim, azul Prússia e azul ultramarino. Não há sugestão de 

ambiente e de animal especifico. O que ocorre é que as crianças estão estudando com o 

professor de classe, nesta série, a zoologia. As relações dos animais com seu habitat são 

narradas, ressaltando-se as qualidades que possibilitam sua sobrevivência neste ambiente. A 

imaginação das crianças se encarrega de criar o ambiente através das cores utilizadas, suas 

misturas e múltiplas possibilidades de encontrar os animais sobre os quais ouviram durante as 

aulas.    



171 

 

 

Aquarela 41 – Temos nesta pintura o uso das três cores primárias para criar o ambiente para o 

bicho, que surge caminhando. Nota-se que não há contornos, como nas aquarelas que foram 

observadas até aqui. O animal aparece como resultado de uma mancha de cor que vai se 

transformando com o movimento dessa cor. 

 



172 

 

Aquarela 42 – O ambiente nesta pintura já apresenta uma mistura de cores mais elaborada, 

apresentando um tom de lilás ao fundo como céu, e o mato verde criando o solo por onde o 

animal caminha. Uma flor aproveita as cores que já foram misturadas e surge do ambiente 

como o bicho. Os contornos deste já são mais definidos, bem como o de toda a pintura. 

 

Aquarela 43 – Aqui o azul cria um ambiente marinho e o vermelho sugere um polvo com seus 

tentáculos. Uma leve mistura entre o azul e o vermelho forma os olhos do animal. 

 



173 

 

Aquarela 44 – O zinabre (laranja forte) e o azul ultramarino formam as cores e o ambiente 

nesta aquarela. O animal parece imerso num riacho pela diluição do verde que se situa sob 

seus pés. Há algo que pode se assemelhar a uma tentativa de colocar-lhe uma juba ao pescoço 

e uma cauda que chega a lembrar outro animal que o estivesse atacando. 

 

Aquarela 45 – O ambiente suave, de verde e azul muito claro sugeriu o aparecimento de um 

animal que parece um elefante de tom avermelhado.     

 



174 

 

Aquarela 46 – O ambiente em vermelho e amarelo sugere um leão com sua juba, sentado em 

sua majestade felina... 

 

Aquarela 48 – Neste ambiente o animal surge bem ao centro. A forma está um pouco diluída 

pelo excesso de água, mas é possível percebê-lo. Terra, mato e céu estão definidos pelas cores 

que a eles correspondem. Talvez um elefante, talvez um cão peludo, surgindo de uma nuvem 

de poeira.  

 



175 

 

Slide 49 – Nesta pintura o ambiente, embora apresente cores claras, está bem definido. Uma 

leve sombra sugere o animal sob a palmeira neste oásis. 

 

Aquarela 50 – Outro ambiente que permitiu o surgimento de um leão em tons amarelos e 

vermelhos 

 

A próxima seqüência mostra várias representações da Árvore da Vida, Yggdrasill. Na 

Mitologia Nórdica, foi onde Odin ficou pendurado por nove dias e nove noites em sacrifício 

para adquirir sabedoria. A mitologia de todos os povos faz parte do aprendizado na Escola 

Waldorf, sendo que este tema é desenvolvido pelos alunos do quarto ano.  



176 

 

 

Aquarela 51 – Nesta aquarela Yggdrasill aparece sem folhas. Numa parte da narrativa mítica 

Odin retira um dos galhos para construir uma lança e depois disso a árvore começa a secar. A 

criança pode ter desejado retratar este momento. Há verde no solo e o fundo rosado sugere um 

amanhecer, talvez um crepúsculo. O contorno ainda não está muito definido, mais uma vez 

apontando para o excesso de água, ou mesmo para a quantidade de tinta que foi colocada na 

mistura para a obtenção do marrom. Essa mistura não está homogênea apresentando manchas, 

respingos de água, talvez.     



177 

 

 

 

Aquarela 52 – Aqui o colorido apresenta-se totalmente difuso, misturando as cores sem 

alcançar a forma desejada. Só o conhecimento do tema pode ajudar o observador a entender a 

tentativa de chegar à proposta. Talvez o excesso de água e de tinta tenha causado este 

resultado. 



178 

 

 

Slide 53 – Também aqui se pode notar o excesso de água dificultando a obtenção da forma. 

Nesta aquarela, porém a criança configurou a árvore, ainda que o tronco esteja mais vigoroso 

do que a folhagem. Há muitas manchas na mistura, causadas por gotas d’água durante o 

manuseio do pincel. 



179 

 

 

Aquarela 54 – Aqui a forma surge embora o colorido esteja misturado ao ponto de que o 

verde se sobrepõe ao marrom, quase fazendo com que ele desapareça. O céu está azul e o 

vermelho rosado aparece como solo, frutos e nuvem. Não há pingos de água sobre a pintura, 

deixando o colorido mais uniforme. 



180 

 

 

Aquarela 55 – Nesta aquarela, a forma e a mistura de cores estão melhor equilibradas. Os 

contornos estão definidos e podem-se ver seres, possivelmente as Nornas, Deusas do Destino, 

filhas de Erda a Deusa da Sabedoria. Elas são guardiãs da árvore e se ressentem quando Odin 

retira o galho para confeccionar sua lança. Em torno da árvore, elas surgem representadas nos 

tons de rosa e amarelo. O céu está azul.  

 

Com essa pintura seria possível retornar às anteriores e reinterpretá-las. Cada criança tem o 

seu tempo para dominar o uso de cada técnica e a perspectiva que é necessária para expressar 



181 

 

aquilo que foi sugerido pelo tema, muitas vezes fornecido pela narrativa de um conto ou mito. 

A necessidade de trabalhar com a cor e as dificuldades que o material oferece – aquarela e 

papel molhado – permitem que este aprendizado ocorra de forma gradativa, dentro desse 

tempo individual. 

 

4.5 – AQUARELAS DO QUINTO ANO 

 

Com a próxima seqüência se inicia a observação de trabalhos dos alunos do quinto ano. Nesta 

época eles vivenciam a Época da Grécia. Nela são narrados os mitos e inicia-se a história 

grega, com fatos representados com prática dos Jogos Olímpicos e de um banquete com 

comidas típicas. O Egito é estudado e as pirâmides também são expressas aqui. Também 

temos a Época de Botânica e as narrativas bíblicas do Velho Testamento – ressaltando-se a 

representação de Moisés na Travessia do Mar Morto – fazem parte da produção coletada no 

quinto ano. 

 



182 

 

Aquarela 56 – Esta representação do Parthenon em azul está cheia de luz entre suas colunas. 

O tom obtido no azul permite, com sua transparência, que essa luz se intensifique. A forma é 

bem definida e nota-se que o papel usado já está mais seco do que nas atividades anteriores. O 

azul pode sugerir a frieza da pedra da qual é feito o templo. 

 

Aquarela 57 – Aqui a luz predominou sobre o azul tornando praticamente invisível a parte 

superior da construção do Parthenon. Desta maneira, parece que a luz vem do alto.  

 



183 

 

Aquarela 58 – Nesta pintura vemos uma paisagem desértica com duas pirâmides próximas 

uma da outra. Elas inserem um elemento de perspectiva no ambiente, com sua forma bem 

definida como bem definidas estão as pedras que a compõem. Sua cor vermelho-alaranjada 

sugere o calor deste deserto, enquanto o amarelo da areia reflete a luz solar transmitindo uma 

sensação do clima reinante na paisagem. 

 

Aquarela 59 – Nesta pintura pode-se sentir o calor do ambiente nas cores, como na anterior. 

Os contornos, porém, estão diluídos, não permitindo perceber tão bem as pedras e a 

perspectiva da forma piramidal em meio ao deserto. 

 



184 

 

Aquarela 60 – A aquarela traz um tema da época de botânica, expressando duas flores, uma 

em azul e outra em vermelho, com suas folhas verdes, num fundo azul de céu muito claro. Há 

contornos definidos denotando o domínio da técnica na medida suficiente para dar expressão 

ao tema sem perder-se na diluição das cores e da água. 

 

Aquarela 61 – Nota-se nesta pintura que o amarelo devia estar mais seco quando o vermelho 

foi colocado. Não tanto que não permitisse um leve movimento nas bordas das pétalas, mas o 

suficiente para não perder a forma das flores. O verde por sua vez mostra uma superfície 

transparente, como uma camada sobreposta no último momento do exercício. Ou terá sido o 

azul dos miolos das flores o derradeiro movimento? 



185 

 

 

Aquarela 62 – Neste exercício se percebe uma retomada das três cores primárias para iniciar a 

mistura: vermelho na lateral esquerda, azul no canto inferior direito e amarelo no superior. O 

azul se une ao vermelho e dá um tom violeta ao solo enquanto seu encontro com o amarelo 

produz o verde do caule e das folhas da flor, vermelha... Ao alto, o amarelo sugere a luz do 

sol. No alto à esquerda forma-se um alaranjado no encontro entre o vermelho e o amarelo. 



186 

 

 

Aquarela 63 – Aqui nota-se o mesmo movimento da pintura anterior, com a utilização das 

cores primárias na mesma seqüência: vermelho à esquerda, azul à direita canto inferior, 

amarelo à direita, ao alto. As cores estão mais suaves, talvez o papel mais seco, pois há um 

movimento perceptível do pincel, especialmente no azul e nos caules e folhas. Nestes se nota 

que o azul e o amarelo se superpõem sem misturar-se totalmente para compor o verde.  



187 

 

Obs.: As aquarelas a seguir foram coletadas na sala do 5° ano. Mas de acordo como currículo 

Waldorf, o tema delas – narrativas sobre o Velho Testamento – poderia ser conteúdo de 3º 

ano. Como conteúdo de pintura a elaboração não poderia ser feita por alunos do terceiro ano. 

Pode ter havido um deslocamento de temas de uma serie para outra, o que pode ocorrer 

devido ao fato de que o professor de classe acompanha a turma por oito anos e tem condições 

de decidir ligeiras mudanças coerentes com o amadurecimento de sua turma. Também pode 

ter sido usado o tema de uma aula de religião.  A Professora Riva afirma que não há uma 

cartilha rígida a ser seguida. 

 

Aquarela 64 – Moisés anunciando o recebimento das Tábuas da Lei. Aqui já se percebe um domínio 

de cor e forma que permite expressar pessoas, ambiente e céu. Por trás da figura de Moisés há uma 

coloração de fogo, representando a presença de Deus. Abaixo as pessoas que aguardam que o profeta 

retorne de sua meditação no alto da montanha. Pensando nas dificuldades de trabalhar com cor e 

forma encontradas até aqui, na trajetória do aluno Waldorf, pode-se considerar aqui que a riqueza de 

detalhes pressupõe um bom domínio das técnicas aprendidas até agora.  Há várias misturas de cores, a 

complexidade da representação da figura humana, com vestimentas, cabelos, barba, rosto. Enfim, 



188 

 

apesar de ser apenas uma expressão através dos procedimentos artísticos, e não arte pelo puro 

exercício da mesma há que se considerar a complexidade da pintura nessa faixa etária.  

 

Aquarela 65 – Esta pintura tem o ambiente árido em que se passam as cenas do Velho Testamento. O 

homem e seu animal surgem desse ambiente com a naturalidade esperada. 

 

Aquarela 66 – Aqui a multidão em fuga do Egito aguarda a invocação de Moisés para que as 

águas do Mar Morto se abram para permitir sua passagem. Moisés aparece no meio da cena, 

como se estivesse envolto na água. Novamente a complexidade das misturas e traços se faz 

notar, comprovando o domínio adquirido pela criança. 



189 

 

 

Aquarela 67 – Nesta cena aparentemente está ocorrendo algo de numinoso, milagroso... A 

atitude das pessoas é de meditação e veneração, enquanto das mãos do profeta emana um 

fluxo de energia que pode ser visível nas pinceladas, na direção delas.     

 

Aquarela 68 – Nesta pintura temos novamente a cena de Moisés quando recebeu os Dez 

Mandamentos do Senhor. Ele aparece em maior destaque do que a multidão, em vez de estar 

numa divisão de espaço equilibrada. A semelhança da cena sugere que sejam duas tentativas 

da mesma criança, se for comparada com o slide 63. 



190 

 

 

Aquarela 69 – Esta aquarela representa a cena do Mar Morto se abrindo para permitir a 

travessia dos judeus em fuga do Egito, conduzidos por Moisés. O Mar revolto e escuro está 

expresso em cor marrom, algo entre terra e areia. O céu de um azul acinzentado expressa a 

tempestade que se formou com o levantamento das águas. A Natureza em fúria Divina para 

proteger os homens tementes a Deus. 



191 

 

 

Aquarela 70 – Aqui um recorte em detalhe da aquarela 66 em que o fluxo de energia das mãos 

do profeta fica bem visível. 

 

Aquarela 71 – Nesta aquarela se repete o tema, mas é possível perceber que a criança não tem 

o domínio da técnica. Sua pintura não chegou a ser completada ainda e o papel parece que 

estava seco demais. 



192 

 

4.6 – AQUARELAS DO SEXTO ANO 

 

(...), especialmente no sexto ano então, a gente já fala de perspectiva de cor. Aí já se torna 

uma coisa bem consciente, porque eles já usam a forma e você já pode falar pros alunos: 

‘olha, quando você vai pintar uma coisa que tenha planos, procure colocar, por exemplo, os 

vermelhos e os laranjas, o azul Prússia, mais na frente; os outros vão mais atrás’. Isto já vai 

dando a eles certo distanciamento, dando vários planos na pintura. No sexto ano a criança já 

se torna ultra consciente.  

Bom, no sexto ano, uma das técnicas utilizadas pra esta aula de perspectiva de cor – não 

precisa ser essa – mas é uma delas; pinta-se pedacinhos de papel com as cinco cores, coloca-

se na lousa de uma forma aleatória, podendo se pintar também em várias gradações de 

cores. Aí se pede para que a classe verifique que cor parece mais perto, que cor parece mais 

longe. Então eles vão percebendo e estabelecendo essa gradação de cores, que não é também 

uma lei cem por cento obedecida pelo grupo todo... Porque você pode ter um laranja lá no 

fundo – e está lá no fundo – mas isso depende da vizinhança do laranja, e só com muita 

prática... Você começa a fazer exercícios aplicando estas leis. À medida que o tempo vai 

passando eles vão saber que eles podem usar mesmo aquelas cores que, eventualmente, 

‘puxariam’ tudo para o primeiro plano, podendo ser usadas em último plano, mas isso 

depende do que se usa. Mas existe uma lei inicial, digamos assim. (Profª. Riva, entrevista) 

 

Na seqüência seguinte iniciam-se os exercícios do sexto ano. Pode-se notar que o uso das 

técnicas está bem mais seguro, resultando num produto final bem mais elaborado com forma 

mais definida. Olhando para as outras atividades que os alunos vêm exercitando com outras 

artes além da pintura, como o bordado em ponto cruz, o desenho a carvão, a aprendizagem da 



193 

 

geometria, pode-se vislumbrar como estas influenciam o olhar da criança que observa o 

mundo para depois expressá-lo através do pincel. O início daquilo que a Professora Riva 

mencionou em sua fala como sendo a perspectiva de cor. Trabalha-se com os variados tons de 

uma cor e com várias cores para se obter as noções de perto e longe, ou seja, da distância que 

cada uma proporciona visualmente. A perspectiva surge primeiramente através da cor, assim 

como a forma surgiu. Ainda não há o domínio perfeito da tinta e da água, pois é possível 

perceber as gotas e manchas, não só nesta como nas outras pinturas anteriores. Mas a 

definição de formas e figuras é muito mais elaborada. A consciência está cada vez mais 

aflorada para observar o mundo exterior.          

 

Aquarela 72 – Nesta pintura se vê como as massas de tons marrons se sobrepõem e formam o 

solo com um aspecto de inclinação e de profundidade. Da mesma maneira, as árvores estão 

dispostas numa angulação que permite ter a mesma impressão. O céu acompanha a mesma 

noção de espaço e seus diversos tons de azul também complementam a sensação de 

profundidade. 



194 

 

 

Aquarela 73 – Nesta aquarela se vê até como o aluno compôs a casca da árvore à direita. Seja 

propositadamente ou de maneira aleatória, a verdade é que o movimento da tinta marrom 

deixou a sensação de que as manchas representam o desenho do tronco. O solo apresenta 

diversos tons de verde e marrom como se fossem várias camadas dando a impressão de 

profundidade até alcançar as montanhas ao fundo. O céu e as folhas das árvores também dão 

essa impressão, compondo uma paisagem agradável e viva. 

 



195 

 

Aquarela 74 – Composição interessante de uma fileira de árvores ao longe. Só se vislumbra o 

céu ao fundo e os tons amarelos em meio às folhagens sugerem a luz do sol, que também se 

reflete no chão, em alguns pontos. Este por sua vez apresenta tons de verde e marrom 

compondo terra e grama.        

 

Aquarela 75 – Um trenzinho colorido com sua carga, fazendo fumaça no céu azul. As formas 

são bem definidas, mostrando o resultado das aulas de geometria sem instrumentos, conforme 

relatado pela Professora Marta, do quinto ano, em sua entrevista. As cores apresentam-se um 

pouco sujas pelo manejo da cor cinza. Ou talvez seja para representar a sujeira causada pelo 

carvão no trenzinho... 

 



196 

 

Aquarela 76 – Esta flor destacou-se pela beleza e solidão em meio aos outros desenhos. O 

traço é suave e as cores levemente misturadas, o amarelo sobra nas bordas do verde, deixando 

uma luz, que se encontra mesclada no céu azul também, à guisa de sol.   

 

Aquarela 77 – Outro trenzinho, desta vez todo cinzento. Em meio a uma paisagem composta 

por mato alto em torno dos trilhos e terra seca ao fundo com algumas árvores mais distantes. 

O céu arremata o fundo. O mato também dá impressão de secura, pela mistura de verde e 

marrom feita com movimentos verticais. Nota-se outra vez a presença das noções de 

geometria.  

 



197 

 

Aquarela 78 – Aqui um lago azul com barquinhos à vela. A geometria presente neles e na 

linha do horizonte apenas levemente recortada pelas montanhas suaves e regulares. O céu 

crepuscular rosado e umas poucas árvores de um bosquezinho concentrado numa delas. Pode-

se também ver algumas arvorezinhas esparsas ao longe, no canto direito. 

 

Aquarela 79 – Aqui se vê uma maior dificuldade em dominar os efeitos da água sobre o papel 

e o movimento da tinta. Isto afeta levemente a retidão da linha do horizonte e das velas dos 

barquinhos, mas ainda é possível ver o efeito da geometria. A água apresenta uma coloração 

verde-marrom pelo movimento que a tinta das margens fez devido ao excesso de água na tinta 

em si, porém o efeito produzido sugere que existem plantas sob a superfície. O céu talvez 

tenha ficado muito cinzento em comparação com a água. 



198 

 

 

Aquarela 80 – O azul do lago está forte e o amarelo do céu sugere um sol luminoso. As 

montanhas são de um tom marrom intenso coberto em parte por um verde acinzentado. Os 

barquinhos têm velas um pouco grandes demais para o seu porte deixando-os mais parecidos 

com bandeirinhas sobre bóias à primeira vista. 

 

4.7 – AQUARELAS DO SÉTIMO ANO 

 

A seguir temos uma seqüência de aquarelas feitas com o tema da Divina Comédia pelo sétimo 

ano. Cabe aqui registrar que apenas no sétimo ano pude ter acesso a toda uma produção de 

aquarelas do exercício com a obtenção da cor cinza. Foi uma coincidência feliz, eu creio, pois 

me possibilitou o contato com uma fase muito importante, quando os jovens iniciam o 

mergulho na sombra, como caminho de amadurecimento. O mundo já não apresenta apenas 

luz e isto se reflete na produção das pinturas. O Eu individual de cada jovem vai surgindo por 



199 

 

esta época e vai deixando cada vez mais sua marca na produção, tanto através da cor, como 

nas formas. 

Nas classes do sétimo e oitavo ano, que são classes mais adiantadas, pode-se fazer uso de 

uma técnica mais estruturada fazendo acabamento a lápis depois da aquarela seca. Se bem 

que depende sempre do amadurecimento da classe, que pode ocorrer mais cedo. (Profª. Riva, 

entrevista) 

 

Aquarela 81 – Cena da Divina Comédia de Dante, na qual está representado o Purgatório. A 

riqueza de detalhes é muito maior do que se viu até então. O céu tem uma gama de cinzas e de 

azuis variada, o mesmo acontecendo com a vegetação, que apresenta uma gradação de verdes 

que vão dos cinzentos aos vivos e alcançando os amarelecidos pelo tempo de vida das folhas. 

Tons de terra, flores, uma árvore ressecada em tons de cinza violáceo. As figuras humanas 

que caminham em expiação pela cena deste Purgatório trazem vestimentas pregueadas com 

detalhes e seu tom fantasmagórico de almas desencarnadas é evidente e foi muito bem 

trabalhado. Nota-se que a capacidade ou habilidade de elaborar artisticamente a pintura 

aumentou muito com a chegada ao sétimo ano. 



200 

 

 

Aquarela 82 – Nesta cena Beatriz colhe flores às margens do rio. Os detalhes de sua roupa e a 

delicadeza das flores, a ondulação dos seus cabelos dourados, tudo está muito bem expresso, 

tanto pelo trabalho das pinceladas quanto pelo uso da tinta, em quantidade e em tonalidade. 

Novamente a riqueza de detalhes e a harmonia entre eles denotam o amadurecimento do autor 

ou da autora da pintura. 

 

Aquarela 83 – Beatriz aqui banha Dante nas águas para que seja purificado e possa seguir por 

alturas maiores até o Paraíso. Há muita suavidade no traçado e no uso das cores. Beleza e 

graça na figura de Beatriz completam a expressividade desta aquarela. 



201 

 

 

Aquarela 84 – Nesta aquarela o resultado obtido foi outro, pois o papel estava muito seco. As 

cores estão mais fortes, o traçado mais marcado. As formas do vestido estão deixando notar os 

contornos, de maneira que não se percebe a leveza etérea que o ambiente do purgatório requer 

e sim uma beleza mais terrena. Também as árvores estão como que estáticas, não possuem 

movimento, e o mesmo ocorre com a água. Se não fosse Beatriz de Dante, a beleza do quadro 

poderia ser percebida de outras formas, sem considerar a qualidade etérea no ambiente. 



202 

 

 

Aquarela 85 – Estes caminhantes do Purgatório também carecem da qualidade etérea de almas 

em expiação. O traçado está mais infantil e arredondado nestas figuras. A mistura de tons e 

cores, entretanto, está harmoniosa e denota um domínio da técnica da aquarela por parte do 

autor. 

    



203 

 

Aquarela 86 – Criou-se o ambiente aqui nesta pintura, porém não as figuras humanas. Talvez 

esteja inacabada, ou esta ausência seja intencional. É importante perceber que os detalhes em 

cor e perspectiva estão muito bem elaborados e transparecem o amadurecimento do autor. A 

linha do horizonte na divisão entre as montanhas azuis e verdes, o céu muito claro ao longe, 

as pequenas flores retratadas em cores vivas nas moitas em primeiro plano, dão um ar alegre 

de cena campestre.  

 

Aquarela 87 – Duas casas num jardim florido com muitos detalhes e misturas de cores. 

Muitos verdes e rosas na relva e nas flores, amarelos e vermelhos dando tom aos telhados e 

tijolos das paredes. Galhos azuis nas árvores floridas tornando-as mais alegres. Luz e sombra 

são trabalhadas com as tonalidades de cor e com o uso do amarelo. Este em meio às árvores 

floridas pode representar a luz do sol penetrando em meio à floração ou sugerir flores 

amarelas. Tudo leva a crer que o autor tem um amadurecimento compatível com o manejo 

dessa luz e dessa sombra. 

 



204 

 

A partir da próxima aquarela inicia-se o trabalho para a obtenção da cor cinza, descrita pela 

Professora Riva na entrevista. Cabe lembrar que este cinza é obtido pela mistura das cores e 

não pela mistura do preto e do branco, que não são utilizados pelos alunos na aquarela. 

Também é importante o fato de que o tom cinza permite o trabalho com a luz e a sombra que 

é imprescindível ao amadurecimento individual de cada jovem. O equilíbrio de seu uso ajuda 

a equilibrar estas qualidades internamente. 

 

No sétimo ano as misturas ‘já estão a todo vapor’. Eles precisam chegar no preto a partir das 

cores que usam. Não se dá a cor preta pronta. Então eles precisam aprender a misturar as 

cores para tingir o cinza e o preto. E o cinza é muito interessante, porque ele pode ter uma 

tendência. Ele não é só uma mistura do preto e do branco, mas ele pode ter uma tendência 

pro azul, pro verde, pro amarelo, pro vermelho, o que você quiser e é cinza... Torna-se então 

uma coisa muito pessoal. Na aquarela isso fica muito evidente. O cinza deixa de ser uma 

mistura do preto e do branco e vai adquirir uma qualidade muito individual: cada um vai 

encontrar a sua tonalidade de cinza. E isso é muito interessante, porque na nossa pedagogia, 

é o momento em que começa a brotar o EU da pessoa, a parte mais individual de cada 

aluno... Até agora havia uma massa, com muitos sentimentos, muitas sensações, mas que não 

tinha essa consciência... A consciência não está clara, mas ela está começando a chegar e 

você prepara as condições pra isto. Interessante o cinza porque com ele você pode pintar 

coisas dramáticas: uma tempestade no alto mar, uma ventania. Antes eles só pintavam coisas 

que podiam ser qualificadas de ‘angelicais’, tudo com muita luz... E agora entra a sombra, 

porque é a sombra mesmo que a gente tem dentro da gente, porque eles já se tornaram 

inclusive mais críticos, já tentam contestar com o professor, com os pais, enfim com os 

adultos. Se antes eles estavam com a cabeça pra fora do muro, agora eles já têm o pé ou a 

metade do corpo pra fora. Se é possível perceber as tendências para uma maior sensibilidade 



205 

 

ou maior racionalidade, acho que as duas coisas ocorrem simultâneas. Claro que você vai 

encontrar alunos que têm uma ‘tendência artística’ muito mais acentuada e conseguem 

melhores resultados e outros não. O que dá para perceber é a criança que está madura e a 

que não está madura. Mas é interessante porque eles entram no cinza com muita vontade no 

sétimo ano. E depois de alguns exercícios eles não agüentam mais, porque é uma experiência 

muito forte. Então se começa o ano com os tons cinza e depois se dá uma pausa para que eles 

possam descansar, não adianta forçar. Depois aos poucos a gente vai voltando, mas 

mostrando como o cinza pode trazer beleza. Porque você só tem luz onde tem sombra e vice-

versa. Se você só tem sombra você não vê nada. Se você só tem luz você também não vê nada. 

Você precisa ter polaridades. E na verdade você está falando deles. Como equilibrar isso, 

pra não ser uma coisa tão pesada? Dentro e fora, na pintura e dentro deles também, não 

é?Muitas vezes alguns não chegam ao cinza – buscam, buscam e nada. Porque eu dou um 

godê ou um azulejo branco e eles têm que fazer a mistura ali para atingir a cor. Se não 

conseguem, pegam do vizinho... Usam vários artifícios pra ter o cinza ma pintura deles, mas 

eles de fato não o atingiram... E às vezes o traço é muito infantil e isso fica muito evidente, 

não tem como esconder. Tanto é que quando se chega ao nono ano, já no colegial (ensino 

médio), é uma época em que eles não vão trabalhar mais cor, pois a cor revela muito e nesse 

momento eles não querem se despir porque nesse momento eles querem um resguardo. E a 

cor é muito reveladora. Não se dá mais aquarela, eles vão trabalhar o preto e o branco. Não 

que o desenho em preto e branco não revele! Tem uns que só têm sombra; outros só têm luz. 

Uma coisa que a gente procura trabalhar nas crianças, e isso no desenho, na aquarela, em 

tudo – é que elas ponham o pezinho no chão. Porque a criança, ela vai se encarnando 

digamos, ela vai ficando cada vez mais consciente, se ela não fizer esse processo, é pouco 

saudável. Mesmo assim, as matérias que são dadas caminham nesse sentido de tornar cada 

vez mais conscientes, mais abstratos os conteúdos. Então quando se vai pintar ou desenhar 



206 

 

alguma coisa tem que ter terra, mar; tem que ter onde se assentam as coisas, não pode ser só 

céu, ar, só nuvem. As gradações são importantes... Assim como as cores podem variar, 

existem milhares de cores que às vezes teu olho nem reconhece. Por exemplo, para os Inuits, 

chamados esquimós, antigamente. Eles conseguem perceber uma coloração no gelo e na neve 

que nós não percebemos. Enquanto que talvez a gente consiga ver nuances de verdes na 

vegetação que eles talvez não percebessem. Mas de qualquer forma, seja uma criança Inuit 

seja uma criança brasileira o que ela precisa perceber é que as coisas, as cores podem ter 

gradação. Assim como os sentimentos podem ter gradação, que você pode controlar isso 

tudo, porque é um turbilhão nessa fase da adolescência. Então como é que eu vou graduar 

isso tudo? Tenho a impressão que é um pouco por aí... O preto e o branco, certo? Não posso 

te dizer com absoluta certeza porque não é o que eu trabalho. (Professora Riva, entrevista) 

 

Aquarela 88 – A mistura feita aqui não atingiu o tom cinza, apenas tons de azul e violeta, com 

um pouco de vermelho. Nota-se que a busca se faz pela sobreposição de massas de cores. Um 



207 

 

pouco de amarelo cria um tom de marrom, e onde este toca o azul vê-se o tom mais próximo 

da cor desejada. A forma não está tão trabalhada, pois a preocupação reside na busca do cinza. 

 

Aquarela 89 – Chega-se ao cinza nesta aquarela, mas ele tem uma qualidade esverdeada, 

mesclada pelas pinceladas uniformes no papel seco. Em alguns pontos se percebe o tom 

avermelhado, como em torno da árvore, por exemplo. No tronco há um cinza chumbo que é, 

no fundo, azul. 

 



208 

 

Aquarela 90 – Os tons de cinza se formam em pontos, embora em todo o desenho se possa 

notar um tom meio sujo nas cores, fruto da mistura que busca acinzentar tudo. Do canto 

direito superior para o centro a cor cinza se tornou mais definida, num céu nublado. Quantos 

tons ou cores diferentes se podem usar pra chegar ao cinza? Aqui parece que o amarelo foi 

bastante usado, pois há um tom esverdeado no canto superior esquerdo e marrom em parte de 

baixo, que podem ter sido obtidos com a ajuda deste amarelo. 

 

Aquarela 91 – A quantidade de azul colocado na árvore somada ao azulado em torno indica 

que esta cor foi bastante usada, seguida pelo vermelho, o que levou a obtenção de um tom 

entre o violeta e o preto, ou cinza chumbo. O canto inferior direito chegou ao marrom, 

levemente avermelhado, enquanto o restante do solo ficou num tom violeta avermelhado. 



209 

 

 

Aquarela 92 – Na medida em que os alunos vão aprendendo quais as misturas que produzem 

tons de cinza, eles passam a aplicá-lo em suas pinturas. Essa aquarela foi esboçada antes com 

giz de cera branco e posteriormente colorida, dando uma estrutura maior à pintura. Os tons 

cinzentos aparecem no céu, no mar e na madeira da caravela. 

 



210 

 

Aquarela 93 – Esta caravela navega sob um céu cinzento... O mar está escuro, pois não há luz 

do sol. As cores fortes colorem o barco. O mar tem um movimento de ondas perceptível, dado 

pelas pinceladas e pelas manchas e água do lado direito. 

 

Aquarela 94 – Aqui não há o tom cinza propriamente dito, mas tons acinzentados, sugerindo 

uma cena noturna. A caravela está muito molhada, com o excesso de tinta pra chegar à cor 

desejada. Por sua vez o mar está num pedaço mais seco do papel, o que se nota pelas 

pinceladas sobrepostas que foram dadas a guisa de ondas. O céu está mais homogêneo tanto 

no colorido, como na quantidade de água utilizada. 

 



211 

 

Aquarela 95 – Somente cor... O cinza sugere um dia nublado, de céu cinzento, no qual o sol 

teima em brilhar... 

 

Aquarela 95 – Esta pintura apresenta uma gradação de cores suave, chegando ao cinza no 

sopé das montanhas, onde se encontram o rosado destas e o esverdeado da planície. O céu, 

entre o azul e o violeta, sugere o anoitecer. 

 



212 

 

Aquarela 96 – O tom cinza foi obtido nesta pintura. O céu está parecendo tempestuoso, o 

vento que toca a vela da pequena embarcação tira-lhe a forma. O mar está encapelado, com 

ondas marcadas, e escuras. Há uma figura na proa do barco, mas não é possível defini-la. 

Marcas de pincel dão um movimento arredondado ao céu, que é acompanhado pelo 

movimento da vela do barco. 

 

Aquarela 98 – Apenas luz e sombra, pois a mistura de cores só conseguiu criar o violeta. Não 

se chega ao cinza, nem ao cinzento, pois a luz ainda está muito presente no céu rosado. 

 



213 

 

Aquarela 99 – Uma revoada de pequenos pássaros forma outro pássaro maior contra o céu 

cinzento... 

 

Aquarela 100 – Nesta aquarela não há forma definidas, mas as misturas conseguem vários 

tons de cinza. Na parte superior há um tom cinza quase preto, não fosse a sua transparência. 

Descendo do canto superior direito o tom cinza fica levemente lilás. Do lado oposto superior 

esquerdo, amarelo e verde se misturam e tons de cinza surgem novamente. Abaixo a esquerda, 

novamente o cinza aparece misturado, quase sobreposto ao vermelho, dando ares de marrom. 

Por toda a parte inferior da pintura ele suja levemente o amarelo e vai concentra-se no canto 

direito novamente, cinza. 

 



214 

 

Aquarela 101 – Uma paisagem de céu nublado, pesado. Já vai chover... As nuvens cinzentas 

têm o movimento da chuva. 

 

Aquarela 102 – A caravela em cores suaves está envolta num céu rosa cinzento, sobre o mar 

azul cinzento. As cores não se misturaram homogeneamente devido à secura do papel. Um 

pouco mais de tinta e água poderiam ter permitido que isso acontecesse.  

 



215 

 

Aquarela 103 – As cores misturadas geram imagens sugestivas... Flores coloridas num 

jardim? Um banco de corais no fundo do mar? Ou seriam, ainda, cenas do inferno de Dante? 

Uma figura no canto inferior esquerdo, levemente esboçada em cinza, sugere que a intenção 

tenha sido reproduzir a cena Dantesca... Pode-se vislumbrar outra figura sobre as possíveis 

chamas, em lilás.  

 

Aquarela 104 – Predominantemente azul esta aquarela traz uns vislumbres de cinza, na 

mistura de vermelho ao centro, onde se pode imaginar um ser elementar das águas, talvez. 

Nas bordas, à direita, acima e abaixo há pontos de cinza... 

 



216 

 

Aquarela 105 – O cinza cria a atmosfera desta cena na qual talvez um vento que queira 

derrubar esta frondosa árvore azul. Talvez ela esteja muito copada e pesada para o seu frágil 

caule rosado. O tom cinza reaparece no solo, mas há um excesso de água que o deixa 

transparente e luminoso, contribuindo para o desequilíbrio da árvore. 

 

Aquarela 106 – Nesta pintura o tom cinza está bem equilibrado, causando a impressão de uma 

ventania que sacode uma frágil planta, já desfolhada e ressecada. 



217 

 

 

Aquarela 107 – Cinza multicor, muito misturado, pode-se ver as cores que entraram na 

composição. O amarelo, com sua luminosidade, superou a sombra dos tons acinzentados e 

dominou a cena. O excesso de água na mistura das tintas causou um esfarelamento no papel, 

que deixou esses pequenos grumos na superfície. 

 

Aquarela 108 – Aqui um amanhecer na neblina, cores suaves e pálidas sob a névoa matinal. O 

tom cinza está lá, e ao mesmo tempo não está... 



218 

 

 

Aquarela 109 – Nesta aquarela o tom cinza definitivamente não surgiu! As cores, apesar de 

suaves, não perderam sua característica.  

 

Aquarela 110 – As cores claras predominam nesta pintura, enquanto o tom cinza surge 

levemente no canto esquerdo superior, azulado e levemente sobre o amarelo em direção ao 

barco. Este apresenta uma coloração violeta cinzento. O tom verde, na margem da água, 

também traz em si um pouco de cinza. Bela composição. 



219 

 

 

Aquarela 111 – Cinza simplesmente cinza... Um céu nublado ou uma pedra mármore... Tão 

cinza que não se podem entrever as misturas que levaram a até essa qualidade de cinza... 

 

Aquarela 112 – Tempestade de vento... Á esquerda forma-se um redemoinho muito cinza, ao 

centro uma figura azulada, talvez uma criança no meio desta tempestade, o céu carregado 

deixa entrever rosa, azul e cinza, sobre um solo de neve branca... 



220 

 

 

Aquarela 113 – Montanhas cinzentas sob um céu nublado. Rochas e neve?  

 

Aquarela 114 – Cinza de chuva nesse ambiente, no qual uns raios amarelos deixam dúvidas se 

pertencem à tempestade ou são de um sol que insiste em surgir. As misturas estão muito 

densas, muita tinta foi usada e o papel está esfarelando em alguns pontos. O verde e o marrom 

da árvore têm toques de cinza. 



221 

 

 

Aquarela 115 – Fogo e fumaça. O fogo tem em sua composição as cores vermelha e amarela, 

enquanto a fumaça se compõe do cinza amarelo-esverdeado até se tornar cinza mais denso. 

Bem na lateral esquerda há toques de vermelho... 

 

Aquarela 116 – Tempestade azul... O cinza não chega a atingir seu tom, apenas levemente na 

mistura do azul com o vermelho ele surge com nuance marrom. O movimento sugere vento 

forte. As pinceladas indicam que o papel estava seco. 



222 

 

 

Aquarela 117 – Pode-se constatar que as nuances de cinza ainda têm muita cor. A árvore 

central é a que mais se aproxima do cinza e ainda apresenta muita cor azul; a da esquerda é 

quase branca, transparente, enquanto a da direita tende para o amarelo. O equilíbrio entre terra 

e céu parece adequado, pois a terra oferece sustentação para o mesmo. O verde da terra é 

levemente acinzentado. De acordo com a Professora Riva são as massas de cor sobrepostas 

que permitem essa sensação de profundidade. As cores proporcionam uma harmonia suave ao 

desenho, com predominância de cores frias, de acordo com a Doutrina das Cores de Goethe. 

 



223 

 

Aquarela 118 – O equilíbrio entre terra e céu, parece um pouco comprometido, pois a terra 

apresenta uma leveza solar no tom de verde. O céu, por sua vez, está “pesado” sugerindo 

chuva iminente no tom fechado de cinza. A perspectiva também parece comprometida pelo 

desequilíbrio entre a luz e a sombra apresentado no eixo terra-céu. 

 

Aquarela 119 – O excesso de água no papel e possivelmente na tinta esmaeceu e diluiu as 

cores. O tom cinza foi obtido, mas se perdeu a sua intensidade no processo. Ainda assim se 

pode dizer que a relação horizontalidade/verticalidade está equilibrada, pois tanto a terra 

quanto o céu apresenta a leveza proporcionada pela diluição. Esta mesma diluição, no entanto, 

não permite que as massas de cor forneçam a visualização de perspectiva. 

 



224 

 

Aquarela 120 – Nesta aquarela há um peso maior na terra do que no céu. No entanto, as 

massas de cor auxiliam no equilíbrio, oferecendo uma perspectiva de profundidade que sugere 

um céu “lavado” após a chuva. O tom mais forte dos verdes e marrons da terra passa a ter o 

aspecto de terra molhada restaurando o equilíbrio do eixo céu – terra. 

 

Aquarela 121 – A aquarela traz uma caravela de velas azuis com nuances de cinza nas partes 

junto aos mastros. O mar também está cinzento, mas tem uma luz nos tons de verde junto ao 

barco. O céu esta em branco, dando a sensação de inacabamento. 

 



225 

 

Aquarela 122 – Esta pintura também causa a sensação de não estar acabada. O tom cinza 

aparece nas velas, deixando o azul predominar onde lhe é devido, no céu e no mar. Mas as 

pinceladas sugerem que o papel estava um pouco seco, deixando pouco movimento na tinta. 

 

Aquarela 124 – Um leve tom cinza azulado nas velas, em uma paisagem branca e inacabada. 

Talvez a caravela esteja encalhada na praia... Há um tom cinza muito suave na frente dela. Os 

traços vermelhos sugerem troncos sobre a areia.  

 



226 

 

Aquarela 125 – O tom cinza virou quase um arco-íris nessa pintura. Está mesclado nos tons de 

azul do mar e misturado no colorido do céu, que tem toques de amarelo e azul. Tudo muito 

suave, indicando as misturas e tentativas de obter a cor cinza. O excesso de água causou 

algumas manchas pela superfície da aquarela. 

 

Aquarela 126 – O tom cinza foi obtido, especialmente na parte superior da pintura, onde seria 

um céu nublado bem convincente. Na metade inferior os tons verdes e amarelos sugerem que 

houve uma tentativa inconclusa de compor uma paisagem. 

 



227 

 

Aquarela 127 – Outra paisagem cinzenta. As cores ficaram esmaecidas e as formas quase 

transparentes, sugerindo uma árvore na neblina da manhã fria. 

 

Aquarela 128 – Este desenho foge ao estabelecido como tema, mas está tão bonito que merece 

ser comentado. A riqueza de detalhes com que foi criada. Esta cena de crianças com lanternas 

é muito significativa, pois se trata da festa junina, em que os pequenos da pré-escola e do 

primeiro a quarto ano carregam lanternas que serão acesas pelos alunos do nono ano, que são 

os Guardiões do Fogo. Nesta ocasião, estes, que estão entrando no terceiro setênio, época em 

que se inicia a encarnação do Eu, são portadores do fogo e acendem a fogueira de São João, 

num simbolismo ritual que marca a possibilidade do homem receber em si a Centelha Divina. 

Após acender a fogueira eles acendem as lanternas dos pequenos. É muito interessante e 

significativo o fato de que as criancinhas estejam envoltas na luz criada pelas lanternas acesas, 

ou talvez, pelo reflexo da fogueira acesa. As feições dos rostos são mais nítidas e definidas do 

que nas aquarelas do quinto ano. 

 



228 

 

4.8 – AQUARELAS DO OITAVO ANO 

 

Sete aquarelas compõem a pequena amostra dos trabalhos de oitavo ano. As quatro primeiras 

bem geométricas com um trabalho aprimorado de perspectiva linear que é possível pelo grau 

de amadurecimento dos jovens no final de segundo setênio. As três últimas, reproduções 

livres de obras de arte consagradas. 

 

Somente no oitavo ano são feitas pinturas utilizando a perspectiva linear. Não que se faça 

contornos, nunca! Mas eles já sabem, por exemplo, que uma casa vista de tal ângulo tem tais 

linhas. Então sabem que devem pintar as massas de cor acompanhando um determinado 

ângulo. É um aprimoramento.  

Nas classes do sétimo e oitavo ano, que são classes mais adiantadas, pode-se fazer uso de 

uma técnica mais estruturada fazendo acabamento a lápis depois da aquarela seca. Se bem 

que depende sempre do amadurecimento da classe, que pode ocorrer mais cedo. (Professora 

Riva, entrevista) 

 



229 

 

Aquarela 129 – Paisagem noturna em que a única luz está nas janelas dos prédios cinzentos da 

cidade. Sugere um amanhecer com promessa de chuva e frio. Pela posição da luz poderia ser 

amanhecer. O mais notável é uso da perspectiva linear na composição. O uso do preto inicia...  

 

Aquarela 130 – Esta cena é vespertina e mostra uma angulação diferente que parece ser da 

mesma paisagem anterior. O céu azul cheio de nuvens e o sol avermelhado refletindo nas 

paredes dos edifícios em tons rosados sugerem uma tarde quente de verão ou final de 

primavera, pois as sacadas de um dos prédios tem jardineiras floridas. As paredes cinzentas 

indicam o lado da sombra e ajudam a compor a atmosfera. Luz e sombra ajudam a compor a 

perspectiva do ambiente amenizando suas linhas também com as flores, as nuvens e o sol. 



230 

 

 

Aquarela 131 – Uma noite de lua cheia numa foto em preto e branco? Do alto do edifício uma 

figura humana observa a lua... A perspectiva cria outro ambiente sobre um mesmo tema 

urbano e sua luz e sua sombra. O cinza e, finalmente o preto, que só no oitavo ano passa a ser 

usado pelos alunos.   

 

Aquarela 132 – Na última cena urbana, a escuridão da noite é amenizada pelo céu azul escuro 

e pelas janelas acesas coloridas de amarelo. O tom cinza e o preto perdem um pouco de sua 

força de sombra e é possível ver luz. A parede amarela, que pode ser um luminoso de 

publicidade, reflete luz sobre os prédios em frente. 



231 

 

 

Aquarela 133 – Figura humana, mostrando uma elaboração muito maior do que as 

representações que surgiram no 5º ano ou mesmo no 7º. 



232 

 

 

Aquarela 134 – Figura humana, mostrando uma elaboração muito maior do que as 

representações que surgiram no 5º ano ou mesmo no 7º. 



233 

 

 

Aquarela 135 – Figura humana, mostrando uma elaboração muito maior do que as 

representações que surgiram no 5º ano ou mesmo no 7º. 

 



234 

 

Mas a cor tem essa função, de dizer onde que você vai colocar mais peso, onde você vai 

colocar mais leveza... Ou se fiz um céu muito pesado, como é que tem que ser essa terra? 

Porque, senão, se ficar uma terra muito frágil, não sustenta esse céu. Tem que haver um 

equilíbrio. Então sempre é a busca de um equilíbrio. O equilíbrio não é parado, o parado é 

morto, não é? É quando os pratos da balança estão alinhados”. (Professora Riva, entrevista) 

[aqui eu faço um comentário com a professora Riva sobre as estruturas do imaginário, que são 

estruturas dinâmicas, como afirma Durand (1997)] 

A Professora Riva continua – “Não é estática! Na verdade, o que eu vejo, é que todo o 

currículo da escola Waldorf, independente de ser pintura, botânica, não importa o quê! O 

que você trabalha é o que está se passando no interior da criança. Só que você traduz numa 

linguagem científica, digamos que, a partir de qualquer conteúdo que você trabalhar você 

está falando indiretamente do que se passa com a criança, com o indivíduo.” 



235 

 

5 – A relevância das outras práticas artísticas e artesanais  

 

Como já foi descrito no capitulo dois, a Pedagogia Waldorf proporciona aos 

alunos inúmeras práticas artísticas e artesanais durante todo o Ensino Básico. Embora a 

pintura em aquarela seja a única analisada em detalhes nesta pesquisa, não é possível deixar 

de comentar e relacionar alguns trabalhos que contribuem com a própria evolução da pintura 

de cada aluno. A apresentação de alguns trabalhos coletados no material pesquisado pode 

elucidar sua relevância para que se compreenda melhor sua importância no processo cognitivo 

como um todo. 

Uma amostra dos trabalhos manuais, da modelagem em argila, da confecção do 

papiro23 e do desenho de formas e a carvão compõe a apresentação a seguir, com uma 

explicação de sua relação com o desenvolvimento dos alunos e de seu amadurecimento e 

conseqüente domínio da forma, da perspectiva e da técnica. Estas por sua vez denotam a 

aquisição da consciência, entendida como amadurecimento cognitivo, aquisição de 

conhecimento e preparo para o enfrentamento de novas etapas da vida futura. 

Cada modalidade de trabalho está organizada numa seqüência com uma 

descrição das técnicas empregadas e da atividade como se desenvolve em sala de aula. 

Algumas atividades acontecem em espaços apropriados para elas, como os trabalhos manuais 

e as artes aplicadas – modelagem em argila, marcenaria, carpintaria. Atividades como a 

eurritmia e o teatro também precisam de grandes espaços para ocorrer. Outras como a 

aquarela e a confecção do papiro, podem ser organizadas na própria sala de aula, por estarem 

vinculadas aos conteúdos da aula principal e das épocas estudadas. É importante que essa 

                                                           
23

 Nesta pesquisa o papiro apresenta-se como uma das modalidades de trabalho possíveis que foi coletado no trabalho de 
campo. Outras professoras em outras escolas e noutros momentos podem aplicar outras técnicas que sejam relevantes para 
aprendizagem da sua classe.  



236 

 

organização, seja ela dada pelo espaço que se ocupa, seja pelo tempo que se disponha para 

que ela aconteça, ou mesmo por ambos, seja tão eficaz que torne a atividade um ritual 

importante dentro do horário das aulas. Uma sensação numinosa, um quê de sagrado deve 

acompanhar cada uma delas para que o significado e o objetivo real sejam alcançados.  

 

5.1 – Os trabalhos manuais 

 

A aula de trabalhos manuais pode acontecer uma ou duas vezes na semana, de 

acordo com a carga horária de cada ano escolar. Pode ser ministrada dividindo-se a turma em 

duas, alternando-se as mesmas com outro conteúdo, como música ou língua estrangeira. A 

professora responsável pelas aulas acompanha a turma durante todo o ensino fundamental ou 

por metade dele. No caso da escola onde se realizou a pesquisa de campo, havia na ocasião 

duas professoras, uma que seguia até a quarta série e outra que dava continuidade nas séries 

seguintes até o oitavo ano. Não foi possível obter entrevistas na ocasião da coleta de dados, 

porém a formação básica na Pedagogia Waldorf obtida na ocasião da pesquisa de mestrado e a 

participação num grupo de estudos práticos oferecidos para mães na Escola Waldorf Anabá 

me permitem fazer um relato da dinâmica dessas aulas. 

Sua função é direcionada ao amadurecimento dos sentidos em relação ao 

espaço e ao movimento dentro dele. Também se destina a desenvolver a motricidade, 

paralelamente às outras atividades que se voltam para esta finalidade. O conhecimento de 

atividades diferenciadas que a humanidade inventou como expressão estética e utilitária 

também torna este aprendizado relevante do ponto de vista cultural, social e antropológico.  



237 

 

Desta maneira, o tricô trabalhado com duas agulhas no primeiro ano 

desenvolve o sentido de lateralidade de forma natural. A passagem dos pontos de uma agulha 

para a outra a relação da mão direita com a esquerda. Uma imagem da passagem dos pontos 

como se fossem carneirinhos que pulam uma cerca envolve a atividade no clima de conto de 

fadas, tipo de narrativa correspondente a essa faixa etária. O trabalho com as cores, a 

persistência diante das dificuldades do trabalho e o sentimento de realização obtido ao final 

do trabalho completam a experiência proporcionada pela atividade. A utilidade e a beleza do 

produto final sempre são importantes. 

 

Pequenos trabalhos realizados pelos alunos são apresentados na exposição 

organizada no evento de final de ano chamado Bazar de Natal24, na escola pesquisada. Na 

coleta de material realizada durante o bazar pude constatar a intensa motivação a que as 

crianças podem chegar, pela produção numerosa que estava exposta em cada classe. Na sala 

de primeiro ano podiam ser vistos inúmeros pastores e pastoras com seus rebanhos de 

carneiros, criação de porquinhos e galinhas, cavalos, bois e vacas. Neste momento a 

decoração do espaço pela professora com ajuda de mães da classe e até de alguns alunos traz 

um encanto especial ao trabalho que levou o ano todo para ser concluído. 

                                                           
24 Na escola pesquisada, como em todas as Escolas Waldorf, este evento é parte integrante do calendário escolar. 



238 

 

 

No segundo ano o trabalho produzido é o crochê. Inicialmente o crochê feito 

com os dedos desenvolve a motricidade fina que será de grande valia para o aprimoramento 

da escrita e do desenho. O trabalho com a agulha vem em seguida e o crochê de grampo 

também pode ser feito. A produção inclui utilidades como pequenas toalhas, bolsinhas, 

carteiras e pegadores de panela. Com o crochê de dedos foram feitos os suportes para vasos. 

Os objetos produzidos são belos e úteis, conforme foi visto no capitulo dois. E a exposição 

fotografada mostra isso.  

 

 



239 

 

No terceiro ano o tricô volta novamente como atividade. São confeccionadas 

bonecas que terão cabeças de pano. Elas são feitas com a imagem e a semelhança de uma 

criança. No primeiro ano as crianças faziam ponto ‘meia’ e no terceiro ano aprendem o ponto 

‘tricô’. O ponto ‘meia’ forma a letra ‘V’ e pode ser chamado de ponto velho. O ponto tricô 

forma um cordão que lembra a letra ‘N’ e é chamado de ponto novo. As crianças podem 

escolher as cores para compor o corpo que é formado pela roupa tricotada. Podem fazer um 

menino ou uma menina, cabelos curtos ou longos. Um detalhe importante é que a cabeça deve 

ser feita pela mãe ou pela professora, pois dentro dela será escondido o segredo que fará com 

que a criança adquira conhecimentos ao longo de sua trajetória escolar. É importante também 

que essa cabeça seja tão firme como o crânio humano é em relação o corpo. Estes 

procedimentos são cumpridos num ritual. As crianças não participam da confecção das 

cabeças, apenas são informadas de que o segredo foi posto dentro de cada uma delas. 

Novamente o encantamento exerce uma magia através desse segredo que não é revelado. A 

imaginação tem uma ancoragem na realidade através do produto do trabalho das crianças.  

 

O trabalho no quarto ano é feito em étamine, um tecido apropriado para a 

execução do ponto cruz. Uma das técnicas empregadas consiste em desenhar primeiro o que 

se vai bordar depois. A cruz é um eixo que aponta em quatro direções, a criança aos dez anos 



240 

 

está se abrindo para o conhecimento do mundo. Ela deixa de se perceber unida a esse mundo 

para percebê-lo como apartado de si mesma. Aprender a se voltar para várias direções torna-

se fundamental. Outra coisa que pode ser aprendida é a simetria. Numa folha dobrada em 

quatro a criança faz um desenho em que as partes são simétricas duas a duas. Cada lado repete 

as cores e as formas do seu oposto. Este desenho vai servir de base para o bordado que pode 

ser depois usado como dois lados de uma bolsa ou de uma almofada. Outra modalidade do 

trabalho consiste em desenhar paisagens com motivos geométricos.  

 

 

A contagem dos pontos para produzir as simetrias ou as formas que compõem 

a paisagem, também é importante, pois exige a concentração e atenção durante a execução do 



241 

 

bordado. O ponto cruz repetido constantemente ao longo do trabalho traz domínio da força de 

vontade. Ele delimita as formas às linhas retas. Habilidades para o aprendizado da matemática 

e da geometria que serão requisitos para a aquisição desses conhecimentos acabam sendo 

assimilados sem que o esforço seja apenas intelectual, pois o físico e o anímico estão se 

equilibrando nessa atividade manual. Costurar a bolsa ou almofada à mão desenvolve 

habilidades com tesouras, linha e agulha, que serão exercitadas cada vez mais ao longo dos 

próximos anos.  

 

 

No quinto ano a atividade volta a ser o tricô, mas dessa vez o desafio é 

trabalhar com cinco agulhas. São confeccionadas meias, e luvas, acessórios para aquecer o 



242 

 

próprio corpo. O preparo de duas peças iguais leva à observação da simetria e ao esforço por 

reproduzi-la na própria atividade. O eixo trabalhado com o ponto cruz se move e cria a 

circularidade do movimento. Talvez seja por isso que na aula de geometria as crianças são 

capazes de criar seus próprios compassos, como descreve a Professora Marta em sua 

entrevista.       

 

 



243 

 

 No sexto ano são confeccionados animais de pano. A criança entra em contato 

com livros e gravuras de animais e escolhe aquele com o qual se identificar melhor. Depois 

disso, ela vai desenhá-lo algumas vezes, tomando contato com o bicho escolhido. A 

observação goethianística acontece aqui, para que a reprodução em tecido seja a melhor 

possível. O molde é desenvolvido a partir dos desenhos. Da imagem plana surge o animal 

tridimensional, aliando a experiência da geometria e do desenho de sombras. 

No sétimo ano inicia-se a produção do vestuário na atividade de costurar. O 

sapato é a primeira confecção elaborada. Cada aluno vai desenhar o molde a partir da medida 

da planta de seu próprio pé, calculando a medida e a forma apropriada, buscando confeccionar 

um calçado que lhe sirva. Às vezes o sapato só ficará pronto quando o aluno já cresceu e não 

poderá mais ser utilizado, mas a vivência de fazê-lo é o mais importante.  

No oitavo ano a atividade de costura se intensifica com o conhecimento do 

funcionamento da máquina de costura com pedais. Este mecanismo vai ser compreendido 

pelos alunos para que sua habilidade física para mover a máquina se desenvolva. A história 

dessa máquina e sua importância social também são ensinadas aos alunos. Eles aprendem 

técnicas variadas costurando almofadas, sacolas, bolsas, lençóis, aventais e outras peças úteis 

para o dia a dia. À medida que sua destreza aumenta poderão costurar peças de vestimenta 

como blusas, camisas e coletes. O conserto, o remendo e o passar são atividades que são 

ensinadas para desenvolver o conhecimento dos tecidos diversos e seu emprego para variados 

fins, obtendo uma visão abrangente da costura e dos materiais necessários para fazê-la. 

Outras atividades como marcenaria, ourivesaria, tecelagem, escultura em 

pedra, argila, horticultura, jardinagem, culinária são praticadas na escola pesquisada, porém 

não foram abordadas por não terem sido acompanhadas durante a coleta de material de campo 

ou por não pertencerem ao currículo do primeiro ao oitavo ano. 



244 

 

5.2 – Desenhos de Formas, Geometria e Teoria de Luz e Sombra  

 

O desenho de formas, como já foi mencionado no capítulo dois, é muito 

importante para a motricidade infantil. Ele alia a destreza manual com a conscientização das 

varias direções do espaço através do uso de linhas horizontais, verticais, diagonais e curvas. 

Com isso os ângulos e formas geométricas aparecem e se entrelaçam deixando surgir 

simetrias e assimetrias. O desenho de formas proporciona a aprendizagem por meio de 

imagens desenvolvendo a visão interior e o pensar sem deixar o predomínio do trabalho 

intelectual se estabelecer. Com isso se obtém grande autonomia e mobilidade para a 

imaginação. As simetrias e assimetrias permitem o trabalho de polaridades possibilitando 

equilíbrio e harmonia. 

 

 



245 

 

 

 

O desenho de formas conduz à possibilidade de se exercitar a geometria à mão 

livre. A vivência do teorema de Pitágoras com triângulos recortados em papel de diversas 

cores, ou feitos com folhas dobradas é uma das maneiras de tornar a experiências com a forma 

geométrica mais gratificante e enriquecedora, permitindo a transição da relação com a forma e 

com o espaço para um estágio descritivo compreendido pelo pensar sobre a figura observada. 

Somente no sexto ano inicia-se a utilização dos os instrumentos e posteriormente das 

fórmulas de cálculos geométricos. O trecho da entrevista abaixo ilustra a atividade.  



246 

 

 

 

 Na época de geometria, a gente não usa instrumentos, no 5º ano. Então, no começo eles 

olharam o círculo na lousa... e a gente faz à mão livre, embora tenha o compasso de lousa, o 

professor faz como ele sabe, não é? No começo eles olhavam o círculo, e não – eu não vou 

conseguir fazer um círculo tão perfeito. Aos poucos, pelo exercitar, eles conseguiram chegar 

a círculos muito perfeitos. Só que, além disso, e houve uma coisa – pra mim, que não fui 

aluna Waldorf foi muito especial – que foi o fato de eles inventarem instrumentos próprios 

para fazer os seus desenhos.  



247 

 

 

 

Houve um dia em que eu os deixei usarem os instrumentos inventados para fazer círculos, por 

exemplo. Então eles entenderam o mecanismo do centro, periferia, da eqüidistância do centro 

aos pontos da circunferência; entenderam perfeitamente este movimento por vivências 

corpóreas e outras mais; a partir daí eles inventaram seus instrumentos. O dedo, com uma 

fitinha que amarrava na caneta, enfim “n” maneiras. Eu mesma nunca tinha pensado... Eu 

estou sem compasso aqui no meio do nada, posso colocar o dedo assim??? No máximo usaria 

um prato... Mas posso por um fio no meio e medir. Eles por eles suscitaram meios e 

procuraram coisas pra fazer. Isto, eu acho que ocorre graças a essa multiplicidade de 

percepções que eles têm de que as coisas podem acontecer de muitas formas. 



248 

 

 

 

E dentro disso também tem outra coisa: há a busca pelo belo, a busca pelo equilíbrio, porque 

você pode olhar o círculo e falar: ah! Pode ficar daquele jeito. Mas não! Há uma busca 

natural pelo belo, pelo equilíbrio, tende a esse movimento. Por isso são bem importantes 

estas vivências como esta e outras que se fazem e levam a perceber coisas que no dia a dia  

nem se percebe que é por causa daquilo que acontece.”      (trecho da entrevista da professora 

Marta que fala sobre a geometria sem instrumentos)       



249 

 

 

 

 

A teoria da luz e da sombra traz o estudo de fenômenos da física aliados ao 

estudo da geometria, por meio de desenhos feitos com giz ou com carvão. Uma proposta 

utilizada é o estudo da projeção da sombra de uma esfera em diversos planos, estando ela em 



250 

 

repouso ou pairando sobre os mesmos. Ou sua projeção sobre uma parede. Desta maneira são 

percebidas situações de ocupação do espaço e da luz e os efeitos que causam a sombra. Os 

elementos básicos do desenho em perspectiva são elaborados, introduzindo-se o conceito de 

horizonte e de ponto de fuga. Esta contribuição do desenho se reflete na produção das 

aquarelas como é possível observar pela análise das mesmas. 

      

  

 



251 

 

5.3 – A confecção do papiro 

Esta vivência pode ser melhor compreendida pela transcrição da entrevista da 

Professora Marta, entremeada pelas fotos dos papiros feitos pelos alunos, coletados durante o 

trabalho de campo. 

“Era época de História no 5º ano, e foi nesta época na qual se trabalho as antigas 

civilizações; então, no final dessa época a gente estudou o Egito. E quando a gente começou 

a trabalhar com o Egito, começou a acompanhar junto com isso a toda a descoberta da 

escrita, que já vinha surgindo um pouquinho antes, como ela foi se transformando e aonde 

eles começaram a colocar os registros dessa escrita. E aí a gente chegou ao papiro. E 

quando isso aconteceu, fizemos a vivência prática de como se fazia de fato um papiro. A 

gente tentou reproduzir um pouco da vivência, que era feita naquela época; e aí a gente 

cortou – eles mesmos ajudaram a cortar os papiros todos, e então a gente fazia isso um 

pouquinho por manhã; todas as manhãs. E até então quando a gente conseguiu começar a 

operação – que foi a que durou mais tempo, que é a operação de macerar o papiro. Nesta 

operação eles tinham que tomar muito cuidado, mas ao mesmo tempo tinham que empregar a 

força e utilizar também um material que era mais ou menos pesado; era um martelo de 

madeira usado sobre uma prancha, também de madeira, onde eram alinhados os filetes de 

papiro nos quais eles punham uma capa protetora por cima pra poder bater nestes filetes. E 

nisso a gente teve alguns casos em que a força foi demais, e então o papiro se estraçalhou e 

se teve que recomeçar o processo; e alguns que não conseguiram fazer com que ele 

achatasse...  

 



252 

 

Então foram várias descoberta de como dosar delicadeza e força e que eles tiveram que estar 

lidando proposta. Eles adoraram fazer e no final, depois de ter colocado os filetes um ao lado 

do outro, alinhados, eles passaram para a pintura. Chegou-se então nesse processo final. 

Como a gente estava vendo a evolução da escrita, trabalhou-se um nome que se quisesse 

colocar, como se fosse uma plaquinha de nome, alguma coisa assim, no papel. Aqui, então, a 

gente tem registros de nomes que estão escritos em hieróglifos. Alguns fizeram o nome do pai 

ou da mãe, porque quiseram presenteá-los, outros seu próprio nome. Em classe eles já 

haviam treinado fazer esta grafia, porque a gente tinha feito outras vivências só com a grafia 

no papel comum; e aí, quando eles vieram passar para cá, no papiro, se vivenciou a 

confecção do papel dos egípcios, que é o antigo papiro, e depois da colocação das letrinhas, 

dos caracteres, que na verdade não são letras ainda, dos caracteres no papiro. O que 

também foi um processo delicado, porque as letras são pequenas, e o papiro ficou pequeno 

também.  

 

 

Então a gente teve uma experiência de que a qualidade do papiro, e isso nós não sabemos 

bem porque, a qualidade dele poderia ter gerado um trabalho mais fino; e ele veio muito 

seco. Então a gente teve que lidar com essa dificuldade. Aqui você vê este trabalho trançado 

– e veja que a espessura ficou muito mais fina. Entre os deles, o que a gente pode ver: há 



253 

 

alguns mais finos e há outros que não são! Este aqui, por exemplo, ficou bem maceradinho, 

mas não adquiriu a delicadeza... Isto é uma questão da própria planta ter ou não a umidade 

necessária. Creio que depois do corte, e imediatamente, tem que se fazer algum tratamento, 

colocar na água, ou algo pra conservar a umidade interna e se possa então adquirir a textura 

delicada. Por aqui a gente tem vários lugares onde pode ser encontrado o papiro, porque ele 

nasce onde tem muita água... Há alguns terrenos que tem papiro. Este aqui a gente comprou, 

porque não foi fácil de encontrar; eu queria repetir a experiência fazendo um papiro maior 

para que eles pudessem fazer um desenho mesmo, e não a escrita, mas a gente não encontrou 

e o preço é um pouco alto, então a gente ficou com essa experiência. Hoje em dia o papiro 

tem sido muito usado em jardinagem, paisagismo, inclusive para decoração fazendo vasos 

ornamentais para festas se coloca o papiro e isto encarece o produto. Mas como ele é de uma 

região alagada, originalmente, as margens do Nilo, a gente encontra por aqui, em alguns 

terrenos que têm muita água.  

 

 

Agora o interessante é que todos gostaram muito de fazer, mas os meninos gostaram muito da 

tarefa primeira de amassar o papiro – porque você tem esse enfoque sobre o feminino e o 



254 

 

masculino – e as meninas gostaram muito da pintura. E também entre os meninos e meninas, 

você percebia, de acordo com o temperamento, etc., as qualidades do feminino e do 

masculino, no jeito de amassar, no jeito de colocar, de juntar os filetes, as fatiazinhas do 

papiro e de organizar toda a tarefa. Foi um processo bastante interessante sobre 

polaridades. Sobre a interação deles durante o processo, na classe, eles são todos muito 

amigos. Em todos os processos, sem exceção, eles se ajudam bastante. Então houve essa 

interação. A princípio estava cada um ocupado com o seu trabalho, porque era novidade. A 

partir do momento em que alguns já dominaram a técnica, na medida do possível, ai eles já 

conseguiram ajudar as outras crianças que precisaram, e aqueles que precisaram refazer 

também. Um com mais força, outro com mais delicadeza... cada qual apresentando suas 

habilidades. 

 

 



ERROR: stackunderflow

OFFENDING COMMAND: ~

STACK:


