
1 
 

UNIVERSIDADE DE SOROCABA 

PRÓ-REITORIA ACADÊMICA 

PROGRAMA DE PÓS-GRADUAÇÃO EM EDUCAÇÃO 

 

 

 

 

 

Elaine Marasca Garcia da Costa 

 

 

 

SAÚDE NA EDUCAÇÃO: 

INDÍCIOS DE CONGRUÊNCIAS ENTRE 

SALUTOGÊNESE E PEDAGOGIA WALDORF 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

Sorocaba/SP 

2017 

 

 



2 
 

Elaine Marasca Garcia da Costa 

 

 

 

 

 

SAÚDE NA EDUCAÇÃO: 

INDÍCIOS DE CONGRUÊNCIAS ENTRE 

SALUTOGÊNESE E PEDAGOGIA WALDORF 

 

 

 

 

 

Tese apresentada à Banca Examinadora 
do Programa de Pós-Graduação em 
Educação da Universidade de Sorocaba, 
como exigência parcial para obtenção do 
título de Doutor em Educação. 

 

Orientadora: Profª Drª Vilma Lení Nista-
Piccolo. 

 Co-orientador: Prof. Dr. Jonas Bach Jr. 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

Sorocaba/SP 

2017 

  
 



3 
 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 
 

 
Ficha Catalográfica 
 

 
 
 
 

 
              
 Costa, Elaine Marasca Garcia.  
C871s        Saúde na educação : indícios de congruências entre Salutogêne- 
              se e Pedagogia Waldorf / Elaine Marasca Garcia da Costa. --   

Sorocaba, 2017. 
307f. 
  
Orientadora: Profa. Dra. Vilma Lení Nista-Piccolo. 
Co-orientador: Prof. Dr.Jonas Bach Jr. 
Tese (Doutorado em Educação) - Universidade de Sorocaba, 

Sorocaba, SP, 2017.  
 

1. Educação para a saúde. 2. Waldorf - Método de educação. 
Salutogênese. I. Nista-Piccolo, Vilma Lení, orient. II. Bach Jr., Jonas, 
co-orient. III. Título. IV. Indícios de congruências entre Salutogênese 
e Pedagogia Waldorf. V. Universidade de Sorocaba.  

 

 



4 
 

 

 



5 
 

 

 

 

 

 

 

  

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

A 

Yolanda, minha mãe; 

Benedita, minha avó; 

Catarina e Maria Lúcia, 

minhas professoras. 

 

 

 

 



6 
 

AGRADECIMENTOS 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

A todos que, direta ou indiretamente, 

                       participaram desse trabalho, 

                                               física, 

                                                          anímica 

                                                                          ou 

                                                                                 espiritualmente. 

 

 

 

 

Esta pesquisa também é fruto de cooperação científica entre a Universidade de 

Sorocaba e a Alice Salomon Hochschule Berlin – Alemanha. 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 



7 
 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

Quando a natureza sadia do homem atua 

como um todo; quando ele se sente no 

mundo como um todo grande, belo, digno e 

valioso; quando o bem estar harmonioso 

lhe proporciona um encantamento livre, 

então o próprio Universo, se pudesse sentir 

a si mesmo, alegrar-se-ia como se tivesse 

cumprido sua missão, admirando o auge de 

sua evolução e de sua essência (GOETHE). 

 

 



8 
 

RESUMO 

 

Este estudo discute a relação “Saúde na Educação”, apontando as 
possibilidades de a saúde ser construída em paralelo com a educação, referenciado 
pelos conceitos de Salutogênese, de Aaron Antonovsky e Pedagogia Waldorf, de 
Rudolf Steiner. A Pedagogia Waldorf, desde a sua concepção em 1919 na 
Alemanha, propõe um ensino integralizador, abarcando as dimensões física, 
psíquica e espiritual, dirigindo suas atividades no cotidiano escolar, de modo a não 
dissociar Pensar, Sentir e Querer, habilitando-se, segundo seu criador, como um 
ensino de caráter sanador. A Salutogênese oferece um novo olhar para a geração e 
promoção de saúde, o que, para Antonovsky, consiste num aprendizado constante 
projetado na formatação de um fator orientador da saúde – o Senso de Coerência –, 
e suas três características: inteligibilidade, manuseabilidade e significância. O 
objetivo é aliar os conceitos de Pedagogia Waldorf e Salutogênese, buscando 
possíveis congruências entre ambos, sugerindo que práticas pedagógicas coerentes 
com um desenvolvimento integral do ser humano são potenciais portadoras de um 
caminho para a saúde. A pesquisa assumiu uma abordagem metodológica 
qualitativa, visando observar, analisar e interpretar atividades docentes no cotidiano 
de uma escola Waldorf no Brasil e duas na Alemanha, onde obteve o suporte 
acadêmico da University of Applied Sciences - Alice Salomon Hochschule - Berlin. 
Os dados foram interpretados com base no Paradigma Indiciário, que permitiu o 
levantamento de indícios a partir das observações e entrevistas com professores 
dos anos iniciais do Ensino Fundamental das três escolas Waldorf. Os achados 
demonstram que os professores pesquisados conduzem suas atividades 
respeitando os ritmos e o desenvolvimento físico, anímico e espiritual dos alunos, 
organizando-se de maneira a estimular igualitariamente Pensar, Sentir e Querer, 
concorrendo para a proposta de integralidade, base para o desenvolvimento 
saudável. Cem por cento dessa amostra de professores concordaram que a 
Pedagogia Waldorf privilegia a saúde dos educandos, aspecto confirmado pelas 
observações e entrevistas. Considera-se que, por sua abrangência, suas 
especificidades e coerência metodológica, a Pedagogia Waldorf reúne uma estrutura 
de ensino que pode ser considerada salutogênica.  
 
Palavras-chave: Salutogênese. Pedagogia Waldorf. Senso de Coerência. 
Educação/Saúde. Cotidiano Escolar. 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 



9 
 

ABSTRACT 

 

This study discusses the relationship "Health in Education", pointing out the 
possibilities of health being built in parallel with education, referenced by the 
concepts of Salutogenesis, Aaron Antonovsky and Rudolf Steiner Waldorf Pedagogy. 
The Waldorf Pedagogy, since its conception in 1919 in Germany, proposes an 
integrating teaching, encompassing the physical, psychic and spiritual dimensions, 
directing its activities in the school daily life, so as not to dissociate Thinking, Feeling 
and Willing, qualifying, according to its creator, as a teaching of healing character. 
Salutogenesis offers a new look at health generation and promotion, which for 
Antonovsky, consists of a constant learning designed in the format of a health 
guiding factor - the Sense of Coherence - and its three characteristics: intelligibility, 
manuseability and significance . The objective is to ally the concepts of Waldorf 
Pedagogy and Salutogenesis, seeking possible congruences between them, 
suggesting that coherent pedagogical practices, with an integral development of the 
human being are potential carriers of a path to health. The research took a qualitative 
methodological approach, aiming at observing, analyzing and interpreting teaching 
activities in the daily life of one Waldorf school in Brazil and two in Germany, where it 
obtained the academic support of the University of Applied Sciences - Alice Salomon 
Hochschule - Berlin. The data were interpreted based on the Indiciary Paradigm, 
which allowed the collection of evidence from the observations and interviews with 
teachers of the initial years of Elementary Education of the three Waldorf schools. 
The findings show that the researched teachers conduct their activities respecting the 
rhythms and the physical, psychological and spiritual development of the students, 
organizing themselves in a way that stimulates to Think, Feel and Will, poiting to the 
integrality proposal, a basis for healthy development . One hundred percent of this 
sample of teachers agreed that the Waldorf Pedagogy privileges the health of the 
students, a fact confirmed by the observations and interviews. It is considered that 
due to its comprehensiveness, its specificities and methodological coherence, 
Waldorf Pedagogy brings together a teaching structure that can be considered 
salutogenic. 

Key words: Salutogenesis. Waldorf Pedagogy. Sense of Coherence. 
Education/Health. School Daily Life. 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 



10 
 

ZUSAMMENFASSUNG 
 

 

Diese Studie erötert die Beziehung „Gesundheit in der Bildung“ und weist auf 
die Möglichkeiten einer Strukturierung der Gesundheit hin, die parallel mit der 
Bildung verstanden werden kann, durch die Begriffe  der Salutogenese, von Aaron 
Antonovsky und der Waldorfpädagogik, von Rudolf Steiner. Die Waldorfpädagogik, 
seit seiner Gründung im Jahr 1919 in Deutschland, schlägt eine ganzheitliche 
Bildung vor, die die körperlichen, seelischen und geistigen Dimensionen umfasst, 
und ihre Aktivitäten in der Schule lenkt, um nicht das denken, das fühlen und das 
wollen von einander zu trennen, damit sie als Erziehungsmethodik eine Lehre des 
heilenden Charakters sein kann. Die Salutogenese bietet einen neuen Blick auf die 
Erzeugung und Förderung der Gesundheit, die für Antonovsky in ein ständiges 
Lernen besteht, und das Kohärenzgefühl als orientierender Faktor der Gesundheit 
zeigt mit seinen drei Eigenschaften: Verstehbarkeit, Handhabbarkeit und 
Sinnhaftigkeit. Das Studiesziel ist es, die Konzepte der Waldorfpädagogik mit 
Salutogenese zu verbinden, mögliche Kongruenzen zwischen beide zu suchen, und 
darauf hinzudeuten, dass die Unterrichtspraktiken in Einklang mit einer 
ganzheitlichen menschlichen Entwicklung, potentielle Träger von einem Weg zur 
Gesundheit sind. Die Forschung wurde mit einem qualitativen methodischen Ansatz 
verwirklicht und hat die Lehrtätigkeit im Alltag einer Waldorfschule in Brasilien und 
zwei in Deutschland beobachtet, analysiert und interpretiert, mit einer 
wissenschaftliche Begleitung der Alice Salomon Hochschule - Berlin. Die Daten 
wurden auf der Grundlage des Evidencial Paradigm interpretiert, dass die Sammlung 
von Evidenzen aus den Beobachtungen und Interviews mit Lehrern der ersten Jahre 
der Grundschulbildung der drei Waldorfschulen ermöglichte. Die Ergebnisse zeigten, 
dass die befragte Lehrer ihre Aktivitäten in Übereinstimmung mit den Rhythmen und 
die körperliche, seelische und geistige Entwicklung der Schüler führe, damit sie 
selbst organisieren, um ebenso das denken, das fühlen und das wollen zu fordern, 
beitragend für das ganzheitliche Erziehungsziel auf die Basis einer gesunden 
Entwicklung. Hundert Prozent der Lehrer waren sich einig, dass die 
Waldorfpädagogik die Gesundheit der Schüler privilegiert, was durch die 
Beobachtungen und Interviews bestätigt wurde. Es wird angenommen, dass die 
Waldorfpädagogik aufgrund ihres Umfangs, ihrer Spezifitäten und methodologischen 
Kohärenz eine Lehrstruktur zusammenführt, die als salutogenetisch betrachtet 
werdenkann. 
 
 Schlüsselwörter: Salutogenese. Waldorfpädagogik. Kohärenzgefühl. 
Bildung/Gesundheit. Schulalltag. 

 
 
 

 

 

 

 

 

 

 



11 
 

 

SUMÁRIO 

 

 

1 INTRODUÇÃO ....................................................................................................... 14 

2 A PEDAGOGIA WALDORF: CONCEPÇÕES E FUNDAMENTOS ........................ 25 

2.1 Da Antroposofia à Pedagogia Waldorf ................................................................ 25 

2.1.1 No contexto brasileiro ....................................................................................... 30 

2.2 O que é a Pedagogia Waldorf ............................................................................. 32 

2.2.1 Suas bases epistemológicas ............................................................................ 38 

2.2.2 A constituição quádrupla do ser humano ......................................................... 42 

2.2.3 A Trimembração: Pensar, Sentir, Querer ......................................................... 45 

2.2.3.1 Integralização teórico-prática da trimembração ............................................. 50 

2.2.3.2 Trimembração e o desenvolvimento da saúde .............................................. 56 

2.2.4 O desenvolvimento humano ............................................................................. 59 

2.2.4.1 Os setênios ................................................................................................... 62 

2.2.4.2 Os temperamentos ........................................................................................ 67 

2.2.4.3 O andar, o falar e o pensar ............................................................................ 72 

2.2.4.4 O ritmo ........................................................................................................... 73 

2.2.4.5 A teoria dos doze sentidos ............................................................................ 77 

2.2.4.6 A função da arte ............................................................................................ 82 

2.3 A escola e o professor Waldorf ........................................................................... 86 

2.3.1 A formação e a atuação do professor Waldorf ................................................. 91 

2.3.1.1 O professor de classe .................................................................................... 99 

2.3.1.2 O ensino em épocas.................................................................................... 100 

2.3.1.3 A Educação Física ...................................................................................... 101 

2.3.1.4 A religião ..................................................................................................... 103 

2.3.1.5 As tecnologias ............................................................................................. 103 

2.3.1.6 A avaliação e o fazer ................................................................................... 107 

2.4 A Pedagogia Waldorf e o foco na Saúde........................................................... 108 

3 A SALUTOGÊNESE E O SENSO DE COERÊNCIA ............................................ 112 

3.1 Histórico e contexto da Salutogênese ............................................................... 113 

3.2 O Senso de Coerência - fio condutor da Salutogênese .................................... 116 

3.2.1 O Senso de Coerência e a Saúde: uma visão crítica ..................................... 119 

3.3 Salutogênese e resiliência................................................................................. 125 

3.4 A Salutogênese e a Promoção de Saúde.......................................................... 129 

 



12 
 

4   A PROMOÇÃO DA SAÚDE ............................................................................... 131 

4.1 Desenvolvimento e direcionamentos ................................................................. 131 

4.2 A Promoção de Saúde nas escolas .................................................................. 136 

4.3 Promoção de Saúde e Pedagogia Waldorf ....................................................... 137 

5   A PESQUISA ...................................................................................................... 139 

5.1 Delineamento da pesquisa ................................................................................ 139 

5.2 Objetivos ........................................................................................................... 140 

5.3 Universo da pesquisa ........................................................................................ 141 

5.3.1 Critérios de escolha ........................................................................................ 142 

5.3.2 Caracterização e procedimentos da coleta de informações ........................... 143 

5.3.3 Características das escolas ............................................................................ 147 

5.3.4 Características dos sujeitos da pesquisa ....................................................... 148 

5.4 Procedimentos metodológicos .......................................................................... 149 

5.5 Método de análise ............................................................................................. 153 

5.6 As descrições e as reduções dos dados ........................................................... 155 

5.6.1 Contextualização das escolas ........................................................................ 155 

5.6.2 Sobre os alunos ............................................................................................. 159 

5.6.3 A dinâmica das aulas ..................................................................................... 161 

5.6.4 Apresentação das observações e das entrevistas ......................................... 163 

5.7 Interpretação – A revelação dos indícios........................................................... 171 

5.7.1 Indícios revelados em atividades e práticas pedagógicas potencialmente .... 172 

promotoras de saúde. ............................................................................................. 172 

5.7.1.1 Sinais sobre as atividades rítmicas como fonte de saúde ........................... 172 

5.7.1.2 Sinais sobre o Pensar, o Sentir e o Querer, vivenciados nas atividades 
docentes como potenciais promotores de saúde ....................................... 177 

5.7.1.3 Sinais sobre a arte e a integração físico, anímico e espiritual como  
bases para um desenvolvimento saudável. ................................................ 181 

5.7.1.4 Sinais sobre o contato com a natureza e o estímulo dos sentidos e 
movimentos como detentores potenciais de saúde .................................... 185 

5.7.2 Indícios revelados nos conhecimentos, nas atitudes e nas competências  
docentes voltados à Salutogênese ................................................................. 189 

5.7.2.1 Sinais que mostram o conhecimento dos professores Waldorf com foco 
na Promoção de Saúde .............................................................................. 189 

5.7.2.2 Sinais que mostram austeridade, afetividade e autoridade do professor 
voltadas à promoção de saúde ................................................................... 193 

5.7.2.3 Sinais que revelam estratégias do professor para evitar estresse e 
estimular os alunos em suas atividades ..................................................... 196 

 



13 
 

5.7.2.4 Sinais que demonstram atuações positivas do professor Waldorf diante 
das dificuldades de aprendizagem dos alunos ........................................... 199 

5.7.3 Indícios revelados na confiança, na liberdade e no autoconhecimento do 
professor como elementos agregadores de manutenção de um ambiente 
saudável ......................................................................................................... 202 

5.7.3.1 Sinais que revelam a confiança do professor na Pedagogia Waldorf ......... 202 

5.7.3.2 Sinais que revelam a liberdade de ação para o professor e para o aluno ... 205 

5.7.3.3 Sinais que revelam o autoconhecimento e as atitudes do professor 
Waldorf, como instrumentos de qualidade em suas atividades. ................. 209 

5.7.4 Indícios revelados na compreensão, no interesse e na participação dos 
pais para um trabalho mais efetivo na Pedagogia Waldorf ............................. 211 

5.7.4.1 Sinais que identificam a participação dos pais na manutenção e na 
promoção de saúde. ................................................................................... 211 

6 SAÚDE E EDUCAÇÃO – UMA ESTREITA LIGAÇÃO ......................................... 214 

6.1 Professores e médicos conduzem atividades sanadoras .................................. 214 

6.2 Coerência gerando saúde ................................................................................. 218 

6.3 Crítica e autocrítica na Pedagogia Waldorf ....................................................... 226 

7 CONSIDERAÇÕES FINAIS ................................................................................. 230 

REFERÊNCIAS ....................................................................................................... 244 

ANEXO A – CURRICULUM DO SEMINÁRIO WALDORF DE SÃO PAULO........... 256 

ANEXO B – ALICE SALOMON HOCHSCHULE – BERLIN – UNIVERSITY OF 
APPLIED SCIENCES .............................................................................................. 257 

APÊNDICE A – MODELO DA CARTA DE AUTORIZAÇÃO DAS ESCOLAS ......... 259 

APÊNDICE B – MODELO DO T.C.L.E. ................................................................... 260 

APÊNDICE C – QUESTIONÁRIO DO PERFIL DO PROFESSOR ......................... 263 

APÊNDICE D – ENTREVISTAS E OBSERVAÇÕES DOS PROFESSORES 2 A 9.
 ................................................................................................................................ 264 

APÊNDICE E – ENTREVISTA COM PROFª. DRª. ROSANA DANTAS .................. 297 

APÊNDICE F – ENTREVISTA COM PROFº DRº LOTHAR KRAPPMANN ............ 301 

APÊNDICE G - ENTREVISTA COM OLGA THEISSELMANN ................................ 305 

 

 



14 
 

1 INTRODUÇÃO 

Sobre a motivação 

Em nosso caminho na área da saúde, passamos por muitos momentos, todos 

com sua peculiar importância em nosso desenvolvimento individual, intelectual e 

social. Porém, nossa história de vida marca-se, profundamente, pelo conhecimento 

e posterior adesão à ciência inaugurada nos primórdios do séc. XX por Rudolf 

Steiner – a Antroposofia. Tendo o ceticismo como característica própria, também 

estimulada, de certa forma, pela ciência hegemônica dominante, encontramos nessa 

ciência, uma nova concepção de ser humano que admite uma coerência, até então 

desconhecida por nós. Na área profissional, o conjunto de conhecimentos que tinha 

como base o sistema tradicional do ensino médico, considerava que o indivíduo na 

frente do médico é um “paciente” – aquele que recebe tanto o diagnóstico como a 

terapêutica, passivamente, ou seja, não participa das decisões a serem tomadas 

sobre as questões de sua saúde.  

A Antroposofia desvendou uma nova e profunda relação com o ser humano, 

um dos fatores que marcou todo o envolvimento posterior de nossa carreira e 

agregou, entre outros esclarecimentos, a certeza de que, o profissional de saúde, 

em qualquer situação ou posição é um educador em potencial. Não se trata de ditar 

atitudes aos indivíduos, mas de auxiliar a construção de uma coparticipação ativa, 

com autonomia e respeito, objetivando conscientizá-los das mudanças necessárias.  

Esse foi um primeiro passo rumo ao interesse pela área educacional. Para a 

Antroposofia, a parceria – Saúde/Educação –, sempre teve uma relação indissolúvel, 

e para nós, esse foi um processo inusitado que despertou a motivação para o 

aprofundamento que ora realizamos. Médicos, terapeutas e professores trabalhando 

juntos, visando ao desenvolvimento integral do indivíduo. 

A Pedagogia Waldorf, derivada dos mesmos pilares sustentadores da 

Antroposofia, traz um sistema de ensino com essa proposta de trabalho conjunto em 

suas escolas. A confirmação dessa premissa está presente na própria constituição 

do colegiado das escolas Waldorf, em que o médico escolar participa ativamente 

nas decisões e nas orientações desde o desenvolvimento dos componentes 

curriculares, até as orientações pontuais para alunos e professores. 



15 
 

Na própria concepção da metodologia de ensino Waldorf, há uma ação 

conjunta desses profissionais o que denota um forte apelo ao desenvolvimento da 

saúde dos educandos. Isso se dá a partir de uma estruturação que contempla, 

igualitariamente, os três processos que ordenam e organizam o mundo interno de 

todos os seres humanos, designados pelas qualidades do Pensar, Sentir e Querer.  

Esta premissa forma a base de atuação dos professores Waldorf, 

vislumbrando que um ensino com tal enfoque concorre para um equilíbrio, pois não 

há privilégio do aspecto unilateral da cognição, concedendo tons e estímulos às 

outras dimensões, em nível de igualdade. 

A partir de um aprofundamento nas questões da Pedagogia Waldorf e da 

interpretação dos pilares que norteiam a Antroposofia, deparamo-nos com o novo 

conceito de saúde – a Salutogênese -, trazido por Antonovsky (1997) desde a 

década de 1960. Há nesse conceito um paralelismo na maneira de conceber o 

desenvolvimento humano, pois preconiza que a saúde é um aspecto da vida 

passível de aprendizado. Segundo essa teoria, a geração e a promoção de saúde 

devem ser desenvolvidas por meio de ambientes e atitudes saudáveis, os quais  a 

criança vivencia desde sua infância, o que inclui, necessariamente, o período 

escolar institucionalizado. A questão principal da Salutogênese é: identificar o que 

mantém as pessoas saudáveis, apesar da presença constante de potenciais 

estressores. (Antonovsky, 1997) 

A partir desses postulados, é possível imaginarmos que um ensino que 

propõe buscar o equilíbrio das forças cognitivas, emocionais e volitivas, apontando 

para um desenvolvimento integral, possa criar um caminho que desemboque em 

desenvolvimento saudável? Essa foi a questão base para nosso estudo, que 

encontrou outros pesquisadores, percorrendo caminhos semelhantes, especialmente 

em solo europeu, atuando sobre o mesmo tema (MARTI, 2003; HUECK, 2014; 

SOBO, 2014). 

As concepções trazidas nesse texto têm como base o pensamento de Rudolf 

Steiner. Ele apresenta perspectivas científicas com uma construção de princípios 

que abrangem todas as dimensões da natureza humana: corpo, alma e espírito.  

Há 40 anos trabalhando no campo da Saúde, obrigatoriamente estamos 

impregnados de nossa práxis, nossos conceitos e vivências que advêm desse lugar. 

Neste estudo o interesse pela Educação passa, em primeiro lugar, por uma conexão 



16 
 

dela com a Saúde, apontando o foco pelo qual se pauta a pesquisa, qual seja, a 

Saúde relacionada ao ensino Waldorf e sua relação com a Salutogênese. 

Na composição desta tese adotamos conceitos de saúde e educação como 

instâncias que se aproximam. A intenção do trabalho é apresentar outras formas de 

olhar para a saúde, para que ela possa ser vislumbrada numa nova perspectiva no 

contexto da Educação, construindo uma relação produtiva e interdependente.  

No mesmo compasso de desenvolvimento da natureza humana, surgem as 

ideias de Maturana e Varella (1995), projetando processos de interações 

colaborativas com objetivos comuns: (Maturana e Varela, 1995) 

O que a ciência abriu a todas as disciplinas e em particular às ciências da 

vida e às ciências sociais, foi não a “verdade” particular de uma nova 

ideologia, mas sim uma nova perspectiva sobre a natureza humana, um 

novo cume a partir do qual podemos visualizar coerentemente o próprio vale 

onde vivemos. Com isso se nos abriu um novo espaço intelectual e 

espiritual, tanto de debates como de renovação pessoal e social, no qual 

deveremos levar até o limite do possível, toda discussão acerca do tema, 

pois a criação de consenso sobre o operar de nossos processos de 

aprendizagem social é vista como a única alternativa válida racional que nos 

resta, para reduzir as tensões sociais e reverter o processo de 

desintegração das sociedades modernas, levando estas últimas em 

contrapartida, a uma construção social de colaboração mútua (MATURANA; 

VARELLA, 1995, p. 22). 

 

Introduzindo o estudo 

 
O desenvolvimento humano em sua integralidade recorre necessariamente à 

qualidade de Saúde e Educação conferidas aos sujeitos no percurso de sua 

existência. Saúde e Educação são dimensões complexas que estão imiscuídas na 

vida de todo ser humano, ganhando sempre novos contornos, orientações e 

influências em seus desenvolvimentos que, invariavelmente, se entrelaçam e se 

subsidiam mutuamente. 

A Educação abrange os processos formativos que se desenvolvem na vida 

familiar, na convivência humana, no trabalho, nas instituições de ensino e 

pesquisa, nos movimentos sociais e organizações da sociedade civil e nas 

manifestações culturais (BRASIL, 1996).  

Educar também significa humanizar, ou seja, auxiliar com mudanças pessoais 

que impulsionem o desenvolvimento e o crescimento pessoal e social (LIMA et al.., 

2000). 



17 
 

Ao se pensar Educação em Saúde, não é difícil confirmar que a informação 

transformada em conhecimento acrescenta recursos aos indivíduos que, assim, 

podem reagir com ações mais adequadas diante de agravos à sua saúde. 

Saúde é um processo e não um estado. Saúde é uma batalha diária, pois 

nosso corpo é um complexo de sistemas com equilíbrio instável e exposto a 

inúmeras influências externas (alimentos, ar, clima, etc.) e influências 

internas (stress, sentir-se incompreendido, invadido, abandonado, etc.) 

(GLÖCKLER, 2007, p. 4).   

 

Segundo Thomas Marti (2003), saúde não é um estado definido por valores 

normatizados, porém por uma singularidade individual. Não há saúde uniforme, cada 

ser humano carrega em si o seu estado de saúde. (Marti, 2003) 

A partir dessas considerações, pode-se propor que saúde depende de forças 

individuais que se constroem durante toda a vida, nas vivências do cotidiano, 

abarcando os espaços escolares institucionalizados, onde os indivíduos, no 

confronto diário com o mundo e suas relações, tecem, fio a fio, seus suportes, 

equilíbrios e desequilíbrios de modo a se posicionarem, ora mais próximos da 

doença, ora mais próximos do estado de saúde. Se considerarmos, como propõe 

Antonovsky (1979), que o estado de saúde é um processo dinâmico que pode ser 

imaginado como um contínuo, no qual num dos lados estaria a saúde e, no outro a 

doença e, entre os dois, estados intermediários de saúde, tantos quanto possíveis, 

teremos que o saudável contém, em certo sentido, um pouco do doente e vice-

versa.  

Antonovsky (1997) inaugura uma nova concepção de saúde, ao propor a 

Salutogênese (origem da saúde), convocando a comunidade dessa área acadêmica 

a se ocupar de maneira igualitária com os processos geradores, mantenedores e 

promotores de saúde, da mesma forma com que pesquisadores se debruçam sobre 

as questões da doença – a patogênese. 

A Salutogênese traz uma contribuição à compreensão dos conceitos de 

saúde e doença. Elas não são duas categorias mutuamente exclusivas, mas, de 

acordo com Antonovsky (1997), formam os polos de uma mesma conexão. Elas 

podem ser consideradas paralelas, medidas uma ao lado da outra, como unidades 

experimentais, subjetivamente descritivas que, certamente, estão em relação, 

integrando uma a outra. A pessoa doente tem componentes de saúde e, 

inversamente, as pessoas saudáveis têm doença ou componentes de falhas de 



18 
 

funcionamento saudável. Portanto, na Salutogênese, saúde e doença, não são 

dimensões estáticas, mas estão mudando constantemente, tanto no indivíduo 

quanto no coletivo (heterostase). 

O novo conceito tem por premissa indagar sobre a origem da saúde e 

entender como o organismo, estimulado adequadamente, aprende a encontrar suas 

próprias forças para manter-se saudável, apesar de vivenciar situações estressoras.  

Considera, por exemplo, procurar entender, como algumas pessoas que 

sobreviveram aos campos de concentração na 2ª Guerra Mundial conseguiram 

manter, em um nível satisfatório, certa integridade física e psíquica. Esses achados 

levaram Antonovsky (1979) a formular a pergunta base da Salutogênese: o que 

mantém as pessoas saudáveis? Essa é uma indagação exatamente oposta ao 

paradigma biomédico dominante – a patogênese –, na qual todas as questões têm 

origem na doença. 

A partir do conceito de Salutogênese, que propõe a construção da saúde 

como um aprendizado contínuo, várias questões podem ser geradas: 

- Será que existe um caminho a ser trilhado por qualquer pessoa para que 

possa atingir tal integridade, mesmo passando por situações extremas de estresse?  

- Se isso for possível, podemos imaginar que deve haver um preparo para 

serem desenvolvidas capacidades que habilitem os indivíduos a lidar com os mais 

diferentes conflitos, mantendo, mesmo assim, sua saúde em nível satisfatório?  

- Seria essa uma situação passível de aprendizado formal?  

- Em caso positivo, há um método pedagógico que consiga abarcar essa 

potencialidade? 

Diante dessas questões, dirigimos nossa atenção para o Método Pedagógico 

Waldorf1, derivado da Antroposofia, que, em sua concepção propõe uma trajetória 

de ensino, prioritariamente de “caráter sanador” (STEINER, 2008a). Esses 

apontamentos geram ainda outros questionamentos: 

- Como deve ser sistematizado um ensino com essas características?  

- Quais competências e habilidades devem ter os professores condutores de 

tal metodologia de ensino? 

- Quais dificuldades estão presentes neste caminho? 

                                            
1
 Por Método Pedagógico Waldorf entenda-se o arcabouço teórico-prático que constitui o sistema de 
ensino denominado “Pedagogia Waldorf”, “Pedagogia Antroposófica” ou ainda a “Pedagogia de 
Rudolf Steiner”. Neste estudo utilizaremos, preferencialmente, o termo Pedagogia Waldorf. 



19 
 

Este foi o ponto de partida para buscarmos compreender, se por esse método 

de ensino é possível propor atividades práticas sistematizadas por um arcabouço 

teórico que promova o desenvolvimento humano em sua integralidade, redundando 

em geração, manutenção e promoção de saúde para os educandos. 

Os estudos sobre essas duas bases teóricas revelam dois conceitos que 

olham para a mesma direção, mirando a geração e a promoção de saúde: a 

Salutogênese, de Antonovsky, e a Pedagogia Waldorf, de Rudolf Steiner. Diante 

dessa realidade, formulamos nosso problema de pesquisa: 

Estão os pressupostos da Salutogênese contemplados no Método 

Pedagógico Waldorf em suas ações didáticas, ou seja, até que ponto as concepções 

e as práticas docentes desse método de ensino propiciam um estado satisfatório de 

saúde aos seus educandos? Quais atividades e experiências vividas pelas crianças, 

no cotidiano das escolas Waldorf, seriam promotoras de saúde? 

A questão é ampla e complexa, pois, enquanto um método pedagógico 

específico – a Pedagogia Waldorf – propõe habilitar um caráter sanador em sua 

forma de ensinar, a Salutogênese de Antonovsky projeta a saúde como 

aprendizado. 

Sabemos que atualmente há diversos seguimentos que tratam do tema 

Educação em Saúde, os quais fazem parte de vários programas de pós-graduação 

no Brasil, como por exemplo, o Programa de pós-graduação stricto sensu “Educação 

nas Profissões da Saúde” da Pontifícia Universidade Católica de São Paulo 

(PUC/SP), alocado no campus Sorocaba.  

As questões da Educação em Saúde podem ser analisadas sob várias 

vertentes, como: a) as que consideram as relações de habilitar profissionais de 

saúde para exercer suas funções em seus postos de trabalho públicos ou privados; 

b) as que se dirigem a potencializar o conhecimento sobre saúde, suas 

consequências e benefícios em ações voltadas diretamente aos sujeitos no intuito 

de clarear e estimular a cocriação nos processos saúde/doença. De um modo geral, 

a Educação em Saúde tem como objetivos, conscientizar, sensibilizar e capacitar os 

alunos desses cursos para a utilização de medidas práticas de promoção, proteção 

e recuperação da saúde (LEVORLINO, 2000). 

Atualmente, ao pensarmos as questões que permeiam a saúde, não podemos 

desconsiderar pelo menos dois aspectos: a) toda a organização cotidiana que 

envolve a vida dos indivíduos  (CARVALHO, 2005), rompendo-se, assim, com a 



20 
 

visão de que saúde é resultante de cuidados médicos; b) a complexidade do 

processo educativo e a multidimensionalidade dos seres humanos em seu 

desenvolvimento (ARAÚJO, 2000). 

Esse é o aspecto inusitado desta pesquisa, qual seja, o enfoque peculiar da 

relação “Saúde na Educação”, demonstrando a possibilidade de a saúde estar 

presente na própria estrutura de ensino. Concomitantemente agrega-se ainda o 

novo conceito de saúde – a Salutogênese –, como direcionador da saúde com vistas 

à atuação na área educacional, antes restrito à área da saúde, questionando se e 

como a saúde pode ser desenvolvida por meio de um processo educativo, de forma 

institucionalizada. Para Sobo (2014), alguns pesquisadores segregam educação e 

saúde, descuidando das relações diretas que possam existir entre as ações 

pedagógicas e a promoção de saúde. Podemos observar esse fato, por exemplo, 

num distúrbio muito discutido atualmente tanto no campo da saúde como da 

educação, que é o Transtorno de Déficit de Atenção e Hiperatividade, conhecido 

como TDA-H. Nos Estados Unidos, 9% das crianças em idade escolar foram 

diagnosticadas com TDA-H. Na França, a porcentagem do mesmo diagnóstico nas 

crianças de mesma faixa etária é de 0,5% (WEDGE, 2015). Diferente dos 

americanos, a abordagem psicossocial com tendência mais holística adotada na 

França permite considerar outras causas como o contexto familiar, escolar, social, e 

até nutricional das crianças, antes da tendência de patologização como fazem os 

americanos. Por outro lado, segundo Wedge (2015), há muitas diferenças nos 

princípios filosóficos que compreendem a Educação Infantil nos Estados Unidos e na 

França, tanto no ensino formal quanto no informal, o que pode apontar possíveis 

influências do entorno da criança como coadjuvante de distúrbios como esse. (Sobo, 2014) 

Outra pesquisa sobre as questões da saúde da criança, desenvolvida na 

Suécia, por Alm et al. (1999) da qual participaram 295 alunos de duas escolas 

Waldorf e 380 alunos de duas escolas públicas da mesma região com idades entre 5 

e 13 anos, teve seu foco na incidência de alergias (bronquite asmática e atopias), 

considerando aspectos diferenciais do ensino e do estilo de vida familiar das 

crianças (alimentação, medicamentos, tipo de atendimento médico). Os 

pesquisadores concluíram que houve um aparecimento significativamente menor de 

alergias em alunos das escolas Waldorf, devido ao estilo de vida antroposófico da 

família: menos uso de antibióticos e antitérmicos, maior tempo de amamentação, 

maior consumo de alimentos naturais, etc (ALM et al., 1999). Nesse caso, a 



21 
 

conquista de um estado de saúde teve influência significativa de uma orientação e 

uma coparticipação advindas do ambiente familiar e associadas às propostas de um 

sistema de ensino. 

Com base nessas pesquisas, podemos observar que os modos nos quais se 

estruturam os caminhos para a educação intra e extraescolar, incluindo o ensino 

Waldorf, têm possibilidades de impactar a saúde.  

Desde sua fundação em 1919 em Stuttgart, Alemanha, o sistema de ensino 

Waldorf se concentra no desenvolvimento integral do ser humano, respeitando-se 

seus ritmos e prontidões, tendo como pano de fundo o cuidado de não se 

dissociarem pensamentos, sentimentos e ações trabalhados como processos 

integralizadores no cotidiano dessas escolas, concorrendo para a formação de um 

adulto, coerente e saudável, respeitando-se sua individualidade. Nesse sentido, a 

proposta da Salutogênese, de Antonovsky (1997), encontra forte eco nessa maneira 

de ver e viver a Educação. Esse autor defende que saúde é um aspecto 

integralizador, passível de aprendizado, que se dá ao longo de toda vida, desde a 

mais tenra idade, no cotidiano intra e extraescolar. É denominada de “Senso de 

Coerência” (Sense of Coherence – SOC), a composição desse aprendizado, que, de 

acordo com suas três características – inteligibilidade, manuseabilidade e 

significância –, norteia as atitudes dos indivíduos diante de potenciais estressores 

durante a vida, e é responsável por uma mobilização ativa do sujeito rumo à solução 

dos problemas cotidianos (ANTONOVSKY, 1979).  

A Organização Mundial da Saúde – OMS – por meio de suas publicações e 

divulgações em eventos enfatiza a necessidade de se aprender a lidar com o 

estresse, apontado como o primeiro sinal detonador de doenças, condição cada vez 

mais presente em nossa época, praticamente em todas as sociedades.  

A relevância em verificar como uma estrutura pedagógica pode, 

potencialmente, ser geradora, mantenedora e promotora de saúde, está também 

pautada no incremento do adoecimento da população mundial. Segundo os 

documentos da Organização Mundial da Saúde – OMS – relativos às linhas mestras 

das macropolíticas orientadoras de promoção de saúde para o século XXI  

(GLÖCKLER, 2003), se continuarmos no mesmo ritmo, em 2100 seremos uma 

sociedade representada por apenas 20% da população com condições de saúde 

para trabalhar, enquanto 80% dependerão de assistência social. 



22 
 

“Para uma estabilidade duradoura da economia é indispensável que haja um 

número suficiente de pessoas sadias. Também por esse motivo, o setor econômico 

está interessado nas concepções salutogenéticas” (GLÖCKLER, 2003, p. 8). 

Assim, justificamos a relevância de se buscarem outros subsídios que 

possam se agregar ao conhecimento já consolidado sobre as questões de um 

estado de vida saudável, como por exemplo através da educação formal.  

Com base nessa realidade é que pretendemos entender se e como um 

sistema de ensino, que realize sua práxis no cotidiano escolar integrando o Pensar, 

o Sentir e o Querer, que, segundo a cosmovisão de Rudolf Steiner tem caráter 

sanativo, pode criar subsídios para pavimentar um caminho para a saúde, 

considerando suas estruturas e desenvolvimentos relacionados ao conceito de 

Salutogênese. 

A partir de um estudo mais aprofundado nessas bases teóricas, podemos 

projetar a presença de indícios que apontam que a Pedagogia Waldorf pode 

fornecer aos seus alunos, por meio de seu método de ensino, substratos para a 

construção de uma vida saudável. Dessa forma, aproximar as duas concepções – 

Salutogênese e Pedagogia Waldorf –, sugerindo possíveis congruências entre elas, 

é a principal proposta deste trabalho. 

Para essa finalidade, foram organizadas observações de atividades 

pedagógicas vivenciadas por alunos e professores dos anos iniciais do Ensino 

Fundamental de três escolas Waldorf (uma no Brasil e duas na Alemanha), 

objetivando: 

 Apresentar a singularidade dos conceitos de Pedagogia Waldorf e 

Salutogênese, sua epistemologia e aplicações nos processos de 

aprendizagem voltados à promoção de saúde. 

 Analisar as aproximações e as relações entre as concepções de 

Salutogênese e Pedagogia Waldorf, e o conceito de Promoção de 

Saúde. 

 Observar as propostas do desenvolvimento do Pensar / Sentir / Querer 

nas atividades pedagógicas do/no cotidiano das escolas Waldorf. 

 Entrevistar professores Waldorf dos anos iniciais do Ensino 

Fundamental das escolas Waldorf, verificando as motivações 



23 
 

presentes em seus discursos, bem como suas concepções de Saúde e 

Educação. 

 Analisar e interpretar os dados das observações e das entrevistas, 

procurando indícios de congruências entre as duas concepções 

apresentadas. 

A partir dos postulados que definem as duas teorias envolvidas, com foco na 

relação estabelecida entre Educação e Saúde, esta tese analisa os dados coletados 

sob a égide da teoria do Paradigma Indiciário de Carlo Ginzburg (1989).  

A fim de atingir fluidez e clareza na apresentação dos fundamentos, optamos 

pela seguinte trajetória:  

Iniciamos com uma apresentação da Antroposofia, de Rudolf Steiner, 

explicitando como dela se derivou a Pedagogia Waldorf, buscando um mergulho em 

suas bases epistemológicas, ou seja, descrevendo os pilares que sustentam esse 

sistema de ensino. Em seguida, são apresentadas as estruturações das escolas 

Waldorf, os diferenciais dos componentes curriculares da formação e da atuação de 

professores para maiores esclarecimentos sobre o contexto da pesquisa. 

A Salutogênese e seu fio condutor, o Senso de Coerência, são descritos 

posteriormente, por meio de suas concepções e críticas a respeito dos seus pontos 

principais que, por serem relativamente recentes, podem ser considerados ainda em 

construção. Na sequência, apresentamos o conceito de Promoção de Saúde e 

possíveis aproximações e relações com a Pedagogia Waldorf e a Salutogênese e, 

como última parte da composição da tese, é feita a apresentação da pesquisa, suas 

bases metodológicas e a descrição dos dados colhidos no trabalho por meio das 

técnicas de observação e entrevistas com professores Waldorf do Ensino 

Fundamental de uma escola no Brasil e duas escolas na Alemanha. Nesse capítulo 

são demonstradas as análises e realizadas as interpretações dos indícios que 

confirmam as possíveis congruências entre a Pedagogia Waldorf e a Salutogênese. 

As reduções apontam indicadores trazidos das observações e das respostas dos 

entrevistados às perguntas feitas, os quais se traduzem em sinais, e a partir deles 

levantamos indícios que nos permitiram compreender o que propõe nossa pesquisa. 

Para finalizar foram elaboradas as considerações finais sobre o trabalho e seus 

possíveis desdobramentos. 

 

 



24 
 

Reitera-se que o  

requisito para compreender a proposta de Steiner é a fundação de uma 

competência nova cuja prática não se encontra culturalmente estabelecida. 

Esta capacidade inédita é o meio de discernimento do ser necessário e 

eterno, que reside no indivíduo (BACH, 2012, p. 74). 

 
 



25 
 

2 A PEDAGOGIA WALDORF: CONCEPÇÕES E FUNDAMENTOS 

2.1 Da Antroposofia à Pedagogia Waldorf 
 

Rudolf Steiner (1861 – 1925) foi o fundador do movimento que se denominou 

Antroposofia. Nascido em Kraljevec (Áustria), estudou ciências exatas na Academia 

de Viena. Por seu desempenho acadêmico, tornou-se responsável pela edição dos 

escritos científicos de Goethe na coleção alemã Deustche National Literatur, em 

1883. Doutorou-se em Filosofia, em 1891, com a tese “Verdade e Ciência” pela 

Universidade de Rostock (Alemanha). Trabalhou em Weimar (Alemanha) por sete 

anos (1890 a 1897), no arquivo Goethe – Schiller, onde também desenvolveu uma 

atividade literário-filosófica, sendo dessa época sua obra fundamental: A Filosofia da 

Liberdade (1894). Após residir vários anos em Berlim, dedicando-se a atividades de 

conferencista e escritor, iniciou seu caminho no sentido de formalizar um método 

pedagógico com base em sua visão de homem e de mundo: a Antroposofia. 

Rudolf Steiner deixou vasta obra compilada em mais de 500 volumes. A 

Edição Completa (Gesamtausgabe – GA) com importantes contribuições para o 

campo da pedagogia, da medicina, da arquitetura, da agricultura, das artes, da 

farmacologia, da ciência política, entre outros, que encontra-se na Biblioteca do 

Goetheanum, Dornach, Suíça. 

Em palestra proferida por ele, em dezembro de 1921, ele buscou delinear o 

caminho seguido até culminar no movimento denominado “Antroposofia” e daí até a 

Pedagogia Waldorf. 

Conta Steiner que, no começo, o movimento antroposófico agregara um 

pequeno círculo de participantes que se sentiam insatisfeitos com suas perspectivas 

de existência e procuravam algo que lhes fornecesse um aprofundamento do ser 

humano e que lhes trouxesse alento às questões da alma e do espírito, o que não 

encontravam nas tradições existentes à época (STEINER, 2008a). 

Vale salientar a conjuntura social daquela época. Todas as áreas, quer na 

política, na educação, nas relações etc., viviam um processo de crise, o que 

culminou com a primeira Grande Guerra no início do século XX. O desalento e o 

caos tomaram grandes proporções. A Antroposofia nasceu, então, como uma 

tentativa de auxiliar o ser humano a se orientar nas suas dimensões humanas, ou 



26 
 

seja, aprofundar-se no conhecimento e no desenvolvimento das faculdades 

mantenedoras das qualidades humanas que habitam o interior de cada indivíduo.  

“A idéia de humanidade é eterna e una; um ser humano é um exemplar 

parcial desse ideal. Nesta parcialidade está seu aspecto inacabado” (BACH, 2012, p. 

17). 

Pairava, naqueles tempos, uma certa urgência em manter essa unidade 

humana. O caos relacional interno e externo poderia impor desajustes epidêmicos. 

Diante de tal contexto, Steiner formulou uma proposta que redundou numa teoria do 

conhecimento com esse teor, baseada nas considerações científicas de Goethe, seu 

inspirador (STEINER, 1986). 

Desde o início, o que é conhecido como Antroposofia assumiu sempre uma 

orientação científica. As pessoas que procuravam Steiner, em sua maioria advinham 

do Movimento Teosófico, foram sendo acolhidas, pois o próprio Rudolf Steiner se 

vinculou a esse movimento, por um certo tempo. 

O movimento teosófico visava construir uma doutrina expressa numa 

cosmologia, uma filosofia e uma religião, em que essas premissas se apresentariam 

e seriam divulgadas por meio de palavras. Porém, quando se evidenciou que a 

Antroposofia visava ir além de considerações teóricas e religiosas e que desejava 

intervir em todos os âmbitos da vida prática, foi ficando cada vez mais clara, para 

Steiner, a incompatibilidade de manter uma atuação conjunta com a teosofia, e por 

isso, dela se desvincula (STEINER, 2008a). 

Em verdade, o movimento antroposófico, desde o início, teve como objetivo 

atuar na vida, especialmente nas áreas social, artística, científica e, acima de tudo, 

na pedagogia, “oferecendo ferramentas para solucionar problemas da vida prática”  

(STEINER, 2008a). 

A Antroposofia não foi concebida para tornar-se seita ou religião, ao contrário, 

em sua concepção, reside tudo o que deve ser o oposto a um sectarismo, 

apontando para um movimento universal. E, visando a tal universalidade, buscou-se, 

como linguagem representativa, a arte. 

Assim, Steiner concebeu “os dramas de mistérios”2, trazendo de maneira 

artístico-poética, o que só se conhecia nas tradições por meio de teorias (STEINER, 

2007b). 

                                            
2
  Para os “dramas de mistério”, ver: STEINER, Rudolf. O Portal da Iniciação. 2. ed. São Paulo:   

   Antroposófica, 2007. 



27 
 

A partir do interesse das pessoas, nasceu o desejo de encontrar um espaço 

físico “para acolher o movimento que crescia, trazendo em toda sua concepção, o 

universalmente humano” (STEINER, 2008a, p. 15). 

Surgiu, então, a oportunidade de se ocupar um espaço numa colina localizada 

em Dornach, Suíça, onde se iniciou a construção do primeiro Goetheanum. Esse 

nome foi uma homenagem de Steiner a Goethe. 

Sua arquitetura singular deveria concentrar o mesmo e característico impulso 

de suas intenções, ou seja, a abordagem prática de todas as questões relacionadas 

ao desenvolvimento físico, anímico e espiritual do ser humano. Todos os elementos 

pictóricos – colunas, formas, cores – deveriam falar, coerentemente, a mesma 

linguagem expressa nas ideias e nos pensamentos que permeavam o novo conceito 

– Antroposofia – inclusive para firmar seu próprio estilo, desviando-se totalmente do 

caráter de seita. 

Era o nascimento de uma identidade exterior e a afirmação artística dos 

anseios da Antroposofia. 

O próprio Steiner revelou sua intenção de não se restringir somente à arte, ou 

aos palcos, mas explicitou o desejo de ir muito além. “De preferência, eu gostaria de 

fundar bancos inspirados no espírito antroposófico” (STEINER, 2008a, p. 17), 

vislumbrando a abrangência dessa cosmovisão e exercendo sua influência no 

cotidiano, em todas as áreas da vida.3 

A construção do primeiro Goetheanum se iniciou em 1913. Em 1914, 

aconteceu a catástrofe da primeira Grande Guerra Mundial. 

Apesar de as nações estarem divididas e guerreando entre si por causas 

nacionalistas, Steiner descreveu, com certo orgulho, que, em Dornach, durante os 

anos da guerra, havia por volta de 17 nações, representadas pelos colaboradores, 

na construção do Goetheanum, vivendo em paz e em cooperação.  Dizia ele: 

Algo que, de certo ponto de vista, me preenchia com profunda satisfação 
era o fato de o Göetheanum ser um local onde cidadãos de todas as nações 
européias se reuniam para uma pacífica cooperação espiritual, enquanto as 
nações se combatiam num derramamento de sangue (STEINER, 2008a, p. 
17). 

 

                                            
3
 De fato isso pôde se materializar mais tarde em várias entidades financeiras, como por exemplo, o 
Triodos Bank, na Holanda, que atua hoje fortemente no direcionamento de recursos com fins de 
sustentabilidade. Disponível em: www.triodos.com. 



28 
 

Segundo Steiner, podia-se perceber, nos estertores dessa guerra, um 

crescimento de movimentos de pessoas em busca de algo novo, ou de algo que lhes 

acalentasse as aflições e o caos que se instalavam na vida social daquele período.  

Nesse contexto, Steiner engendrou o que ficou conhecido como 

Trimembração Social. Esse estudo diz respeito aos três grandes setores do 

organismo social descritos em seu livro: os pontos centrais da questão social nas 

necessidades existenciais do presente e do futuro, que se constituiu em uma das 

bases da estruturação da Pedagogia Waldorf (G.A. 23)4. 

Instalou-se, na Europa, naquela época, uma grande miséria física e psíquica. 

Tudo parecia em ruínas. Havia uma situação de emergência que reclamava projetos 

que pudessem organizar uma esperança de futuro. Para Steiner e seus 

companheiros, esse futuro seria preparar algo com foco na infância e na juventude. 

Foi então que Emil Molt, empresário na cidade de Stuttgart, pediu a Steiner 

que trabalhasse na concepção de uma escola para os filhos dos funcionários de sua 

empresa, uma fábrica de cigarros chamada Waldorf-Astoria. 

Tempos antes do início da guerra, já se percebia uma insatisfação 

generalizada com a educação, o que suscitou um grande número de experiências 

pedagógicas, que resultaram na formação de escolas rurais, escolas alternativas, 

porém dirigidas a interesses específicos. 

A escola que nascia como Escola Waldorf deveria, na visão de Steiner, 

encampar todo o anseio social da humanidade e adaptar-se às realidades do lugar, 

da época, de qualquer contexto onde estivesse, sem preconceitos ou julgamentos 

                                            
4
 Die Kernpunkete der Sozialen Fragueden Lebensnotwendigkeiten der Gegenwartund Zukunft, GA 
23. A Trimembração Social – sistematizada por Steiner: como diretriz básica, segundo ele, toda 
sociedade, em nossos tempos deveria ser constituída por três setores: 
a) Setor econômico: cumprir a satisfação das necessidades materiais do ser humano – produção, 
distribuição e consumo de mercadorias excluindo o impulso do lucro. Isso comporia uma 
comunidade participativa, cooperativa, gerando FRATERNIDADE. 
b) Setor político-jurídico: elaborar e aplicaras leis. Instituições e governos regidos pelo princípio da 
IGUALDADE. 
c) Setor cultural: englobar todas as atividades humanas, ou seja, onde o homem se expressaria 
como indivíduo anímico-espiritual: nas artes, na ciência, esportes, religião, educação etc.  É onde 
também apareceria a LIBERDADE e, ao mesmo tempo, o respeito pelo outro. Apesar dos esforços 
de Steiner e colaboradores, essa reforma não ocorreu, porém, até seus últimos dias, ele dizia que a 
única área onde se realizara a trimembração social, pelo menos no concernente ao princípio da 
Liberdade, havia sido nas escolas Waldorf. Aí a liberdade cultural em matéria de ensino, aconteceu 

realmente – sem a intromissão de governo ou de interesses econômicos. 

 
 
 

 



29 
 

(credo, raça, cultura), procurando engajar-se, legalmente, da melhor forma. 

(STEINER, 2008a). 

A primeira Escola Waldorf nasceu em Stuttgart, Alemanha, em 1919. 

Atualmente elas estão presentes nos cinco continentes com 1.056 escolas e, 

aproximadamente, 2.000 jardins de infância (denominação atribuída às escolas de 

Educação Infantil) em 61 países.5 

Stuttgart era, então, uma pequena cidade da Alemanha, destruída pela 

guerra. Era nesse espaço que nasceria uma escola, com poucos alunos e recursos, 

mas, segundo Steiner, com as mais elevadas metas sociais, baseadas, entretanto, 

em fundamentos puramente pedagógico-didáticos. 

Foi assim que surgiu, como consequência necessária do movimento 

antroposófico, o campo de atuação na pedagogia, confirmando, desde cedo, sua 

meta social. 

“A principal consequência desse caminho trilhado pelo movimento 

antroposófico em suas várias fases, foi o processo didático-pedagógico onde 

desembocou” (STEINER, 2008a, p. 28). 

Vale ainda destacar que, a partir daí, houve um número crescente de pessoas 

das mais diversas áreas cientificas, que almejavam agregar os mesmos impulsos de 

aplicação prática nas suas profissões. 

Vários médicos já não se satisfaziam com as propostas da Ciência Natural, 

baseadas na observação dos componentes exteriores humanos, pois estavam 

convencidos que isso não bastava para abranger a totalidade dos estados de saúde 

e doença do organismo. 

Steiner passou a organizar cursos para médicos e começaram a surgir os 

institutos médico-terapêuticos na Suíça e na Alemanha, posteriormente 

transformados em grandes hospitais exclusivamente antroposóficos. Para isso, teve 

a ajuda imprescindível da médica Ita Wegmann.  

Outras ciências, como a Física, a Astronomia, outras áreas da saúde e das 

artes, também procuraram os novos impulsos advindos da Antroposofia. Todas elas 

recebendo uma atenção especial de Steiner por meio de cursos específicos. 

 

                                            
5
 Waldorf World List, November 2014. Freunde der Erziehungskunst Rudolf Steiners e V. Disponível 
em: www.freunde-waldorf.de. 

 



30 
 

Como clareia Steiner (2008a, p. 23), 

a Ciência Espiritual ou Antroposofia pode atender a qualquer exigência 

relativa ao fundamento cientifico. A Antroposofia aqui cultivada (referindo-se 

ao Goetheanum em Dornach – Suíça) pode trabalhar com todo rigor e em 

plena concordância com qualquer exigência em termos de seriedade 

científica, embora hoje em dia haja muita objeção.  

 

 
2.1.1 No contexto brasileiro 

 
No Brasil, buscando uma pedagogia que alicerçasse o desenvolvimento 

humano de modo integral, guiando-se pelos conhecimentos advindos da 

Antroposofia, um grupo de pessoas engajadas no movimento antroposófico, que se 

instalava no Brasil, resolveu unir esforços para pensar uma maneira de fundar uma 

Escola Waldorf em São Paulo. Durante dois anos, com o auxílio de professores 

vindos da Alemanha, planejaram não somente a constituição de uma Escola 

Waldorf, como também uma maneira de preparar professores para lecionar na 

referida escola. 

A primeira Escola Waldorf foi implantada em São Paulo, em 1955, por um 

grupo de educadores, dentre eles, o pioneiro Rudolf Lanz, tradutor, incentivador e 

conferencista das obras de Rudolf Steiner, especialmente as que se referem à 

Educação. A administração dessas escolas é do tipo autogestão, geralmente 

assumida por uma associação sem fins lucrativos, composta de pais e professores. 

Os pais têm uma participação intensa em todo o processo desenrolado nessas 

escolas. 

A formação do professor Waldorf acontece nos chamados Seminários 

Pedagógicos (nome dado ao curso completo de formação, institucionalizado em todo 

o mundo). Segundo a Federação das Escolas Waldorf do Brasil (FEWB)6, 

atualmente esses cursos são ministrados em 14 instituições oficiais no Brasil. São 4 

anos de formação, 1.200 horas/aula e 400 horas de estágio supervisionado em 

escolas Waldorf. Na Alemanha, segue-se a mesma estrutura, segundo informou o 

Seminar für Waldorf Padagogik Berlin, sendo que o professor tem ainda a 

                                            
6
 Para regimentar, apoiar, avalizar e orientar a implantação de Escolas Waldorf no Brasil, instituiu-se a 

Federação das Escolas Waldorf do Brasil, com sede em São Paulo, a qual também acumula a 
responsabilidade de supervisionar os Seminários de formação de professores Waldorf no Brasil, 
assumindo ela mesma a formação em São Paulo. 



31 
 

possibilidade de continuar os estudos e se especializar nas disciplinas de artes, 

música, línguas, entre outras. 

Assim surgiu no Brasil a primeira Escola Waldorf, com 28 alunos. Ela oferecia 

o jardim de infância (hoje Ensino Infantil) e o primário (1ª à 4ª série na época, 

atualmente denominado de anos iniciais do Ensino Fundamental). 

Desde então, a escola foi se tornando conhecida, e o método pedagógico 

suscitou a atenção de pedagogos que queriam conhecer melhor as diferenças na 

maneira de ensinar. 

Para atender a essa demanda, nasceu, em 1970, o primeiro Seminário de 

Pedagogia Waldorf – em São Paulo. Foi fundado por Rudolf Lanz e sua esposa 

Mariane Lanz, com o intuito de preparar professores para a nova pedagogia. 

A princípio, a escola teve um reconhecimento oficial como escola 

experimental e, a partir de 1979 foi autorizada a oferecer o Ensino Fundamental com 

duração de nove anos (LANZ, 2000). 

Devido ao crescimento, a escola se mudou para um lugar maior, onde foi 

construída, com arquitetura antroposófica, num terreno doado pelos próprios 

fundadores.  

Atualmente, segundo a FEWB, há, no Brasil, 84 escolas Waldorf, sendo 76 

afiliadas, distribuídas por 12 estados: 

No estado da Bahia – 4 escolas nas cidades: Uruçuca (1), Várzea da Roca 

(1), Maraú (1), Salvador (1); 

No estado do Ceará – 1 escola em Fortaleza; 

No Distrito Federal – 1 escola em Brasília; 

No estado de Minas Gerais – 8 escolas em: Camanducaia (1), Três Corações 

(1), Juiz de Fora (2), Nova Lima (1), Belo Horizonte (3),  

No estado de Mato Grosso – 2 escolas em Cuiabá;  

No estado de Pernambuco – 1 escola em Recife; 

No estado do Paraná – 5 escolas em Curitiba; 

No estado do Rio de Janeiro – 6 escolas em: Nova Friburgo (2), Rio de 

Janeiro (1), Parati (1), Petrópolis (1), Teresópolis (1); 

No estado do Rio Grande do Sul – 3 escolas em Porto Alegre; 

No estado de Santa Catarina – 5 escolas em Florianópolis; 

No estado de São Paulo – 40 escolas em: Poá (1), Capão Bonito (2), São 

Paulo (14), Ribeirão Preto (1), Piracicaba (1), Avaré (1), Campinas (3), Bauru (2), 



32 
 

Araraquara (1), Holambra (1), Jundiaí (1), Embu das Artes (2), Marília (1), Atibaia (1), 

Santos (2), Sorocaba (1), Ribeirão Pires (1), Botucatu (2), Ubatuba (1), Vinhedo (1).  

No estado de Sergipe – 1 escola em Aracaju (FEWB, 2017). 

Segundo a Secretaria Pedagógica da FEWB, os critérios para filiação nessa 

instituição são os seguintes:  

- possuir toda documentação legal perante os órgãos públicos rigorosamente 

em dia (Estatuto ou Contrato Social; alvarás de funcionamento; Plano Político 

Pedagógico; Regimento Escolar); 

- contemplar uma formação acadêmica para todos os professores, sendo que, 

preferencialmente, parte do corpo docente deve possuir Curso de Formação 

em Pedagogia Waldorf e um ou mais professores com experiência em outras 

escolas Waldorf; 

- obter o acompanhamento escolar de um tutor (um professor Waldorf com 

experiência); 

- apresentar um panorama da escola no âmbito da trimembração do 

organismo social; 

- ter um parecer do tutor mostrando concordância e justificativa da filiação. 

 
2.2 O que é a Pedagogia Waldorf 

 

A Pedagogia Waldorf se diferencia não só por estar focada no indivíduo, mas 

por sua própria concepção. Sua estrutura aponta para o conhecimento da 

integralidade humana, abrangendo os aspectos físico, anímico e espiritual, rumo a 

um desenvolvimento saudável. 

Essa pedagogia, em princípio, é livre para acontecer em espaços onde o ser 

humano possa se desenvolver em contato com o mundo e sua realidade. Portanto, 

qualquer lugar, em qualquer contexto, é possível adotar esse sistema de ensino. 

Rudolf Steiner afirmou categoricamente que por ser ela pura pedagogia, 

poderia adaptar-se a qualquer condição externa, de clima, de estrutura, de 

legislação, seja na cidade ou no campo. “Ela não é moldada em condições 

específicas, e sim visa ao próprio ser humano em crescimento” (STEINER, 2013, p. 

179).  

 



33 
 

Em princípio, é possível introduzir a Pedagogia Waldorf em toda parte, pois 

é simples pedagogia, mera pedagogia. O essencial da Pedagogia Waldorf, 

que a diferencia de muitas outras correntes existentes, é ser ela pura 

pedagogia (STEINER, 2013, p. 179). 

 

No Brasil, temos escolas nos mais diversos contextos: escolas particulares, 

escolas em favelas (Horizonte Azul – São Paulo), escolas nas florestas (Uruçuca – 

BA), escolas no interior de São Paulo, como em Capão Bonito, onde há duas 

escolas e uma sala numa escola municipal e escolas em metrópoles como na cidade 

de São Paulo. 

Há escolas Waldorf em vários países do mundo, organizando-se e 

adaptando-se às políticas e às suas diferenças culturais, porém com um mesmo fio 

condutor: a integralidade regida pelo desenvolvimento igualitário do Pensar, do 

Sentir e do Querer. 

Para Steiner, o conhecimento do ser humano está ancorado no conhecimento 

do mundo. Entendemos desse pressuposto que a Educação está historicamente 

atrelada à visão e às ideias vigentes à época na qual se realiza e no conhecimento 

produzido por elas. Há também um forte apelo para que sejam percebidas e 

exploradas todas as potencialidades dos indivíduos e seu “vir a ser”. 

Assim como uma planta que em determinado estágio, apesar de apresentar 

somente folhas, contém em si a potencialidade das flores e frutos, assim 

também o ser humano, em qualquer de seus estágios de desenvolvimento, 

contém as disposições para seu futuro (STEINER, 1996, p. 5). 

 

Steiner viveu no final do século XIX e início do século XX, quando o 

intelectualismo grassava soberano. Porém, já em sua época, fazia sérias críticas à 

presença dessa vertente unilateral, especialmente nos projetos educacionais. 

Dialogando com vários pensadores de sua época, encontrou-se com o 

pensamento do filósofo inglês Herbert Spencer (1820-1903), estudioso da Educação 

e das Ciências Naturais. Apesar de discordar de algumas posturas dele, voltadas ao 

intelectualismo, comungou com suas ideias no que diz respeito à prática 

educacional. Pontuava ele que “apesar dos muitos discursos sobre a necessidade 

de a educação preparar para a vida, toda a prática escolar demonstra quão pouco a 

escola, no fundo, prepara para a vida” (SPENCER apud STEINER, 2008a, p. 30). 

Essa expressão indica uma educação abrangente que municia os indivíduos na 

resolução de problemas da vida prática.  



34 
 

Porém, de outro ponto de vista, essa afirmação pode ser encontrada nas 

proposições de um de nossos expoentes da educação brasileira, Fernando 

Azevedo, que diz:  

fixando mais de perto a questão, se a vida, pelas condições da civilização 

atual tende a renovar-se sem cessar, a expressão “preparar para a vida” no 

sentido pragmático de preparação para um “estudo social prefixado” já não 

pode designar os novos fins da educação. 

A escola deve ser o reflexo dos ideais e tendências da comunidade; não 
pode manter-se afastada da comunidade, mas, ao contrário, deve formar 
parte dela, variando com ela, e proporcionando igual oportunidade para 
todos (AZEVEDO apud PENNA, 2010, p. 116, grifos no original).  

 

O mesmo autor também amplia suas considerações, encampando, na 

educação, ainda no mesmo discurso, a mesma meta, pretendida por Spencer ao 

afirmar que “além disso, deverá desenvolver aptidões dos indivíduos, dotá-los da 

capacidade de trabalhar eficazmente em situações novas e imprevistas” (AZEVEDO 

apud PENNA, 2010, p. 116). 

A ausência dessa preparação para a vida, na argumentação de Steiner tem 

origem no modo como a civilização atual se entrega às ideias que fornecem 

esclarecimentos sobre o que é exterior ao ser humano e seus processos físico-

químicos (STEINER, 2008a). 

“É preciso cuidado para, com coragem, buscar as origens das sensações e 

impulsos para se construir conhecimento do mundo, onde haja lugar para o ser 

humano em toda sua inteireza”, revela Steiner (2008a, p. 31). 

Por inteireza, ele está se referindo aos constituintes internos do ser humano 

que, além dos processos físico-químicos, inclui a estrutura anímica que confere a 

possibilidade de se construir uma integração com a verdade, com as relações 

causais e a realidade, dirigindo-se a um desenvolvimento global, capaz de imprimir 

sentido à vida. 

Spencer fazia referência aos maus hábitos trazidos de tempos antigos e 

exemplifica: ao nos irritarmos com crianças pequenas, quando fazem algo errado 

(segundo a visão do adulto) e passarmos a puni-las, nós mostramos a elas o quanto 

estamos aborrecidos com o acontecido. Porém, qual será a ‘relação causal’ entre a 

punição e o que a criança fez de errado, como por exemplo, espalhar seus 

brinquedos ou objetos pelo chão? Segundo esse autor, além de não haver a menor 

relação, “precisamos tornar-nos missionários dos processos causais na natureza, se 



35 
 

quisermos educar corretamente as crianças” (SPENCER apud STEINER, 2008a, p. 

34). 

Por relações causais entende-se a abrangência que habita o universo do 

desenvolvimento da criança e, portanto, do ser humano, em seus contornos 

externos e internos, coincidindo com as proposições sugeridas também por Rudolf 

Steiner. 

Ele ilustra, como exemplo, uma situação de um menino curioso por descobrir 

como pequenos pedaços de papel queimam ao serem colocados numa chama, 

enfatizando que é preciso entender que esse menino possui grande interesse em 

aprender (Vontade/Querer). Para Steiner não podemos nos irritar com o perigo de 

ele eventualmente vir a se chamuscar, mas antes, reparar em seu interesse em 

aprender. O importante é possibilitar, com os devidos cuidados, que ele experimente 

a situação e descubra por si só o perigo de se queimar, pois assim sua descoberta 

se dá pela própria experiência, o que demonstra a correta ‘relação causal’. 

Steiner (2008a) refere que, dessa maneira, sujeitamos o ser humano a 

acionar sua integralidade, ou seja, todo seu Sentir, todo seu Pensar, que se 

empenham em satisfazer sua vontade (o seu Querer) de aprender. 

No intelectualismo exagerado, como o praticado em alguns métodos 

pedagógicos ainda hoje, a base abstracionista regente poderá impedir a 

aproximação com o real, acontecendo um ‘flutuar’ do conhecimento que nunca 

consegue ‘pousar’ na realidade. 

Essa condição, quando admitida, distancia-se do conhecimento do ser 

humano, não sendo suficiente para embasar uma pedagogia, pois “o relacionamento 

pedagógico e didático é necessariamente um relacionamento humano” (STEINER, 

2008a, p. 41), que carece da abordagem de toda sua integralidade, o que significa, 

para Steiner, corpo, alma e espírito.  

É necessário elucidar, em qual sentido se faz referência sobre espírito. 

Encontramos em Vaz (1991) indicações congruentes com a ideia steineriana 

expressa em nosso texto. Diz o autor: (Vaz, 1991) 

Ao se elevar o homem ao nível do espírito, há que se anunciar a noção de 

espírito como coextensiva à noção de ser: de fato na estrutura espiritual ou 

noético-pneumática, o homem se abre enquanto inteligência (noûs), à 

amplitude da verdade; enquanto liberdade (pnêuma) à amplitude do bem; 

como espírito é o lugar do acolhimento da manifestação do ser. 

O espírito é, segundo a terminologia clássica, uma perfectio simplex em si 

mesmo, atualidade infinita do ser. Por isso mesmo, é pelo espírito que o 

homem participa do infinito... Portanto, é na sua estrutura espiritual ou 



36 
 

noético-pneumática que o homem se mostra um ser de fronteira, passando 

por ele a linha de horizonte que divide o espírito e a matéria (segundo a 

comparação clássica que Tomás de Aquino tornou célebre) (VAZ, 1991, p. 

202). 

 

Ainda nesse sentido, Steiner (2008a) se vale de outro exemplo, ponderando 

que Darwin em sua obra A origem das espécies e a descendência do homem traz 

um desenrolar cientificamente preciso sobre a teoria da evolução do homem, 

baseando-se unicamente em observações, que chegam a um certo limite, pois dão 

conta das organizações externas dos seres pesquisados, especialmente no que diz 

respeito às formas. Entretanto, há outro texto de Darwin, pouco divulgado, A 

expressão das emoções no homem e nos animais7, no qual ele se dedica a uma 

descrição da vida emocional. Nesse texto, o pesquisador narra sobre a percepção 

de aspectos da vida psíquica do homem, valendo-se do mesmo método de análise, 

ou seja, por meio de observações científicas, mantendo a mesma seriedade 

empírica, o mesmo rigor científico que se instala num modo de pensar que se 

amplia. 

Se, por um lado, é perceptível o avanço da humanidade graças ao 

intelectualismo, por outro, ao privilegiarmos, na educação, exclusivamente o 

intelecto, corremos um sério risco de patrocinar uma degeneração das forças 

realmente humanas. É justamente a arte da educação que requer um olhar para 

aquilo que define e distingue o ser humano dos outros seres vivos: sua porção 

anímica e espiritual correlatas com a gênese dos impulsos morais, em certo sentido 

especialmente na criança. Por isso, a educação exige um profundo conhecimento do 

humano em sua integralidade, o que, para R. Steiner, inclui seu corpo físico, sua 

alma (ou psique) e seu espírito  (STEINER, 2008a). 

As teorias sobre o desenvolvimento humano, apesar de serem resultados de 

diferentes estudos e pesquisas validadas cientificamente, não se consolidam numa 

teoria universalmente aceita, e nenhuma delas sozinha explica todas as suas 

facetas...  (PAPALIA; OLDS, 2000).  

Para Lievegoed (1991), a integralidade se realiza nas inter-relações entre o 

desenvolvimento biológico (físico), psicológico (anímico) e espiritual.  

                                            
7
 Trata-se de uma obra em que Darwin se aprofunda, fazendo observações sobre a expressão 
emocional da alma humana, sem adentrar em suas causas. Título original: The Expression of the 
emotions in man and animals. Londres,1872. 

 



37 
 

Os desenvolvimentos psicológico e espiritual têm seus padrões próprios e, 

juntamente com o biológico, influenciam-se reciprocamente. É nessa interação 

tríplice que a Antroposofia se baseia para definir a integralidade humana (BACH, 

2007). 

Como meta, “O que deveria ser a tarefa do educador, seria levar o aluno à 

livre utilização de sua corporalidade física, que se tornaria o substrato para a ação 

do anímico-espiritual” (STEINER, 2008a, p. 209). 

Portanto, o conhecimento8 antroposófico do ser humano, que orienta a arte da 

educação dele derivado, está focalizado “em primeiríssima linha, no elemento físico-

corpóreo no homem” (STEINER, 2008a, p. 207), garantindo o desenvolvimento 

equivalente de seu componente anímico-espiritual, que, juntos, organizam sua 

integralidade, concorrendo para sua saúde. 

Segundo a Pedagogia de Rudolf Steiner, o aprendizado requer a ativação do 

ser humano por inteiro, como por exemplo: ao realizar cálculos, não só o processo 

cognitivo é acionado, mas a irrigação sanguínea do sistema muscular, da pele, as 

funções cardíacas e outras funções corpóreas, também são ativadas (MARTI, 2003).  

De maneira simplificada, podemos considerar que o corpo humano se divide 

em cabeça, tronco e membros, sendo biologicamente estruturados pelos sistemas 

nervoso (cabeça), circulatório-respiratório (tronco) e metabólico-motor (membros). 

Assim, suas equivalências seriam: 

- sistema nervoso – cabeça: Pensar 

- sistema respiratório-circulatório – tronco: Sentir 

- sistema metabólico–motor: Querer. 

Nesse sentido, a educação pautada na Pedagogia Waldorf busca auxiliar o 

livre desdobramento das forças plásticas que, partindo da cabeça (Pensar), se 

dirigem num trabalho minucioso para todo o organismo. Assim como, por intermédio 

do seu método, vai ao encontro do sistema respiratório e circulatório (Sentir) e do 

desenvolvimento sadio e livre das forças musculares e sua correta relação com os 

ossos e com o metabolismo (Querer). Esses são os três sistemas físicos utilizados, 

para que seja possível a expressão dos processos anímicos (ou psíquicos) do 

Pensar, Sentir e Querer.  

                                            
8
 Conhecimento aqui tem conexão com o conceito de Habermas (1968, p. 243): “conhecimento não é 

simples instrumento de adaptação de um organismo a um meio em constante mutação, nem um ato 
de puro ser racional que, contemplando, estivesse completamente desvinculado do contexto social”. 



38 
 

Steiner sugere ser essa uma das principais metas da Pedagogia Waldorf, 

pois, estando em seu elemento físico-corpóreo adequado, o ser humano pode se 

posicionar, da melhor forma possível, no mundo exterior (STEINER, 2008a). 

Ressalta o autor: 

[...] a meta plenamente consciente do que aqui deve ser considerado como 

pedagogia e didática saudáveis é a seguinte: desenvolver de maneira livre o 

elemento físico-corpóreo do ser humano e, de certa forma, oferecer ao 

anímico-espiritual a possibilidade de desenvolver-se por si mesmo, 

justamente pelo fato de que, assim, se causa o menor dano possível 

durante os anos do ensino escolar e não dizendo que a pessoa deveria 

tornar-se isto ou aquilo (STEINER, 2008a, p. 208). 

 
Conclui Steiner que toda estratégia pedagógica aplicada como prática de 

ensino, segundo esse método, deve visar um ser humano o mais saudável possível.  

Sabendo que o corpóreo é uma expressão do anímico-espiritual, o 

conhecimento desse último mostra-se como um regente para orientar o físico-

corpóreo a preparar uma correspondência saudável entre ambos.  

Steiner esclarece de qual princípio se pode haurir tal premissa: 

Ela nasce do ideal de posicionar o ser humano no mundo de modo que ele 

possa desenvolver sua liberdade individual, e que o desdobramento desta 

liberdade individual não encontre obstáculo algum em seu corpo (STEINER, 

2008a, p. 208). 

 

A meta almejada pela Educação Waldorf considera que um ensino focado na 

atenção adequada à organização físico-corpórea pode direcionar a sua correta 

utilização ao longo de toda a vida, tendendo à saúde e ao equilíbrio. Diz ainda 

Steiner (2008a, p. 208): “Só se torna livre aquele que é educado de acordo com as 

exigências do desenvolvimento físico-corpóreo do ser humano”. 

Para pensarmos um ensino voltado a esse equilíbrio, é preciso conhecer as 

bases epistemológicas que fundamentam a Pedagogia Waldorf, sempre com foco na 

sua relação com a Saúde. 

 
2.2.1 Suas bases epistemológicas 

 
O método de ensino fundamentado pela Pedagogia Waldorf mira 

especialmente auxiliar o desenvolvimento dos indivíduos no que tange à sua própria 

humanidade, procurando integrar todos os processos didáticos, teóricos e práticos, 

evitando rigidez e fragmentações. 



39 
 

Trabalhando sob a égide do que é conceituado hoje como 

transdisciplinaridade, Steiner, já em sua época, tentava evitar (pedagogicamente) 

todo tipo de “disciplinarização”. Por disciplina, entendemos segmentações das 

diferentes áreas do conhecimento, ou ainda diferentes setores de uma determinada 

área. 

Podemos encontrar ainda, atualmente, muitos currículos escolares compostos 

por espaços definidos para cada disciplina, associada à ideia de ordenação, o que 

implica imposição. Há professores que se ocupam de suas disciplinas, sem se 

comunicarem com os colegas, sem se aterem a contextos e realidades, 

evidenciando uma fragmentação. A instituição de disciplinas relaciona-se ao 

fenômeno da especialização. 

Não podemos entender a Pedagogia Waldorf por meio da disciplinarização. 

Para Steiner, o ser humano é uma unidade e sua educação deve seguir seu 

desenvolvimento que só pode acontecer sem fragmentações, sejam elas praticadas 

em qualquer âmbito da estrutura humana.  

Assim como no organismo humano, não é possível manter a vida sem que 

haja uma interação orgânica (os pulmões dependem do coração, que depende dos 

rins e do fígado etc.), da mesma forma, para aprender, o ser humano precisa acionar 

uma rede de processos que carece de relações e contextualizações que toquem 

e/ou despertem sua realidade e, junto com ela, impulsionem o interesse9 íntimo 

rumo à cognição. 

A proposta da interdisciplinaridade avança nesse sentido, visando à formação 

de um todo coerente, se percebemos a escola e os educandos como um ‘organismo 

vivo’, que não pode ser enquadrado em disciplinas estanques, que não conversam 

entre si. 

A transdisciplinaridade dá um passo além e convida a todos os participantes 

do processo de aprendizagem a trabalharem em função de um ‘bem comum’. 

Há que se trabalhar com a realidade próxima dos educandos e com a 

disposição das próprias qualidades humanas como solidariedade, respeito, 

alteridade, responsabilidade, amorosidade, no sentido de um aprendizado que leve 

essa realidade a fazer sentido (significância); que possa ser compreendida 

                                            
9
  Habermas (1968, p. 242) entende por interesse, “as orientações básicas que acompanham    

   determinadas condições fundamentais de uma possível autoconstituição do gênero humano”.  



40 
 

(inteligibilidade) e manuseada (manuseabilidade) (ANTONOVSKY, 1997), buscando 

adequar um fluxo saudável de atividades e conteúdos.  

Esta é a proposta da Pedagogia Waldorf. Organizar-se em um espaço onde 

todos se comunicam com todos e participam de ações conjuntas, especialmente 

porque o ensino é feito em épocas, e todos os professores ligados àquela turma de 

alunos, se organizam para oferecer, dos mais variados pontos de vista, o mesmo 

tema, explorando-o com a maior abrangência possível.  

Na conjectura global das escolas Waldorf, os professores, pais, médicos, 

funcionários, auxiliares, e pessoal administrativo se unem num objetivo comum: o 

melhor desenvolvimento individual dos educandos, concorrendo para um 

aprendizado flexível, congruente com a prontidão10 e com o ritmo deles, com vistas à 

criação de um ambiente saudável. Essa é a meta dessas escolas. 

Há certa proximidade das ideias expostas por Steiner com os pensadores do 

final do século XX, vislumbrando criticamente o aprisionamento do pensamento 

imposto pelos processos disciplinatórios de um ensino fragmentado, reducionista, 

voltado à preparação para o desempenho de atividades de interesse do poder 

dominante, impossibilitando, às vezes, o conhecimento e o desenvolvimento de “si 

mesmo”, como proferia Foucault (2002). Esse autor analisa as diversas formas pelas 

quais a sociedade, velada ou explicitamente, exerce seu poder, por exemplo por 

meio do corpo físico, o qual é manipulado e treinado para atingir objetivos 

específicos de determinadas demandas (FOUCAULT, 2013). Podemos imaginar 

uma proximidade com o que hoje se conhece como robôs ou homem-máquina. 

De fato, como citado por ele,  

o “homem-máquina” de La Mettrie é ao mesmo tempo uma redução 

materialista da alma e uma teoria geral do adestramento, no centro dos 

quais reina a noção de docilidade que une ao corpo analisável, ao corpo 

manipulável. É dócil um corpo que pode ser submetido, que pode ser 

utilizado, que pode ser transformado e aperfeiçoado. [...] Esses métodos 

que permitem o controle minucioso das operações do corpo, que realizam a 

sujeição constante de suas forças e lhes impõem uma relação de docilidade 

– utilidade, são o que podemos chamar as disciplinas (FOUCAULT, 2013, p. 

132 -133). 

 

                                            
10

 O termo prontidão, bastante utilizado nas concepções teóricas da Pedagogia Waldorf, é 
apresentado no sentido de explicitar que determinados conteúdos e práticas devem seguir uma 
maturação física, anímica e espiritual coerente ao desenvolvimento infantil, segundo as propostas 
de Rudolf Stenier.  



41 
 

Tais processos se alastraram durante os séculos XVII e XVIII como fórmulas 

de dominação nos conventos, nos exércitos e nos espaços escolares, e depois 

também nos hospitais, com os mais variados subterfúgios, buscando detalhes que 

alimentassem o funcionamento coerente de táticas de poder. 

A disciplina era conhecida como uma categoria da Teologia e, nessa mesma 

esteira, “viriam se localizar, sem dificuldades, todas as meticulosidades da educação 

cristã, da pedagogia escolar ou militar, de todas as formas de treinamento” 

(FOUCAULT, 2013, p. 135). 

Para Foucault (1995), um ensino não pode ser um disciplinador de corpos e 

mentes, em que o útil desponta prioritariamente sob a égide do poder em toda a sua 

amplitude, evidenciado pela “tecnologia política do corpo” (YAZBEK, 2015, p. 108). 

Ausente desse contato consigo mesmo, o indivíduo se expõe facilmente à 

dominação e à manipulação, pois, teoricamente, está rompida, ou pelo menos 

fragmentada, a sua estrutura interna, seu cerne, que se des-integra, podendo gerar 

desequilíbrios e, acima de tudo, des-interesse.  

Como afirma Morin (2000, p. 48): 

As ciências humanas são elas próprias fragmentadas e compartimentadas. 

Assim, a complexidade humana torna-se invisível e o homem desvanece 

“como um rastro de areia”. Além disso o saber, por não ter sido religado, 

não é integrado nem assimilado. Paradoxalmente assiste-se ao 

agravamento da ignorância do todo, enquanto avança o conhecimento das 

partes.  

 
Transpondo esse pensamento para a saúde, parece justa a definição dada 

por Glöckler sobre doença: “doença é des-integração de processos, funções ou 

substâncias” (GLÖCKLER, 2003, p. 9). 

A afirmação induz à reflexão de que, quando se fragmenta algo no sistema 

orgânico, os mecanismos de ‘re-generação’ precisam ser acionados na tentativa de 

‘re-ligar’, ou seja, conectar novamente, processos, funções e substâncias para 

reconquistar a unidade, a integralidade, o todo. Para a Antroposofia, esse é um 

processo orquestrado pelo Eu. O Eu é a qualidade que só o ser humano carrega, ou 

seja, o Eu distingue o humano dos outros seres dos demais reinos. Portanto, é 

plausível inferir que, com o distanciamento do EU, tendemos a nos afastar de nossa 

própria humanidade. 

Tomado pelo ponto de vista da saúde, isso equivale dizer que a doença des-

humaniza e a cura re-humaniza. 



42 
 

Paralelamente, a educação também se orienta pela mesma finalidade, ou 

seja, procura auxiliar o processo de humanização dos indivíduos, o que, 

teoricamente, aproxima os dois conceitos. 

A partir desse ponto de vista, encontramos uma congruência entre Saúde e 

Educação, ao admitirmos a semelhança, ainda que ideológica, da missão de ambos 

os conceitos: a humanização: acompanhar o Ser Humano no caminho para ’tornar-

se humano’. 

Disso decorre que, para a educação do futuro, é necessário promover 

grande remembramento dos conhecimentos oriundos das ciências naturais, 

a fim de situar a condição humana no mundo, dos conhecimentos derivados 

das ciências humanas para colocar em evidência a multidimensionalidade e 

a complexidade humanas, bem como integrar (na educação do futuro) a 

contribuição inestimável das humanidades, não somente a filosofia e a 

história, mas também a literatura, a poesia, as artes... (MORIN, 2000, p. 48). 

 

Derivada de Antroposofia, a Pedagogia Waldorf se regimenta com os mesmos 

pilares que sustentam esta filosofia. Portanto, cumpre agora evidenciarmos quais 

desses pilares estão direcionados às questões de Educação e Saúde. 

 
2.2.2 A constituição quádrupla do ser humano 

 
Para se pensar o humano ou a condição humana, como diz Morin (2000), não 

se pode separá-lo de sua posição no mundo, ou seja, conhecer o humano é, antes 

de mais nada, situá-lo no universo e não se separar dele. A educação do futuro 

deverá ser o ensino primeiro e universal, centrado na condição humana:  

Todo conhecimento deve contextualizar seu objeto, para ser pertinente. Os 

progressos da cosmologia, da ecologia, da biologia, da pré-história nos 

anos 60-70, modificaram as ideias sobre o Universo, a Terra, a Vida e sobre 

o próprio homem (MORIN, 2000, p. 47). 

 

Porém, parece haver ainda, uma dicotomia que se traduz, segundo Morin 

(2000), num problema epistemológico:  

é impossível conceber a unidade complexa do ser humano pelo 
pensamento disjuntivo, que concebe nossa humanidade de maneira insular, 
fora do cosmos que a rodeia, da matéria física e do espírito ao qual somos 
constituídos, bem como pelo pensamento redutor, que restringe a unidade 
humana a um substrato puramente bio-anatômico (MORIN, 2000, p. 48). 

 
Um dos fundamentos básicos oferecidos pela Antroposofia é a possibilidade 

de observar quatro diferentes fenômenos que, ainda que integrados no ser humano 



43 
 

vivo, possuem natureza e expressões distintas: físico (material), vital (etérico), 

psíquico (astral) e espiritual (EU).  

Rudolf Steiner concebeu o homem atual como portador de quatro instâncias 

que representam a introjeção dos três reinos da natureza, mais o próprio ‘Eu’– o 

elemento distintivo da individualidade e da condição humana. O ser humano pode 

ser apresentado como a própria evolução do universo, contendo em si todos os seus 

estágios precedentes e seus respectivos elementos representativos: o reino mineral 

→ elemento terra (físico); o reino vegetal → elemento água (vital); o reino animal → 

elemento ar (psique – anímico); o elemento fogo (calor) representado no Eu humano 

(o espírito) (LANZ, 2000). Cada um desses reinos tem características próprias, na 

natureza e na constituição humana. 

O reino mineral é o reino inorgânico, sem vida; o mundo físico não se altera, a 

não ser por forças externas. Nele não se observam outros fenômenos senão 

aqueles que obedecem às leis puramente físicas, como decomposição, perda de 

estrutura etc. Ele possui a mesma composição de nossa porção física – o corpo 

físico. Contém elementos físicos, inorgânicos, sem vida: cálcio, ferro, fósforo, 

potássio, sódio, magnésio etc. Cada elemento, em si, não contém vida. O cadáver, 

sendo apenas corpo físico, passa pelos mesmos processos de decomposição, perda 

de estrutura etc., característicos do reino mineral. Dando um passo à frente, 

encontramos o reino vegetal. A primeira diferença do reino vegetal em relação ao 

mineral é sua finitude. Existe aqui uma relação espaço/tempo, uma vida limitada: 

nascimento, crescimento e morte.  

Nesse reino, notamos a presença de “algo a mais”, que deixa de existir (ou 

atuar) com a morte. Algo além da substância física. Algo orgânico, vivo. Uma ‘força 

vital’, denominada por Steiner como corpo etérico ou corpo vital. Este é o 

mantenedor da vida e o seu defensor contra as forças da morte. É o portador dos 

processos – o plasmador –, responsável pela capacidade de crescimento, 

reprodução, regeneração, forma típicas etc., enfim, é dele a responsabilidade da 

vitalidade. O corpo etérico, além da forma, provoca toda a dinâmica das funções 

vitais, atuando na plasticidade, no espaço e no tempo, segundo suas próprias leis. O 

corpo etérico é, pois, construtor e plasmador do corpo físico; é seu habitante e 

arquiteto. É também por meio dele e suas transformações que se constroem os 

hábitos, os temperamentos e a memória (STEINER, 1986). Ele é, em última análise, 



44 
 

o fio condutor da vida e da saúde e por isso nos reportamos a ele em vários outros 

momentos deste estudo. 

A partir do reino animal, surge uma nova qualidade: o animal alterna sono e 

vigília. Nesse reino, além das estruturas externas, forma-se um mundo interno, 

caracterizado pela formação de órgãos e sistemas com funções específicas. O 

mundo interno não só capacita o aparecimento de reações próprias, instintos, 

desejos, como também independe, de certa forma, do mundo externo. Enquanto na 

planta, a constituição e a evolução dependem do tempo e da influência externa, o 

animal nasce contendo todos os seus órgãos, e depois só faz crescer. 

Essa qualidade presente nos animais e no homem é denominada “corpo 

anímico” ou “corpo astral”, o responsável pelas sensações, reflexos, instintos e 

movimentos, ou seja, a vida animada – a psiqué. (Anima = alma; animus = vento, ar, 

sopro). Com o advento do mundo interno (alma), cria-se um ‘distanciamento’ com o 

mundo externo e a própria natureza. 

Como compensação do isolamento em relação à natureza, os animais e o ser 

humano desenvolveram um sistema sensorial e nervoso que o capacita a 

restabelecer o contato com o mundo externo e criar uma maneira peculiar, a cada 

espécie, de reagir e realizar seus instintos (fuga, fome, sexo etc.).  

Cumpre ressaltar que os termos sono, vigília e contato, descritos até aqui, 

valem como atributos generalizados também para os animais, porém, diferem 

daquilo que é vivido como tal pelo ser humano, que agrega um novo elemento que 

lhe confere individualidade, aspecto a ser discutido a seguir. 

No decorrer da evolução, observou-se o desenvolvimento de uma crescente 

complexidade de substâncias, elementos químicos e estruturas. Como afirma 

Goethe (1997), cada estágio da evolução contém o estágio precedente, ou seja: o 

vegetal contém o mineral, e o animal contém o vegetal e o mineral. 

O ser humano adquiriu uma nova qualidade que o distingue; trata-se de sua 

individualidade, seu Eu, que lhe confere as seguintes características  (LANZ, 2000): 

 Singularidade: cada ser humano é único, diferente dos outros seres de sua 

própria espécie. 

 Autoconsciência: cada ser humano tem consciência de si mesmo, dos 

outros e do mundo. 



45 
 

 Faculdade de pensar: cada ser humano tem a capacidade de formar 

conceitos e representações mentais, de armazenar, de ter memória.           

 Renúncia: cada ser humano pode renunciar, dominar seus instintos, 

mesmo diante de uma vantagem para si. 

 Liberdade: cada ser humano pode fazer escolhas conscientes e ser 

responsável por seus atos. 

Essa qualidade - o Eu - é singular e imutável; soberano, independente de 

tempo e espaço. É o elemento eterno do ser humano. Em algumas culturas também 

denominado “corpo espiritual”. Para Steiner, sua complexidade e sua ascensão 

sobre os outros elementos denominados suprassensíveis (corpo etérico e corpo 

astral) constituem o que ele classifica como organização do Eu (STEINER, 1995). 

Em resumo: 

 O corpo físico constitui-se dos elementos físico-químicos, inorgânicos, sem 

vida! 

 A energia vital se manifesta no corpo vital ou etérico – vitalidade. 

  A atividade psíquica e emocional se manifesta no corpo astral ou anímico: 

sentimentos/ movimento. 

  A consciência individual se manifesta na organização do Eu. 

Captar a complexidade da constituição humana pode parecer algo complexo 

num primeiro momento. Porém, a própria ciência vem auxiliando a expansão do 

conhecimento sobre alguns fenômenos que, mesmo invisíveis, podem ser 

reconhecidos por seus efeitos, como a gravidade, os campos eletromagnéticos, 

entre outros.  

Então, de posse da constituição quádrupla humana, podemos perscrutar o 

que e como acontece o funcionamento do seu mundo interno, ao que Steiner 

nomeia de “trimembração da alma”: o Pensar, o Sentir e o Querer (STEINER, 1995). 

 
2.2.3 A Trimembração: Pensar, Sentir, Querer 

 
As pesquisas que Rudolf Steiner desenvolveu para descrever a trimembração 

do organismo humano partiram do desejo de entender como as expressões da alma 

estão relacionadas com o corpo físico. Em outras palavras, como ocorre o encontro 

da psique com a fisiologia. Essa é uma relação inusitada e considerada um dos 



46 
 

principais resultados das reflexões de Steiner. Esclarecendo, alma aqui é um 

conceito que se presta a apontar as relações existentes entre as atividades 

psíquicas e seus respectivos suportes orgânico-sistêmicos.  

Outros pensadores também se aproximam desses aspectos nomeados com 

linguagens diferentes dirigidas à mesma proposta de compreensão da 

indissolubilidade da convivência dos processos psíquicos e biológicos como 

podemos verificar em Maturana (1995, p. 23), quando ele expõe sobre “o altruísmo 

biológico natural” e de como habitam nos impulsos naturais, a expressão de nossa 

natureza social, onde “radica a esperança de nos tornarmos verdadeiramente 

humanos”.  

Submerjamo-nos no entendimento biológico do ser humano em sua 

convivência, já que é aí que existem e ocorrem essas poderosas forças 

naturais de coesão social que veremos como parte essencial do processo 

que conforma a própria origem de nossa consciência (MATURANA; 

VARELA, 1995, p. 24). (Maturana e Varela, 1995) 

 

Encontramos também em Molon (1999) citando Vigotsky, considerações 

similares direcionadas à dimensão da consciência que, segundo descreve ele, 

apresenta uma tríplice natureza: “consciência (pensamento), sentimento (afetos) e 

vontade (motivação). Isto é, a consciência dos pensamentos, a consciência dos 

sentimentos e a consciência da vontade” (MOLON, 1999, p. 105). (Molon, 1999)  

Como objetivou Steiner, a psique (alma) e o corpo físico se conjugam e se 

relacionam em três categorias: 

a) a primeira categoria se relaciona com as imagens proporcionadas pelos 

órgãos sensoriais, os quais geram percepções e representações mentais a 

respeito dos conteúdos e, por fim, aos pensamentos advindos destas 

percepções e representações. Esses fenômenos podem ser agrupados na 

categoria – Pensar. 

Como essa atividade se processa de modo consciente, ela só se torna 

possível quando o ser humano está totalmente acordado. Nesse nível, é possível 

transportar os conteúdos do pensar para dentro da alma, ou seja, a alma tem a 

capacidade de fixar um conteúdo mental em seu horizonte e ficar, conscientemente 

submersa, no exame desse conteúdo. 

b) a outra categoria se relaciona com a manifestação de sentimentos, 

desejos, emoções, sensações, instintos – o Sentir. 



47 
 

Nessa categoria, esses fenômenos se processam com menos clareza que no 

Pensar. Possuem aqui um caráter semiconsciente. Por vezes não sabemos definir o 

porquê de um estado de tristeza ou de alegria. Reconhecemos o sentimento, mas 

não temos muita consciência de como ele se desenrola. Esses sentimentos e 

emoções, constantemente, são acompanhados de reações somáticas como 

transpiração, palidez, rubor, taquicardia etc., o que explicita a relação corpo e alma. 

Se for examinado com precisão, é razoável dizer que o Sentir revela algo que 

se processa parcialmente no orgânico, parcialmente no psíquico, denotando, 

portanto, uma ligação dupla: corpo e alma, ou seja, não fica clara aí a separação do 

elemento corporal do anímico. 

c) a terceira categoria é o Querer, a Vontade. Podemos dizer que essa é uma 

categoria que se revela praticamente inconsciente. Somente percebemos 

indícios de sua atuação, por exemplo, nos movimentos do corpo no 

espaço. Quando se ‘quer’ pegar algo, a mão vai executar o movimento em 

busca do objeto, porém a pessoa não tem consciência de como esse ato 

se processa. Assim como não se tem consciência daquilo que se passa no 

metabolismo, por exemplo, após a ingestão de qualquer alimento. 

Toda vida instintiva, sexual, de defesa ou sobrevivência está representada 

como processo do Querer. Por ser inconsciente, aparece quase exclusivamente 

como um fenômeno fisiológico, corporal. 

Para Steiner, o substrato corporal das funções da alma não tem sua sede 

unicamente no cérebro. Essas funções estariam distribuídas por todo o organismo, 

havendo regiões mais ou menos diferenciadas para cada atividade e estreitamente 

relacionadas com o corpo etérico (vitalidade). 

Das três atividades, somente o Pensar teria seu substrato no sistema 

nervoso, porém com uma característica especial, que faz com que as células 

nervosas, para poder manifestar a atuação do Pensar, da percepção e da 

representação, precisem reduzir sua atividade metabólica ao mínimo possível. Em 

verdade, conseguimos nossas representações mentais graças a uma espécie de 

‘inércia biológica’ do cérebro, onde acontece apenas um espelhamento, que reflete 

para dentro da consciência, as referidas representações. O mesmo se constata nos 

órgãos dos sentidos, constituídos essencialmente por substância nervosa (como no 

olho) por exemplo. Apesar de parecer paradoxal, este é o sistema onde ocorre 



48 
 

menor manifestação etérica, ou seja, menos vida, o que significa, menos 

metabolismo. Essa condição de ‘silêncio biológico’ é essencial para que se 

processem os fenômenos vinculados ao Pensar, cujo sistema se denomina “Sistema 

Neurossensorial” e se localiza, predominantemente, na região cabeça, onde também 

está a maioria dos órgãos dos sentidos. 

Por outro lado, as funções ligadas à categoria do Sentir se encontram na 

região denominada pela Antroposofia por “Sistema Rítmico”, localizado na região do 

tórax. As duas funções, por meio das quais a alma pode despertar para uma vida de 

sentimentos, são a Respiração e a Circulação Sanguínea, sistemas eminentemente 

rítmicos (sístole/diástole, no coração, e inspiração/expiração, nos pulmões). 

É fácil constatar, por exemplo, como, em presença de um estado de 

ansiedade, a respiração pode acelerar. De modo distinto, quando se está tranquilo, 

ou ouvindo uma música suave, a própria amplitude dos movimentos respiratórios se 

reduz. 

Porém, não são somente pulmões e coração que carregam todas as funções 

rítmicas do organismo. Podemos dizer que neles, encontra-se o centro do Sistema 

Rítmico. Outras funções rítmicas, que também se relacionam com o Sentir, podem 

ser encontradas nos movimentos hormonais, digestivos etc., sempre com a marca 

peculiar da individualidade (KALIKS, 2015). 

A terceira categoria – o Querer – é constituída pelo Sistema Metabólico e dos 

membros - Sistema Metabólico Motor. Nele se vincula a base de sustentação do 

Querer: a volição. Toda atividade de movimento do corpo, externa ou internamente, 

são expressões desse sistema, incluindo os fenômenos químicos e bioquímicos, e  

os chamados processos vitais: absorção, excreção, crescimento, reprodução.  

Toda movimentação, de um modo geral, depende diretamente do 

metabolismo energético, por isso se fala em Sistema Metabólico Motor. Existe aí 

uma relação de causa e efeito: onde se processa algo corporal, se processa o 

Querer, a vontade. Onde se processa a vontade, acontece algo corporal (movimento 

interno ou externo). 

Porém, ao focalizarmos um órgão metabólico como o fígado por exemplo, 

percebemos logo que esse órgão jamais se encontra em repouso, pois isso poderia 

causar a morte do indivíduo. Mas o funcionamento desse órgão não se mostra 

consciente nas pessoas, mesmo sendo característica dele o movimento constante. 



49 
 

O centro do Sistema Metabólico Motor está localizado no abdômen onde se 

encontram órgãos em metabolismo permanente como fígado, pâncreas, intestinos 

etc. Nessa região, o corpo etérico ou vital tem sua maior expressão. Basta lembrar 

que é neste sistema onde se pode gerar uma nova vida (reprodução). 

Consideremos, ainda, que as três atividades anímicas, o Pensar, o Sentir e o 

Querer se agregam de modos diferentes no decurso da vida humana, ou seja, na 

criança, no adulto e no idoso. Essas três fases diferem entre si, quanto aos seus 

aspectos físicos e fisiológicos, bem como quanto ao produto anímico delas 

decorrente. 

 O Pensar, atividade que acontece no sistema neurossensorial, se evidencia 

no polo da cabeça, ao contrário do Querer, que está situado no polo 

oposto, na região onde ocorre a maioria dos processos metabólicos, o 

abdômen juntamente com os membros. De certa forma, podemos dizer que 

o “metabolismo é uma internalização do movimento” (KALIKS, 2015, p. 9). 

Já o Sentir estabelece uma ponte entre os dois polos, pois se localiza no 

meio do corpo, no tórax, funcionando como um mediador entre os polos 

superior (Pensar) e inferior (Querer). 

São significativas as diferenças entre os polos superior e inferior. 

A região da cabeça (polo superior), onde se desenvolve o Pensar, está 

envolvida pelo osso do crânio, forte, endurecido, trazendo em seu interior uma 

substância que acolhe toda a vida cerebral, muito mais mole que o externo. 

Enquanto no Sistema Metabólico Motor (polo inferior), essa relação se dá de modo 

inverso. A parte mole (os músculos, tecidos subcutâneos e pele) é quem envolve a 

estrutura rígida, o osso. 

Didaticamente, temos: 

 O centro do Sistema Neurossensorial é representado pela região da 

cabeça(cérebro e órgãos dos sentidos). 

 O centro do Sistema Rítmico está na região do tórax (pulmões e coração). 

 O centro do Sistema Metabólico Motor está na região do abdômen e nos 

membros. 



50 
 

Porém, há que se considerar que a trimembração anímica é um fenômeno 

funcional e dinâmico. Em todas as regiões do organismo humano, é possível 

constatar a integração dessas três atividades.  

Esta condição integralizadora é o que formata o principal objetivo do sistema 

Pedagógico Waldorf, visando ao equilíbrio das três atividades, portadores potenciais 

dos processos de saúde. 

 
2.2.3.1 Integralização teórico-prática da trimembração 

 
Minha filosofia da Liberdade fundamenta-se numa vivência que consiste 

numa comunicação da consciência humana consigo própria. A liberdade é 

exercida no querer; no sentir é experimentada, e no pensar é reconhecida 

(STEINER, 2008b). 

 
Todo o desenvolvimento do sistema Pedagógico Waldorf, incluindo suas 

práticas, está assegurado nos três pilares indicados por Rudolf Steiner como 

ordenadores do mundo interno ou psique: o Pensar , o Sentir e o Querer. 

Essas três características, que juntas constituem os sistemas orgânicos que 

lhes correspondem, compõem o substrato em que se apoia a concepção teórico-

metodológica da Educação Waldorf e, por isso, merecem enfoque especial neste 

trabalho, tendo em vista serem eles os pontos essenciais na atuação prática do 

professor Waldorf. 

Rudolf Steiner escreveu, em 1894, logo depois de defender sua tese de 

doutorado (Verdade e Ciência – 1891), um texto eleito por ele mesmo como sua 

obra-prima, aquele que passaria como conhecimento atemporal, a Filosofia da 

Liberdade (STEINER, 2008b), no qual descreve, de modo peculiar, os caminhos do 

Pensar, seus desdobramentos e conexões com o Sentir e o Querer. 

Tais conceitos, impregnados da visão holística de Steiner, são fundamentais 

para a articulação e a compreensão da complexidade do desenvolvimento humano 

por ele proposto. 

Com profundidade reflexiva e crítica, Steiner (2008b) apresenta nessa obra, 

um percurso do desenvolvimento do pensar humano como protagonista e orientador 

do ‘si mesmo’, organizando, simultaneamente, sua interação com o Querer e o 

Sentir. 

Baseados nesse texto, introduzimos as concepções de Steiner, diretamente 

conectadas ao processo didático-pedagógico, que inspiraram a Pedagogia Waldorf, 



51 
 

especialmente no que se refere às atribuições do pensar e suas derivações: a 

observação, a formação de conceitos, a cognição e a representação mental. Após 

esse percurso, ainda iluminados pela Filosofia da Liberdade, intentamos conjugar as 

relações entre Pensar, Sentir e Querer. 

 Iniciamos essa abordagem pela concepção trazida por Steiner, sobre a 

observação. “O ser humano moderno é capaz de observar; mas o que importa não é 

apenas observação – o importante é observar em certas direções para que a 

essência das coisas se revele” (STEINER, 2008b, p. 55). 

Para chegar ao conceito de observação, Steiner (2008b) dá o seguinte 

exemplo: 

[...] se eu me propuser a observar uma bola de bilhar que transmite seu 

movimento ao encontrar outra bola parada, constatarei que nada existe de 

mim, como observador nesse processo, se eu quiser apenas observar. 

Agora, se eu quiser refletir sobre o conteúdo de minha observação com 

respeito ao movimento da segunda bola, se de fato acontecer, essa 

observação vai na direção da formação de um conceito do que foi 

observado; esse sim, depende de mim (STEINER, 2008b, p. 31). 

 
Se o processo observado, em princípio não depende do observador, o 

processo conceitual obriga a participação deste. Só a observação pura, nada nos 

revela sobre o processo e suas conexões, as quais só aparecem, quando se junta o 

Pensar, ou seja, quando há necessidade da formulação de conceitos, atributo do 

Pensar, que exige a participação do indivíduo (STEINER, 2008b). 

Ao olhar um objeto, nossa observação é estimulada. Segue-se a isso o 

complemento do conceito. Quando o objeto sai do campo visual, o que permanece é 

o seu conceito. Por outro lado, é graças ao pensar que nos vinculamos ao todo, ao 

universal. Em virtude desse pensar universal, emerge em nós uma aspiração que 

supera nossa existência particular, incitando o desejo por cognição. Seres que não 

pensam não sentem esse desejo (STEINER, 2008b). 

Nos seres pensantes, surge, interiormente, ao contato com as coisas 

externas, um certo impulso para apreender os conceitos das coisas. E o casamento 

entre essas atividades – externa e interna – nos leva à cognição (STEINER, 2008b). 

Esse conhecimento pode indicar caminhos de aprendizado, no sentido de 

apresentar a maior amplitude possível para o acesso do Pensar.  

O sujeito não pensa por ser sujeito, mas se identifica como sujeito porque é 

capaz de pensar (STEINER, 2008b). 



52 
 

A percepção é o resultado da observação. Ao ampliar a percepção, 

obrigatoriamente fazemos correções de imagens de mundo que havíamos formado 

anteriormente. A percepção do EU pode estar acompanhada de outras percepções, 

ou seja, a percepção de um objeto me dá primeiro a consciência dele, porém, ao 

mesmo tempo, posso perceber meu próprio sujeito. Vejo a árvore e sei que sou eu 

quem vê a árvore. Mesmo após o desaparecimento da árvore, permanece em mim 

uma imagem dela – a representação da árvore que vive no âmbito do meu sujeito 

(STEINER, 2008b). 

As coisas não dependem do modo como eu sou organizado para conhecê-

las. Não somos idênticos ao mundo. Podemos constatar isso pela introspecção, 

processo que mostra minha personalidade, mas não vai além de mim mesmo; porém 

posso, pelo pensar, integrar as percepções de mim mesmo com o universo como um 

todo (STEINER, 2008b).  

A autopercepção se restringe ao si mesmo, mas o pensar está além desse 

limite. Nesse sentido, podemos dizer que o pensar me relaciona com o mundo. Ao 

contrário das sensações e dos sentimentos, que são particulares, o Pensar, é 

universal (se expressa nos conceitos). A percepção, portanto, é um dos lados. O 

outro lado é o conceito. Juntos, os dois formam o ato cognitivo (STEINER, 2008b). 

Uma observação sempre modifica o sujeito, pois, a partir dela, ele será capaz 

de reproduzir o objeto observado. Mesmo não havendo mais a presença do objeto, 

somos capazes de reproduzi-lo mentalmente: é a capacidade de representação 

mental. “A representação mental é uma representação subjetiva, diferente da 

representação objetiva, quando ainda se tem o objeto no horizonte de visão” 

(STEINER, 2008b, p. 74).  

E quando a percepção acaba, restam a intuição e as percepções que se 

internalizaram no ato de perceber. É a representação mental, que é diretamente 

proporcional à vitalidade do corpo etérico.  

A representação é, portanto, uma intuição11, relacionada a uma percepção, ou 

seja, uma permanência ou uma conservação de um conceito ligado a uma 

determinada percepção (STEINER, 2008b). 

Se o ser humano se relacionasse apenas pelo pensar, tudo se resumiria em 

percepção, conceito e representação mental. Porém, isso não nos bastaria. 

                                            
11

 “Um objeto torna-se compreensível quando, através da intuição acessamos seu complemento 
conceitual separado em sua realidade” (STEINER, 2008b, p. 72). 



53 
 

Relacionamos o que percebemos com nosso eu, cuja expressão está em nosso 

sentir, traduzido em prazer e desprazer (simpatia/antipatia).  

É por essa natureza dual, que podemos manifestar nossa condição humana, 

ou seja: “O pensar nos une ao universo; o sentir nos traz ao nosso mundo interno” 

(STEINER, 2008b, p. 80). 

Somente a atividade do pensar nos tornaria pessoas indiferentes. Só o 

reconhecimento do eu também teria o mesmo fim. As duas condições nos propiciam 

reconhecer a nós mesmos (Pensar), sentindo nosso ser (Sentir), tornando-nos seres 

individuais, mas relacionando, continuamente, nossa existência com as coisas e 

seres que nos cercam (STEINER, 2008b). “Uma verdadeira individualidade será 

aquela que, com seus sentimentos, se elevar o máximo possível à região das ideias” 

(STEINER, 2008b, p. 80). 

Cada indivíduo pensa à sua maneira os conceitos universais, dependendo de 

sua condição de vida, ou seja, do potencial de percepção que a sociedade onde vive 

lhe oferece. Por outro lado, cada um relaciona sentimentos de forma singular, 

quanto à sua qualidade e intensidade.  

O mundo é uma soma de singularidades, das quais o próprio homem é uma 

delas. Ele, o mundo, se manifesta para o homem como percepção. Há um processo 

que lhe é dado, capacitando-o a perceber objetos, não só externa, como 

internamente – a autopercepção – agregando uma atividade própria que nos torna 

sujeitos diante dos objetos. 

Seria possível relacionar a atividade do pensar a uma vida puramente 

conceitual (lógica), se permanecêssemos o tempo todo no campo das ideias. Essa 

premissa poderia se estender, se rotulássemos essa atividade de cognição por onde 

se chegaria ao conhecimento. Porém, isso não é uma realidade. Nossas percepções 

são moduladas também pelos nossos sentimentos. “O sentimento está para o 

sujeito, como a percepção para o objeto” (STEINER, 2008b, p. 100). (Steiner, 2008b) 

Assim como o objeto, após ser percebido, carece de encontrar o conceito ou 

ideia para se completar como realidade, o sentimento será uma realidade 

incompleta, em sua primeira forma de manifestação, antes de se consolidar como 

um segundo fator – o conceito ou ideia. Por isso, ambos, sentimento e percepção, 

chegam até nós, antes da cognição.  



54 
 

Como reflexão, atrevemo-nos a interpor nesse hiato, a fase de ‘identificação’, 

inerente à categoria do Sentir, que se movimenta, paralelamente a essa 

organização. 

Primeiro o ser humano sente sua existência como uma sensação vaga, que, 

no decorrer da sua evolução, por meio de um trabalho interno, gradativamente 

atinge o conceito de seu próprio EU, o que é, fortemente, atrelado ao sentimento.  

O Querer é a outra expressão da personalidade humana. Nesse processo, 

também ocorre uma percepção do mundo objetivamente; entretanto, sua 

universalidade só se realiza quando ele, por meio das ideias (Pensar), se relaciona 

com os outros aspectos do mundo. 

Todos os processos e os atos de vontade (Querer) convergem para dois 

fatores: “o motivo e a força motriz” (STEINER, 2008b, p. 106). (Steiner, 2008b) 

O motivo do Querer pode ser conceitual, ou ser determinado por uma 

representação mental, a qual pode suscitar as mais variadas ações, dependendo de 

cada indivíduo. Isso mostra uma constituição particular, individualizada do Querer, 

denominada de “disposição caracterológica” que, segundo Eduard Von Hartmann 

(apud STEINER, 2008b, p.107), evidencia a qualidade singular do querer.  

De acordo com Steiner (2008b, p. 108-109): 

- Primeiro é preciso distinguir as possíveis disposições subjetivas, que 

poderão se transformar em motivos: forças motrizes. Depois verificar as 

possíveis representações e conceitos que poderão influenciar a disposição 

caracterológica e transformá-las em ato de vontade. 

As forças motrizes podem ser acionadas de diversos modos:  

a) O perceber dos sentidos. Uma percepção pode se converter em vontade 

pura (Querer) simplesmente, sem interferência de sentimentos ou 

conceitos. Isso se denomina impulso e, normalmente, se comporta de 

forma imediata (sede, fome, sexo).  

b) O Sentir. Este degrau pode ser despertado por inúmeras percepções 

externas que induzem uma força motriz, por meio de um sentimento, por 

exemplo, de compaixão, vingança, fidelidade, obrigação, amor, piedade 

etc. 

c) O motivo para a ação (fazer). Esse terceiro degrau ocorre por meio do 

pensar e do intelecto (capacidade de formar representações), pois a 



55 
 

lembrança de determinadas experiências e a relação dela com processos 

atuais de vida podem tornar-se modelo de ações. 

d) O Pensar puro. O grau supremo da vida individual seria a capacidade de 

pensar conceitos universais, independente da influência do mundo dos 

sentidos: – a pura intuição a partir da esfera das ideias. Nesse caso, é 

somente o pensar puro que gera a força motriz para o agir, contendo ou 

não minha disposição caracterológica.  

Seria possível supor que o motivo de uma ação fosse despertado pelo prazer, 

porém, para Steiner, “prazer não é motivo para o Querer e, sim, para o prazer 

imaginado” (STEINER, 2008b, p. 110).  

Segundo Steiner (2008b), as leis morais estão incluídas na ação livre, pois há 

que se considerar que, mesmo havendo uma unicidade do mundo das ideias, esse 

mundo é o mesmo ‘gerador’ de ideias, do qual todos fazem parte. A diferença está 

em como cada ser recebe suas próprias intuições, hauridas do mesmo gerador e as 

realiza, ou seja, torna-as sua realidade.  

“Viver em amor com as próprias ações e deixar viver em plena compreensão 

a vontade alheia, é a máxima dos homens livres” (STEINER, 2008b, p. 116). (Steiner, 2008b)  

Seria ingenuidade não considerar que a maioria das pessoas cumpre seus 

deveres obedecendo às leis morais. Seja por convenções ou impulsos, essa atitude 

ainda caracteriza um tipo de escravidão, à qual o homem livre não adere. É bem 

verdade que não se pode ser completamente livre em todas as ações. Porém, para 

Steiner, “verdadeiramente homens somos apenas como seres livres, ainda que a 

caminho desse ideal” (STEINER, 2008b, p. 117).  Auxiliar o ser humano a buscar 

esse caminho, por meio do conhecimento (ato cognitivo), deve ser uma das metas 

da Educação. 

A natureza faz do homem um mero ser natural; a sociedade, um ser 

que age conforme leis; um ser livre, somente ele pode fazer a si 

mesmo. Através das ações, o ser humano concretiza sua 

humanidade!. A liberdade é a verdadeira meta de evolução humana, 

cabendo nesse caminho, inclusive ações concordantes com 

determinadas normas, desde que estas não assumam o papel de 

meta da evolução ética do ser humano (STEINER 2008b, p. 119). 

 

Como nosso trabalho tem o foco na relação da Educação com a Saúde, é 

importante apontar aspectos que considerem a trimembração nessa perspectiva. 



56 
 

2.2.3.2 Trimembração e o desenvolvimento da saúde 

 
O propósito agora não se dirige às teorias de cognição, senão ao significado 

do Pensar, do Sentir e do Querer, voltados à saúde do homem e sua possibilidade 

de equilíbrio por meio de práticas educacionais. 

O Pensar é a grande dádiva do ser humano. Ele é que o torna o ser mais 

consciente de toda criação, dotando-o da capacidade singular de refletir sobre si 

mesmo e de ser passível de educação e realização. “Um raciocínio claro, 

concentrado, lógico e sempre ativo, é justamente uma das mais importantes 

características, senão a premissa fundamental para a saúde anímico-espiritual do 

ser humano” (BÜHLER, 1987, p. 3). 

O Pensar pode se caracterizar de modo rígido, tendencioso, inflexível, se for, 

por exemplo, aportado em pessoas que consideram somente suas opiniões como 

válidas, não sendo capazes de abrir-se a opiniões diferentes da sua, constituindo-se 

em teimosos, bitolados (BÜHLER, 1987). Outras tantas situações desencadeadas 

pelo pensar podem promover distúrbios, que culminam nos mais diversos 

desequilíbrios da organização humana.  

Segundo Bühler (1987, p. 11), “a teimosia e a fixação do pensar que, na 

velhice, podem ser consideradas fisiologicamente naturais, aponta em tais cabeças, 

aparentemente um processo precoce de envelhecimento anímico”.  

Entretanto, sugere o autor, uma educação que privilegie um pensar ativo pode 

manter os indivíduos joviais, no que diz respeito à elasticidade do pensar, já que o 

processo catabólico normal do envelhecimento não nos é permitido desviar. 

Um pensar ágil, adquirido na boa educação, na convivência social, nas 

convicções religiosas, políticas etc. pode experimentar a infinita capacidade de 

configuração em milhares de metamorfoses, permitindo, ao arbítrio individual, a 

configuração de cada uma delas. Ao contrário, podemos impor a própria 

representação pessoal, pelos mais variados motivos, forjando aspectos que provêm 

do pensamento de uma só vertente. Nessa atitude, o pensar já se inclina para o 

estreitamento e o endurecimento, dificultando aberturas para outros modos de viver 

e ver o mundo, impondo, biologicamente uma tendência esclerosante. Portanto, 

como já descrito, toda representação deveria abarcar a multiplicidade de 

observações e experiências externas possíveis e, ao mesmo tempo, ser abalizada 



57 
 

na universalidade do conceito respectivo. Essa é uma premissa conectada com as 

atividades do ensino Waldorf.  

É plausível, antes de qualquer opinião, percorrer um caminho iluminado de 

possibilidades para qualquer assunto, interno ou externo, transitando por 

inúmeras situações e considerações, exercitando a elasticidade e a 

habilidade do pensar, dirigindo-se para o mais próximo possível do pensar 

organizado e realista. Um pensar treinado desse modo pode assumir, com 

relativa facilidade, a coragem de refletir novamente a respeito de 

pensamentos já formados e abandoná-los se necessário, em busca de 

aprimoramento da verdade (BÜHLER, 1987, p. 14). 

 
Na Pedagogia Waldorf, esse aprendizado deve ser exaustivamente treinado, 

sempre trazido na primeira parte da aula, trabalhado por diferentes formas, 

apresentado pelos mais diversos ângulos, evidenciando, tacitamente, essas 

proposições com vistas ao exercício da plasticidade do pensar dinamicamente, 

sempre ancorado nos processos de vitalidade, comandados pelo corpo etérico. 

Sendo o pensamento base para o conhecimento e o autoconhecimento e, 

admitindo-se que a Educação pode participar ativamente de tal construção, 

destacamos a anuência e a responsabilidade dos educadores, no sentido de se 

atentarem a modos vivos e atraentes de patrocinar tal desabrochar.  

Observando, criticamente, propostas, atividades e oportunidades de cada 

indivíduo, dependendo do modo como o pensar se constrói e das mazelas a que 

todo ser humano está exposto, o pensar pode ser, em maior ou menor dimensão, 

um gerador de angústias e pessimismos, com os mais diversos rumos e 

consequências. O próprio pensar pode atuar no sentido de favorecer seu 

desenvolvimento ou gerar seu impedimento, podendo construir edifícios de imagens 

irreais que desembocam em profundos sofrimentos.  

Ao contrário, a atividade do pensar, quando bem conduzida, pode deixar para 

trás a solidão interior e se lançar para a vida universal do mundo das ideias, o qual 

todos estamos aptos a acessar. Com certeza, essa não é uma condição que 

acompanha, o tempo todo, os seres humanos. 

Apesar de únicos, mergulhamos nesse universo da totalidade original, que 

irradia forças salutares para nossa vida anímica, o que nos protege de 

incertezas geradas dos mais diferentes distúrbios mentais, eliminando a 

angústia vital. Quando o ser humano consegue avançar na representação 

do EU, como princípio criador interior, ele consolida-se como uma 

integralidade, gerando, dentre outras coisas, um substrato para a saúde 

(BUHLER, 1987, p. 18). 

 



58 
 

Essas são possibilidades que se pode agregar quando se exercita o pensar 

criativo. 

O pensar criativo exige, além das forças da cabeça (sistema neurosensorial), 

uma mobilização do indivíduo todo, solicitando os processos de volição que se 

encontram no interior do ser humano. É preciso buscar por clareza e pensamentos 

vivazes, e isso depende de orientação (educação) e vitalidade (saúde). 

O simples ato interior de tentar unir pontos e ordená-los (no Pensar) para 

conseguir a imagem de um círculo, por exemplo, proporciona um movimento da 

‘vontade do EU humano presente no Pensar’. 

Não se vê, nesse processo, o EU movimentando membros externos, mas 

deslocando sua atividade para dentro do pensar, portanto libertando a vontade da 

corporalidade. É possível experimentar isso, quando uma pessoa se dispõe a uma 

reflexão profunda; aí se percebe o quão imóvel o corpo é capaz de ficar, enquanto 

durar tal reflexão. 

Isso significa que: “para com-preendermos algo internamente, devemos 

primeiro, por assim dizer, nos prendermos externamente” (BÜHLER, 1987, p. 19). 

Poderíamos ter a impressão de o Pensar ser um perigo para formação de 

sentimentos genuínos, por protagonizar a razão, que lembra sempre uma situação 

rígida, fria. Porém, essa premissa não encontra eco, se considerarmos o Pensar 

como permeado de realidade, portanto acoplado ao movimento da vida. 

Ao considerarmos as representações como estimulantes dos sentimentos, 

percebemos, por exemplo, que um perigo iminente provoca um sentimento de temor, 

tal como o vislumbre de um sucesso pode vir a suscitar uma ambição, ou a notícia 

de um falecimento provocar uma grande aflição. Todos os sentimentos acionados 

representam movimentos na alma. Da mesma maneira, o Pensar é capaz de exercer 

uma ação pacificadora, calmante, harmonizadora, ou mesmo, transformadora de 

sentimentos.  

A força do Pensar pode auxiliar, inclusive, na objetivação dos sentimentos, 

clareando e colocando o observador frente a frente com eles, propiciando uma 

reflexão apropriada, elevando-se acima da situação, na busca de soluções. “Uma 

pessoa que se recusa a refletir sobre questões fundamentais, como o sentido da 

vida, por exemplo, tende a enfraquecer o cerne de sua personalidade e de sua 

organização física” (BÜHLER, 1987, p. 20). Essa premissa é coincidente com a 

proposta da Salutogênese, que se conduz pelo que Antonovsky (1997) denomina de 



59 
 

“Senso de Coerência”, formatado pelas experiências de vida que dão suporte à 

superação de situações de conflito, dirigindo os indivíduos para enfrentamentos e 

soluções. Um senso de coerência bem formado projeta uma vida saudável, pois o 

indivíduo se torna apto a reconhecer situações e a dirigir forças adequadas.  

De um modo geral, não há sentimento que não possa ser transformado ou 

sublimado, através da luz de uma nova ideia. [...] A elaboração do pensar 

tem forte significado não somente para a saúde física e anímica dos 

indivíduos, mas para todo organismo social (BÜHLER,1987, p. 22-23). 

 
Conhecer sobre o desenvolvimento humano pode auxiliar a condução das 

atividades pedagógicas, direcionadas para a saúde. 

 
2.2.4 O desenvolvimento humano 

 
O desenvolvimento humano assume características diferentes em cada 

corrente de pensamento da cultura científica, engendrando, em cada fundamentação 

teórica, uma imagem de ser humano e de seu desenvolvimento.  

Enquanto o desenvolvimento biológico, que trata do período entre nascimento 

e morte, é um campo de estudo mais hegemônico, seguro, com poucas 

divergências, o desenvolvimento psicológico e espiritual traz um embate 

epistemológico, que, muitas vezes, expõe imagens reduzidas do ser humano 

(BACH, 2007). Por exemplo, no biologismo, o ser humano restringe-se à genética; 

no psicologismo, à educação; no sociologismo, ao ambiente social (LIEVEGOED, 

1991). 

Quando abordamos as questões do desenvolvimento humano e de sua 

relação com a aprendizagem, faz-se mister acolher as importantes considerações 

apontadas por Vygotsky, disseminadas em suas obras, e com influência marcada 

nas práticas educacionais contemporâneas. 

Segundo esse autor, não se pode prescindir de uma análise psicológica do 

ensino, ao se referir à relação entre aprendizado e desenvolvimento de crianças em 

idade escolar (VYGOTSKY, 1998). Esse aspecto, ainda que considerado, de certa 

forma, obscuro, “tenta encontrar luz em três grandes posições teóricas” (p. 103). 

Uma dessas posições parte do pressuposto de que o desenvolvimento é 

independente do aprendizado, pois “o aprendizado é considerado um processo 

puramente externo e não envolvido ativamente no desenvolvimento” (p. 104). 

Outras, “admitem que o desenvolvimento é sempre um pré-requisito para o 



60 
 

aprendizado, concluindo que, se as funções mentais de uma criança não se 

encontram maduras, nenhuma instrução será transformada em aprendizado” 

(p.103). Nesse caso, o desenvolvimento ou maturação são pré-requisitos, mas 

nunca o resultado de um aprendizado, segundo o autor. 

Outra posição é a defendida por James (1958, p. 36-37 apud VYGOTSKY, 

1998, p. 105) que mescla aprendizado e desenvolvimento, pois a Educação seria a 

“organização dos hábitos de conduta e tendências comportamentais adquiridos”. 

Para os defensores dessa teoria, os dois processos – aprendizado e 

desenvolvimento – ocorrem simultaneamente (VYGOSKY, 1998, p. 105). 

A terceira posição sugere uma combinação entre as duas primeiras, ou seja, 

os dois processos estão relacionados, sendo que um influencia o outro: a maturação 

está atrelada ao desenvolvimento do sistema nervoso, e o aprendizado é, em si 

mesmo, também um processo de desenvolvimento (VYGOSKY, 1998). 

Entretanto Vygotsky (1998) entende que as três teorias não abarcam 

suficientemente o assunto, porém abrem caminho para apontar sua própria maneira 

de explicar a situação, criando a teoria da “zona de desenvolvimento proximal” que 

consagra as suas reflexões sobre a complexidade desse tema. 

Vygotsky (1998) apresenta sua teoria primeiramente dando uma visão geral 

da relação aprendizado e desenvolvimento, e a seguir evidencia os aspectos 

específicos dessa relação na idade escolar.  

Somos inclinados a concordar com suas proposições de que  

o aprendizado das crianças começa muito antes de elas frequentarem a 

escola. Qualquer situação de aprendizado com a qual a criança se defronta 

na escola tem sempre uma história prévia, apontando a importância do 

convívio e do entorno para essas aquisições (VYGOTSKY, 1998, p. 110). 

 
O autor considera que, quando a criança faz as suas primeiras perguntas, ela 

já inicia seu aprendizado. Ninguém duvida que crianças aprendem a partir do seu 

ambiente social, do seu entorno, com os adultos, por meio da imitação e de 

instruções que esses possam lhes dar. Steiner (2013), também ressalta essa 

importante característica – a imitação – que, segundo ele, faz parte da primeira 

infância – os primeiros sete anos, sendo fundamental para o desenvolvimento e o 

aprendizado. (Steiner, 2013) 

“De fato, aprendizagem e desenvolvimento estão inter-relacionados desde o 

primeiro dia de vida da criança” (VYGOTSKY, 1998, p. 110). 



61 
 

O autor propõe que o aprendizado escolar difere do pré-escolar, quando o 

primeiro acrescenta um desenvolvimento novo à criança, que pode ser mais bem 

entendido através do conceito de “zona de desenvolvimento proximal” (VYGOTSKY, 

1998). 

Para falar desse conceito, ele parte do princípio de que “o aprendizado deve 

ser combinado, de alguma maneira, com o nível de desenvolvimento da criança” 

(VYGOTSKY, 1998, p. 111). 

Nesse momento, abrimos parênteses aqui para lembrar que é baseado nessa 

ideia que, na Pedagogia Waldorf, são utilizados os termos prontidão e maturação, 

para indicar estes mesmos aspectos, porém, sem determinismos, apontando sempre 

novas possibilidades.  

Como propõe Vygotsky (1998), uma conquista no sentido do aprendizado não 

inviabiliza, nem estanca novas conquistas. Segundo o autor, quando um ciclo de 

desenvolvimento é completado – desenvolvimento real – isso não impede que sejam 

feitas novas conquistas (aprendizados) quando se oferecem pistas, com a ajuda de 

professores ou de outras crianças. Portanto, esse deve ser considerado, também, 

como um indicativo de desenvolvimento mental, não apenas o que a criança 

consegue realizar sozinha. 

A existência de um nível de desenvolvimento potencial, determinado através 

da solução de problemas, que pode acontecer “sob a orientação de um adulto, ou 

em colaboração com companheiros mais capazes” (VYGOTSKY, 1998, p. 112) foi, 

sem dúvida, uma grande contribuição de Vigotsky para compreensão do ato de 

aprender da criança para a época. Segundo o próprio autor, essa é uma qualidade 

essencialmente humana, pois “o aprendizado humano pressupõe uma natureza 

social específica e um processo através do qual as crianças penetram na vida 

intelectual daqueles que as cercam” (p. 115). 

Suas conclusões indicam que:  

um aspecto essencial do aprendizado é o fato de ele criar a zona de 

desenvolvimento proximal; ou seja, o aprendizado desperta vários 

processos internos de desenvolvimento, que são capazes de operar 

somente quando a criança interage com pessoas em seu ambiente e 

quando em cooperação com seus companheiros (VYGOTSKY, 1998, p. 

117). 

 
As considerações de Vygotsky apontam aproximações com a Pedagogia 

Waldorf, no sentido de valorizar o entorno e as experiências de vida da criança, 



62 
 

incluindo suas relações com os adultos e com seus colegas, o que propicia ganhos 

de aprendizado na medida de seu desenvolvimento.  

A Pedagogia Waldorf tem como característica básica conceber o 

desenvolvimento humano de forma global, integral, numa relação de reciprocidade e 

mutualidade entre corpo físico, psíquico e espiritual, que acontece em fases, ao que 

Steiner denomina “Setênios” (a cada sete anos). Ele propõe que os elementos 

constituintes do ser humano e do seu mundo interno estão distribuídos nas 

qualidades do Pensar (cognitivo), do Sentir (afetivo) e do Querer (volitivo), sendo 

que essas três forças, apesar de serem inerentes ao ser humano desde o 

nascimento, vão ganhando impulsos no decorrer das fases da vida e, segundo a 

qualidade do que é internalizado como aprendizado, é possível conquistar um 

desenvolvimento mais ou menos adequado.  

Essa afirmação de Steiner sugere uma possível complementariedade às 

reflexões trazidas por Vygotsky, visando agregar aspectos que podem impulsionar o 

desenvolvimento humano.   

O conhecimento mais aprofundado sobre o desenvolvimento humano e o 

respeito às nuances do cotidiano norteiam todo trabalho dos professores Waldorf.  

Para Steiner (2013, p. 117), “temos que saber olhar corretamente para a 

essência humana da criança”. Para realizar esse percurso, há diversas ‘ferramentas’ 

descritas a seguir. 

 
2.2.4.1 Os setênios 

 
A concepção de desenvolvimento humano e suas similaridades em fases 

específicas constituem-se em forte aliada da Pedagogia Waldorf. 

É sabido que a vida humana vai muito além do caráter biológico, carregando 

em si outras instâncias que tornam a biografia de cada um uma história única, 

mesmo que regida por leis arquetípicas (PERLATTO, 2015). Cada ser humano 

percorre, com sua individualidade, um processo singular que imprime em suas 

experiências e seus propósitos. 

As vivências rotineiras, das quais temos menor nível de consciência, se 

intercalam com vivências de níveis mais elevados de consciência, onde há a 

‘presença do espírito’ de modo mais acordado (PERLATTO, 2015). Percebemos 



63 
 

nesses movimentos um determinado ritmo, engendrado de modo específico por 

cada um, durante o decurso de sua vida. 

Todo ser vivo possui uma relação com o tempo, que rege seu nascimento, 

crescimento, envelhecimento e morte. 

O tempo pode gerar um amadurecimento que, além dos processos biológicos 

e psíquicos, organiza também o ser essencial, de maneira que, a partir de seu 

aprendizado, ele irá expressar sua individualidade, de forma criativa e única no 

mundo, fazendo sua história e participando da criação da cultura em seu meio. 

Sabemos que o ser humano e sua instância espiritual diferem dos outros 

reinos da natureza, sendo sua biografia conduzida por vários ritmos, destacando 

nesse processo o ritmo de sete em sete anos, denominado por Rudolf Steiner de 

“Setênios” (LIEVEGOED, 1991). 

A cada sete anos, todos os seres humanos, em seu desenvolvimento 

adequado, passam pelas chamadas ‘crises de desenvolvimento’, o que já era 

também conhecido pelos gregos e pelos orientais. Tais crises podem ser entendidas 

como oportunidades de crescimento físico, anímico e espiritual, quando o 

desenvolvimento acontece de modo adequado. 

Simplificadamente, temos a troca dos dentes em torno dos 7 anos, a 

consolidação da puberdade em torno dos 14 anos e o real início da maioridade aos 

21 anos e assim sucessivamente. 

Atravessar essas ‘crises’ de maneira coerente, o que equivale dizer bem 

orientados e conduzidos pela família, pela escola etc., permite ao indivíduo viver 

uma vida saudável, o que não significa ausência de conflitos. Pelo contrário, significa 

estar preparado da melhor forma possível para lidar com eles.  

Essa é uma das metas da Pedagogia Waldorf, reconhecendo que: 

 Embora presentes desde o nascimento, as três instâncias fundamentais do 

ser humano – corpo, alma, espírito – passam por evoluções ao longo de 

seu desenvolvimento biográfico. 

 Nos primeiros 21 anos, ocorre prioritariamente o desenvolvimento do corpo 

físico. 

 Dos 21 aos 42 anos, são os níveis da alma que ganham maior 

desenvolvimento (alma da sensação, alma da razão, alma da consciência). 



64 
 

 Após os 42 anos, solidificam-se as questões essenciais, que habitam a 

instância espiritual do ser humano (LIEVEGOED, 1991). 

Como esses processos caminham juntos, nos primeiros 21 anos, os talentos, 

os dons ou as fraquezas podem ser amenizados ou exacerbados, pela educação 

que o indivíduo recebe. Nos 21 anos seguintes, deve ocorrer uma transformação 

daquilo que foi aprendido (no trabalho, na profissão, nas relações), ou seja, o 

indivíduo dá um significado singular, próprio, àquilo que foi recebido pela educação. 

Isso se constitui na autoeducação. Após os 42 anos, as dificuldades podem se 

transformar em potencialidades, caracterizando um processo de 

autodesenvolvimento. 

Em síntese: 

* 0 – 21 anos – período de educação. 

* 21 – 42 anos - período de autoeducação. 

* 42 em diante – período de autodesenvolvimento.  

Segundo essa teoria, a biografia humana é um caminho de aprendizado, 

percorrido por meio de um amadurecimento. Nesse sentido, pessoas que se 

mantêm ativas, acordadas para sua existência, provavelmente consideram os 

conflitos como oportunidades de desenvolvimento, colocando sua individualidade no 

centro do processo. Enquanto pessoas ‘adormecidas’ em sua consciência tendem a 

buscar o poder e o prazer, acreditando que os conflitos têm sempre origem no 

exterior, nos outros (PERLATTO, 2015). 

Uma biografia bem conduzida pode ser geradora/mantenedora de saúde, 

dependendo das escolhas feitas e da postura adquirida ao se relacionar com o 

mundo. É neste encontro que o mundo criado internamente se relaciona com o 

mundo externo, numa constante adaptação e flexibilização, o que, potencialmente, 

impede a presença de tensão, evitando a evolução para estresse e doença 

(ANTONOVSKY, 1997). 

Na Educação, esse conhecimento é fundamental na condução dos ritmos e 

da prontidão, para que sejam oferecidas atividades de forma adequada, como 

proposto na Pedagogia Waldorf. 

A base de toda Educação acontece eminentemente nos três primeiros 

setênios, (0 a 21 anos) quando ocorrem desenvolvimentos específicos em cada um 

desses períodos.  



65 
 

As principais características que precisam ser observadas como portadoras 

de um desenvolvimento sadio, segundo Treischler (1988), são: (Treichler, 1988) 

 

─  1ºsetênio ( 0 a 7 anos ) – Base para o amadurecimento físico. 

No primeiro setênio, a criança é totalmente aberta ao ambiente em que se 

encontra e está individualizando seu Querer. Nesse período, a educação deve se 

basear na realidade, na imitação, na fantasia e no ritmo. A criança espera se 

encontrar num mundo essencialmente bom. O ambiente precisa se prestar ao 

brincar, ao aprender fazendo, envolvendo coordenação motora, observação e 

socialização sem conceitualizações e/ou abstrações. “O professor nesse período 

deve ter um papel semelhante a uma ‘mãe’ ou a um ‘pai’” (LANZ, 2000, p. 213). (Lanz, 2000) 

Com o nascimento, incorpora-se ao físico, o corpo etérico – portador dos 

processos e das transformações que geram vitalidade (vida); ocorre o 

desenvolvimento do corpo físico, da vitalidade, que tem reflexos pelo resto da vida. 

Toda base da saúde física é estruturada neste setênio; há o desenvolvimento de 

todo metabolismo e seus respectivos órgãos, como o fígado, por exemplo, que têm 

forte influência na vontade, na espontaneidade, no Querer; surgem a abertura, a 

confiança, a gratidão ao mundo e às pessoas; desencadeia-se a imitação de tudo e 

de todos: cores, formas, inclusive o caráter anímico. Também acontece aí o 

desenvolvimento dos sentidos básicos; é através dos sentidos que a criança sente 

nessa fase da vida e essa qualidade irá compor toda a base do sentir do adulto. As 

doenças infantis são consideradas as crises de desenvolvimento desse período. 

 

─ 2ºsetênio (dos 7 aos 14 anos) – Base para o amadurecimento emocional. 

Nessa fase inicial da idade escolar, as forças que se ocupavam do 

desenvolvimento físico no 1º setênio passam a ficar disponíveis para o aprender. A 

troca dos dentes é um dos sinais externos dessa maturidade (prontidão). Esse 

período é marcado pela individualização do Sentir (sentimentos), e a criança espera 

encontrar um mundo belo – por isso a educação deverá ser pautada pela arte, pela 

estética. “O professor no 2º setênio deverá ser um generalista” (LANZ, 2000, p. 214).  

Nesse período, os sentimentos se dirigem e se concentram no tórax, onde 

permanecem (antes se encontravam disseminados pelo corpo todo). É importante 

que tudo tenha ritmo, como num processo respiratório: tarefas, descanso, 



66 
 

atividades, artes etc.; centra-se o enfoque no Sistema Rítmico: coração e pulmões. 

Aqui nasce a proporção 4x1 (4 batimentos cardíacos para cada respiração). Essa é 

uma proporção saudável para os ritmos cardíaco e respiratório que se concretiza no 

2º setênio, sendo essa aquisição diretamente proporcional aos ritmos intra e 

extraescolares. 

 

─ 3º setênio (dos 14 aos 21 anos) – Base para o amadurecimento social. 

O 3º setênio, caracterizado pela puberdade, é o período em que o jovem 

começa a individualizar seu Pensar, procurando por um mundo verdadeiro – só lhe 

interessa a verdade. Aqui o ensino aciona o pensamento abstrato para se 

apresentarem mais caracteristicamente os conceitos – a física, a química e seus 

experimentos nos laboratórios, por exemplo. “Os professores nesse setênio são 

especialistas” (LANZ, 2000, p. 215).  

Nesse momento, os jovens se conectam com aquilo que lhes revela a 

realidade, a verdade; é também quando se fortalece a relação com o outro. 

Aproxima-se cada vez mais o senso de responsabilidade e com ele também as 

dúvidas sobre as escolhas. É um período de reconhecimento do caráter moral do 

outro, inclusive os professores, o que pode despertar o respeito. Nascem muitos 

ideais humanitários que precisam ser incentivados com trabalhos comunitários e 

filantrópicos – aspectos observados na Pedagogia Waldorf.  

É interessante perceber como o desenvolvimento humano vai integrando os 

processos corpóreos e anímicos, agregando os componentes da trimembração 

(Pensar/Sentir/Querer) e da quadrimembração (Físico/Vital/Psiqué/Eu) em tempos 

condizentes. Portanto, é fundamental que os educadores (pais e professores) 

estejam cientes dessa realidade para que, ao orientar seus alunos / filhos, consigam 

manter um equilíbrio capaz de conservar e promover saúde. 

Se houver uma aceleração ou uma desaceleração dos tempos e dos 

movimentos, pode acontecer de esses membros essenciais não serem implantados 

adequadamente, impedindo uma interação saudável destes, criando, 

consequentemente, pré-disposições para futuras doenças (BURKHARD, 2016). 

Portanto, há que se procurar o equilíbrio, de acordo com a idade do aluno, 

respeitar os tempos de aprendizado de cada um, perceber o momento em que a 

atividade própria da criança abarca aquilo que se lhe quer ensinar, ministrar os 

conteúdos paulatinamente, segundo sua organização física e anímica lhe permitam. 



67 
 

Para isso, o conhecimento do desenvolvimento das fases da infância, em totalidade, 

será forte aliado nos procedimentos práticos do educador que visa à formação 

integral de seres humanos, incluindo, aí, sua saúde. 

Conhecer como acontece o desenvolvimento humano, especificamente nos 

três primeiros setênios, conduzidos fundamentalmente pela educação, é 

imprescindível para todo professor e, principalmente, para aquele que se dedica ao 

ensino da Pedagogia Waldorf. Por isso, essas características são exaustivamente 

trabalhadas e analisadas nos seminários de formação desses professores. 

Além de conhecer as fases de desenvolvimento do seu aluno, o professor 

também precisa saber como lidar com eles e, para isso, é preciso que compreendam 

as características específicas de seu comportamento, traduzidas na Pedagogia 

Waldorf como os temperamentos. 

 
2.2.4.2 Os temperamentos 

 
Os temperamentos, já referidos pelos gregos como ‘os temperos’ da alma, 

encontram em Rudolf Steiner uma nova sistematização, que serve de base aos 

diagnósticos em Medicina Antroposófica e também orientam o professor Waldorf na 

maneira de lidar com seus alunos, a partir do reconhecimento e da compreensão 

dos modos de agir e reagir de cada um dos quatro temperamentos designados por: 

a) Melancólico. 

b) Sanguíneo. 

c) Colérico. 

d) Fleumático. 

Apesar da marca singular de cada ser humano, sua constituição física e 

anímica pode ser agrupada nessas quatro categorias, que representam o encontro 

das forças hereditárias, com a própria evolução da individualidade (STEINER, 2013). 

Sabemos que, em verdade, todos os seres humanos possuem um pouco de 

cada temperamento, até porque eles representam os quatro elementos constituintes 

da natureza: terra, água, ar e fogo. Entretanto, um ou dois se apresentam mais 

claramente em cada indivíduo. 

Os representantes de cada grupo de temperamentos se assemelham em 

seus modos de ver e viver o mundo, trazendo, desde o nascimento, suas 



68 
 

expressões características, seu tipo físico, suas preferências e habilidades, que se 

tornam mais evidentes a partir do segundo setênio (GLAS, 1998). Não existe um 

temperamento melhor ou pior. Todos possuem facilidades e dificuldades que 

deverão ser lapidadas, evitando excessos.  

Na Pedagogia Waldorf, o professor aprende, em sua formação, a “ler” o 

temperamento de cada aluno e a trabalhar pedagogicamente com cada um deles. 

Esse conhecimento se configura como uma ferramenta preciosa que pode 

ajudar a evitar danos ao corpo etérico (vitalidade) que se altera, dependendo de 

como é trabalhado e enfrentado cada temperamento. 

Para facilitar a compreensão, sugerimos relacionar a imagem do 

temperamento com seu elemento correspondente. 

I) Temperamento melancólico – elemento Terra 

II) Temperamento fleumático – elemento Água 

III) Temperamento sanguíneo – elemento Ar 

IV) Temperamento colérico – elemento Fogo 

Apresentamos, a seguir, as características de cada temperamento, suas 

tendências, seus excessos e as sugestões pedagógicas de equilíbrio, segundo 

Steiner (2013). 

 

I) Temperamento melancólico – elemento terra. 

Aqui predominam o peso, a matéria, característicos do elemento terra. O 

melancólico é geralmente um indivíduo magro, cabisbaixo, seu corpo parece-lhe um 

fardo que precisa ser carregado! 

Apresenta-se sempre mais entristecido, isolado, tem movimentos lentos, é 

desajeitado. Isolado em seu próprio mundo, tem dificuldade em se relacionar, o que 

piora sua solidão. Apesar disso, tem profundidade em tudo que faz. Os grandes 

filósofos, por exemplo, tendem a ser melancólicos.  

É mais propenso a doenças. Não tolera qualquer sofrimento. Chora muito, 

com um pequeno arranhão. Sente muito frio, tanto físico, quanto anímico. 

Excesso: ensimesmamento, egocentrismo, solidão. 

Alimentação: come pouco e prefere doces. Deverá ser aconselhado a comer 

muita fruta (forças do sol), muitos temperos para obter mobilidade e flexibilidade 

interna e externa. 



69 
 

Orientação Pedagógica: é fato que o melancólico compraz-se com a dor 

alheia, por isso o professor deverá mostrar-lhe histórias cujos personagens tiveram 

que enfrentar dificuldades e sofrimentos. Leituras sobre a vida e obra de grandes 

mestres e de filosofia, na idade adequada, também lhe caem muito bem. 

Como o melancólico, geralmente, não gosta de movimentar-se, deve-se 

sugerir para ele, atividades que privilegiem movimentos rítmicos (como danças, por 

ex.), acompanhados de música, que é uma arte que ele aprecia. 

 
II) Temperamento fleumático: elemento água. 

Assim como a água, o fleumático se adapta a qualquer lugar ou situação. 

Seu corpo tende à obesidade, pois adora comer, e tudo o que lhe dá prazer. É 

dono de uma vitalidade invejável, devido à sua ligação profunda com seu o corpo 

etérico (vitalidade). Vive muito bem, em completo bem-estar, quase não adoece. 

Não se liga fortemente a nada e a ninguém. Tem dificuldade em se interessar por 

alguma coisa. É sonolento, ordeiro, rotineiro, metódico, fiel. 

Excesso: dificuldade de iniciativa, alienação, mediocridade. 

Alimentação: é preciso estimular o seu metabolismo para evitar estagnação. É 

interessante lhe oferecer pimentas, páprica, gengibre, que são alimentos 

estimulantes. É preciso evitar que coma doces em excesso. 

Orientação Pedagógica: como o fleumático se desperta pelo reflexo do 

interesse de outras pessoas, é preciso fazê-lo interessar-se pelas coisas por um 

“caminho indireto”, quer dizer, o seu interesse será despertado pelos interesses do 

grupo, por isso ele deverá sempre estar rodeado de amigos. É conveniente estimulá-

lo a diminuir suas horas de sono e a praticar exercícios físicos. 

 
III) Temperamento sanguíneo: elemento ar. 

O portador desse temperamento possui o corpo bem proporcional. É leve, 

ágil, inteligente e alegre. Assim como o ar, vive ‘acima do chão’; não para, é muito 

vivaz. Perde facilmente a concentração. Tem dificuldade em se fixar em 

determinadas tarefas. Adormece e desperta facilmente. Adora novidades, é criativo. 

Excesso: superficialidade; interesses fúteis; incapacidade para realizar. 

Alimentos: prefere os azedos e picantes. Deve lhe ser sugerida uma 

alimentação rica em raízes (fixar), bem como evitar pimentas e cogumelos 

(crescimento explosivo). 



70 
 

Orientação Pedagógica: não deve ser dominado pela força. Precisa de uma 

pessoa com a qual se ligue afetivamente. Essa ligação teria a capacidade de 

despertá-lo e fazê-lo se ocupar. Exercícios de concentração e de matemática lhe 

favorecem.  

 
IV) Temperamento colérico: elemento fogo/calor 

 O temperamento colérico é complexo e necessita compreensão. Geralmente 

tem um corpo atlético, é forte, tem membros curtos e nuca grossa. É atento, 

concentrado. Um líder nato. Corajoso, responsável, defensor dos fracos e da justiça 

(do que ele entende por justiça). Inteligente, empreendedor, pioneiro, mas estoura 

fácil, inflamável como fogo, sem limites. 

Excesso: violência, temeridade, prepotência, egoísmo. 

Alimentos: gosta de comidas picantes/ calóricas. É exatamente o que precisa 

evitar, juntamente com gorduras e álcool (produtores de calor). Deve dar preferência 

a verduras, caules, leguminosas e oleaginosas; passeios ao ar livre e disputas com 

pessoas sabidamente mais fortes, nos mais variados sentidos, para evidenciar seus 

limites. 

Orientação Pedagógica: como o colérico se inflama desproporcionalmente 

diante do menor problema e somente se recupera após passada a ‘cólera’, é 

desejável que se evite falar ou argumentar com ele no momento da explosão; 

devemos esperar que se acalme, aguardar um tempo e conversar quando o ‘fogo’ 

baixar. Assim, é possível que consiga compreender e até se desculpar, se for o 

caso. Importante: não devemos tratar o colérico com ironias, ou fazer críticas sem 

fundamento. Sua inteligência não tolera superficialidades. 

No âmbito da Educação, Steiner propõe que os educadores sejam 

conhecedores dos quatro temperamentos. Desse modo, os professores têm mais 

elementos para, além de facilitar a convivência com a diversidade, evitar 

repreensões e/ou atitudes desnecessárias ou inadequadas ao temperamento.  

A “Regra de Ouro” consiste em que se agrupem os alunos em sala de aula, 

de modo a se juntarem os mesmos temperamentos, ou seja: coléricos com coléricos; 

sanguíneos com sanguíneos; melancólicos com melancólicos; fleumáticos com 

fleumáticos.  

Em princípio, essa proposta pode parecer uma espécie de disciplinarização, o 

que não é a proposta da Pedagogia Waldorf. 



71 
 

A razão dessa estratégia é explicada por Steiner da seguinte maneira: 

Os coléricos, por exemplo, mais ligados ao elemento fogo, têm tendências a 

se ‘provocarem’ uns aos outros. Sabendo que seus pares, que estão a seu lado, 

teriam a mesma reação, a tendência é que refreiem suas atitudes. A ideia é que isso 

signifique uma ‘repreensão educativa’, a ser adotada por eles próprios, promovendo, 

então, uma autoeducação em grupo.  

Os fleumáticos tendem a ter atitudes mais estagnadas, assim como o 

elemento água, que representa esse temperamento, diferentemente do fogo, cujo 

movimento pode ser destruidor, não respeitando limites. Quando muito tempo juntos, 

os fleumáticos com sua tendência à apatia, à falta de iniciativa, à inércia, podem se 

incomodar, despertando um interesse por colocar algo em movimento, por modificar 

o estado de coisas, redundando em atividade ao invés de inércia (LANZ, 2000). 

Conscientes dessas estratégias, os professores, com atitudes simples, 

podem, assim, evitar situações desagradáveis de tantas advertências, que podem 

gerar mal-estar e estressar a relação entre os atores presentes numa sala de aula.  

Essa dinâmica de ensino, em tempo certo, desde a infância, de acordo com a 

Pedagogia Waldorf, pode resultar num aprendizado que, geralmente, é transportado 

para a vida toda. 

O mesmo não seria possível com os adultos, muito menos com pessoas 

idosas, pois, na idade infantil existe uma plasticidade, uma flexibilidade tanto física 

quanto anímica, que já não há mais nos adultos, pois os corpos físicos e anímicos 

tornam-se mais endurecidos, tendendo mesmo à esclerose, à rigidez, em sua 

maioria. Porém, independente da idade, levamos dentro de nós a essência da 

juventude, (no sentido espiritual), que é capaz de manter flexível um cérebro de uma 

pessoa idosa, do mesmo modo quando jovem, caso se tenha tido uma educação 

adequada para isso. Ao contrário, “quando a educação não é exercida 

adequadamente, observa-se o imenso contraste entre a velhice e a juventude” 

(STEINER, 2013, p. 158). 

Podemos, então, enfatizar que o que foi aprendido, educado na época certa, 

não envelhece! Ou seja, a aprendizagem que se dá na fase infantil tende a ser 

consolidada. Pensando assim, é importante conhecer como se processa o caminho 

que se inicia com o andar, passando pelo falar, até atingir a capacidade do pensar, 

evidenciando o modo singular, apresentado por Steiner e descrito por Lievegoed 

(1996) para o decorrer do desenvolvimento humano. (Lievegoed, 1996) 



72 
 

2.2.4.3 O andar, o falar e o pensar 

 
O desenvolvimento humano percorre uma tríade de acontecimentos que 

merece cuidado e atenção, diante da importância dessas aquisições e seus 

desdobramentos. 

Conhecer como ocorre a sequência – andar, falar e pensar – que ordena o 

desenvolvimento psíquico-fisiológico do ser humano, especialmente em seus 

primeiros anos, não só auxilia como pode nortear a correta intervenção de 

professores e pais. 

Umas das metas de todo método pedagógico e suas respectivas instituições 

de ensino é levar o aluno a conquistar o pensar conceitual. Afinal, essa qualidade 

distingue os seres humanos. Para se chegar a essa conquista, é preciso saber como 

esse caminho pode ser trilhado de maneira saudável. 

Como já foi descrito, segundo Goethe12 (1997), cada fase da evolução contém 

a presença metamorfoseada das fases anteriores. 

Ancorado nos conceitos da Antroposofia, Lievegoed (1996) descreveu a 

evolução do Andar, do Falar e do Pensar, nos quais se apresenta claramente essa 

metamorfose, ou seja: o Pensar é a metamorfose do Falar, que, por sua vez, é a 

metamorfose do Andar. 

Rudolf Steiner propõe que essa tríade de acontecimentos siga um movimento 

temporal que não só influencia, mas predetermina a fase subsequente. 

O andar:  

Na concepção Goetheana de metamorfose, na qual ele se baseia para 

desvendar os segredos do mundo vivo, elementos plasmadores não são 

induzidos por algum fator material, mas são eles mesmos, os próprios 

princípios indutores [...] (BACH, 2012, p. 37). 

 
Isso nos ajuda a clarear como a criança busca sua posição ereta, ou seja por 

meio de um impulso motor interno, (agregado ao sistema neurosensorial) ela se 

orienta no espaço e busca a postura ereta, até conseguir a capacidade para Andar.  

Pela imitação, ela conquista o Falar, sendo importante a língua materna para 

a identificação com o seu mundo social. A partir daí, está criada a condição em 

direção ao Pensar, que se apresenta como uma primeira função psíquica 

consciente, ganhando novas conquistas com o desenvolvimento ulterior. Importante 

                                            
12

 Teoria da Metamorfose (GOETHE, 1997). 



73 
 

salientar que esses processos decorrem, basicamente, nos três primeiros anos de 

vida, portanto no primeiro setênio, quando a regência é do corpo etérico. 

Fica evidente a importância dos processos sadios do Andar, que a criança 

deve conquistar em liberdade, sem saltar fases e sem auxílio de tecnologias e/ou 

aparatos que possam influenciar patologicamente esse período. No Falar, a presteza 

da língua com cuidados de vocabulário protege a constituição dos órgãos fonadores 

e conecta o indivíduo com a linguagem de seu povo. Já o Pensar é desenvolvido 

graças à exatidão e à clareza das palavras que são dirigidas à criança, para que 

sejam induzidas representações mentais precisas. 

Segundo Lievegoed (1996), devemos considerar ainda que:  

- o amor é a base para o desenvolvimento do andar; 

- a verdade e a sinceridade dão sustentação ao falar; 

- a clareza e a determinação dão suporte à qualidade do pensar. 

Portanto, a metamorfose do desenvolvimento de uma fase para outra, (Andar, 

Falar e Pensar) sempre carrega a qualidade desenvolvida na fase anterior. Donde 

se conclui, que, se a fase do andar, por exemplo, não for desenvolvida 

harmonicamente, podem ocorrer alterações na fala e na organização do 

pensamento (PADOVAN, 2013). Esse conhecimento deve constar do portfólio de 

todos os pedagogos, como acontece com o professor formado num Seminário 

Waldorf. 

É significante retomar a relevância da relação causal do conhecimento dos 

temperamentos e do desenvolvimento interdependente do Andar, do Falar e do 

Pensar, para nortear os pais e, especialmente os professores, na condução das 

relações e, em certa medida, das estruturações e atitudes, que tendem a redundar 

em um equilíbrio promotor de um desenvolvimento saudável de seus filhos e alunos. 

Um outro pilar sustentador do método de ensino pautado na Pedagogia 

Waldorf, e tão importante quanto os já citados para o desenvolvimento dos alunos, é 

o ritmo.  

 
2.2.4.4 O ritmo 

 
Ritmo é a ‘pedra de toque’ da Pedagogia Waldorf. De um modo geral, 

podemos dizer que o ritmo se constitui de movimento e pausa. Ritmo é ordem no 

tempo e, por isso, determinante para todos os processos funcionais saudáveis. A 



74 
 

saúde está comprovadamente atada a uma ordem do ritmo das funções vitais. 

Distúrbios dessa ordem são frequentemente comprovados em casos de doenças  

(HILDEBRANDT et al., 1998). 

No organismo, os processos se alternam ritmicamente, representados por 

anabolismo e catabolismo, ou seja, regeneração e desgaste respectivamente. Eles 

nunca acontecem ao mesmo tempo, no mesmo sistema. Essa é a base do processo 

rítmico. 

Nesse sentido, estão também o sono e a vigília, em que o primeiro representa 

a pausa; e o segundo, o movimento. 

A Ritmologia aponta para uma Psicofisiologia13 do desenvolvimento e é 

essencial no trabalho pedagógico para a vitalidade da criança (MARTI, 2003).  

Considerando que existe um sistema rítmico, representado por coração e 

pulmões; que esses órgãos se desenvolvem paulatinamente durante a infância e 

que são direta e proporcionalmente afetados pelas vivências rítmicas dos cuidados e 

das atividades dispensadas à criança, tem-se a dimensão da influência do ritmo no 

seu desenvolvimento saudável.  

A estruturação rítmica da aula, do dia, da semana e até das festas do ano, ou 

seja, uma construção consciente do ensino em bases rítmicas adequadas, tem papel 

importantíssimo na estruturação da vida das crianças. Referimo-nos aos processos 

orgânico-psíquicos do amadurecimento saudável do ser humano, por meio do seu 

eixo condutor: o corpo etérico que sofre alterações diretamente proporcionais ao 

ritmo de vida e de condições de aprendizado em crianças. 

Todo o cotidiano nas escolas Waldorf é orquestrado por ritmos, organizados 

de modo flexível, porém, de caráter imprescindível.  

Tal como uma respiração, podemos sentir ritmicamente o fluir dos ciclos do 

ano e o pulsar da natureza. Há momentos em que eles nos chamam para fora, para 

a expiração, e outros que nos convidam ao recolhimento (inspiração). Para a 

criança, assim como é salutar o cultivo de um ritmo diário que consolida hábitos, 

também é extremamente benéfico o cultivo do ritmo anual (épocas do ano). 

Percorrer com elas os ciclos do ano e suas nuances pode ser uma experiência 

repleta de alegria. As festas anuais com seus coloridos culturais, em cada região do 

mundo, acompanham essa pulsação. Atualmente, quando encontramos grande 

                                            
13

 A Psicofisiologia trata das questões com bases fisiológicas do comportamento (BRANDÃO, 2001). 



75 
 

desconexão do ser humano com a natureza, proporcionar à criança esse vínculo 

pode acionar uma religação com seu entorno e, consequentemente com o outro, 

contribuindo para uma cultura humanizadora. Essas premissas são viabilizadas nas 

comemorações das épocas do ano, com representações em várias atividades dentro 

e fora das salas de aula. 

É importante ressaltarmos também outro ritmo muito especial, que é o ritmo 

de sono e vigília. 

Para conhecer a vida do ser humano por inteiro, há que se considerar que o 

estado de vigília diurna não é o único movimento consciente portador dos propósitos 

da atividade humana. A vida plena abrange também os acontecimentos entre o 

adormecer e o acordar, ou seja, aquilo que acontece nos estágios de sonho e de 

sono profundo, em que não se sonha.  

No sono, o ser humano se encontra num âmbito anímico-espiritual entregue 

ao cosmo; na vigília, ele ausenta seu ser do cosmo, e acolhe o anímico-espiritual 

através da organização neuro-sensorial (WIECHERT, 2003). 

O estado de vigília propicia ao ser humano, não somente a atividade 

cognitiva, mas uma vivência que o integra na existência. Neste estado, ele 

ativa sua observação e percepção para, através da condição físico-

sensorial, captar o mundo à sua volta (STEINER, 2008a, p. 54). 

 

Para ilustrar essas considerações, Steiner (2008a) lembra que os sonhos 

podem ter caráter de atividades semelhantes aos da vida cotidiana em vigília. Por 

exemplo, quando se sonha que é preciso atravessar um rio. Para isso, toma-se um 

barco a remo e procede-se ao esforço para remar até a outra margem. Ocorrem, aí, 

processos bem semelhantes ao estado de vigília, quando a pessoa está acordada. 

Esse é um tipo de sonho que tem grande similaridade com a vida físico-sensorial. 

Por outro lado, podemos sonhar que, para fazer essa mesma travessia, a pessoa 

em questão se utilize de suas habilidosas asas e transponha tranquilamente o rio, 

pousando na outra margem. Esse tipo de sonho nada tem em comum com a vida 

físico-sensorial, pois, até onde se pode conhecer, o ser humano não é dotado de 

asas ou capacidade para voar. 

O observador atento consegue perceber uma diferença entre os dois tipos de 

sonho, no momento do acordar. O sonho em que se exerce um trabalho físico 

semelhante ao que ocorreria no cotidiano físico-sensório faz com que a pessoa 

acorde cansada. Os membros parecem estar pesados pelo esforço executado e, 



76 
 

assim, ela pode permanecer durante todo aquele dia. Portanto, esse tipo de sonho 

reproduz a realidade físico-sensorial na vida desperta. “Ao contrário, o sonho onde 

se atravessa o rio voando, traz uma leveza, que faz com que as pessoas acordem 

renovadas, alegres, com membros leves e dispostas” (STEINER, 2008a, p. 56). 

Para Steiner (2008a, p. 57): “Tais diferenças de efeito da vida onírica e da 

vida desperta, têm de ser observadas com exatidão, da mesma maneira como se 

costumam fazer observações na Matemática ou na Física”. 

Percebemos, nesses pressupostos, a influência da vida vivida entre o 

adormecer e o acordar (no sono), na vida cotidiana, em vigília, (acordado). 

Quando a vida físico-sensorial é transportada para o estado de sonho, 

durante o sono, ela poderá retroagir de forma patológica, insalubre. Por 

outro lado, as imagens não advindas do mundo físico-sensório trazem os 

processos saudáveis, interferindo inclusive, na cognição e na memória, no 

caso dos educandos. Porém, isso pode não ser compreensível unicamente 

pela razão, pois acrescenta uma constituição humana que comporta o nível 

espiritual, de onde essas imagens seriam extraídas durante o período entre 

o adormecer e o acordar (STEINER, 2008a, p. 58). 

 

No sono, a alma se liberta da vontade, e aquilo que o ser humano não se 

permitia durante a vigília se coloca sob forma de imagens advindas do 

subconsciente, que podem então se concretizar nesse período. “Ao estudarmos o 

sonho de um ponto de vista bem específico, ele se torna um curioso revelador de 

lados secretos da nossa essência humana” (STEINER, 2008a, p. 59). 

Podemos analisar também o reverso. No estado de vigília, estados de mau 

humor, tristeza ou alegria podem ser provenientes de vivências no plano emocional, 

ocorridas durante o sono no estado de sonho (STEINER, 2008a). 

É fato, portanto, que talvez não possamos compreender a totalidade da vida 

sem computar aquilo que acontece além do estado de vigília, ou seja, o período 

entre o adormecer e o acordar, quando um influencia o outro, em ambas as 

direções, com importantes reflexos sobre a saúde global.   

Isso se apresenta de suma importância para as práticas desenvolvidas no 

período em que a criança se encontra na escola, pois constitui boa parte do seu 

estado de vigília. A qualidade e a adequação das atividades pedagógicas vinculadas 

(ou não) ao ritmo, influenciam rigorosamente os processos de saúde com forte 

impacto na elaboração do sono.  



77 
 

O ritmo também adquire condição especial no decorrer do desenvolvimento 

humano, ao se observarem as mudanças que acontecem como ‘leis biográficas’ em 

períodos de sete em sete anos– os setênios. 

Portanto, tudo que compõe o currículo deve observar e respeitar o ritmo, o 

momento e o conteúdo, adequados para cada idade. 

Conhecer os ritmos dos setênios favorece as tarefas pedagógicas, pois auxilia 

o educador a contribuir com um desenvolvimento saudável dos educandos (SCHAD, 

1998). Em cada setênio deve ser estruturado, na medida do possível, um currículo 

orientador, que desenvolva integralmente o educando, mantendo e promovendo sua 

saúde. Sabemos que essa não é uma tarefa fácil, mas é também uma meta da 

Pedagogia Waldorf. 

Ainda como parte do cotidiano escolar, de acordo com Steiner, há uma 

caracterização sobre os sentidos, o que compõe um importante substrato ao 

desenvolvimento da cognição e da qualidade do Sentir, sendo assim, um 

conhecimento imprescindível ao professor Waldorf. 

 
2.2.4.5 A teoria dos doze sentidos 

 
Os sentidos são os órgãos de comunicação; são as “janelas” que colocam o 

mundo interno em contato com o mundo externo. Comandados pelo sistema 

nervoso, são eles que informam, paralelamente ao seu desenvolvimento, que o 

homem vai se tornando, passo a passo, um cidadão do mundo, por meio das 

percepções introjetadas dia após dia, pela via sensória (MARASCA, 2015).  

Tudo o que vemos, ouvimos, tocamos, experimentamos, exerce um reflexo 

físico (constituição e vitalidade dos órgãos) e um anímico (sensações e sentimentos) 

em nossa constituição.  

Os sentidos são as “antenas” que informam e, em certa medida, transformam 

nosso mundo interno, nosso modo de pensar, a qualidade do que sentimos e a força 

para impulsionar nosso querer, nossa vontade para agir. 

Assim, os sentidos vão preenchendo nosso mundo interno, com as 

impressões e as informações recebidas do mundo que nos rodeia, bem como 

construindo um outro mundo que aprendemos a reconhecer e a dominar como 

próprio: o nosso corpo, a ‘casa’ onde habitamos.  



78 
 

Para a criança pequena, os dois mundos (interno e externo) são um só, pelo 

menos até a conquista da verticalidade – o andar. Esse momento é crucial no 

desenvolvimento humano, pois estabelece um divisor entre ambiente e corpo físico: 

‘eu e o mundo’. Antes disso, ambos estavam mesclados. As coisas, as outras 

pessoas e o eu, eram vivenciados numa unidade. Pouco a pouco, a criança vai se 

capacitando a fazer a distinção entre o próprio corpo e os outros, pela interação 

complexa dessa evolução sensorial. 

Apresentamos neste estudo, a concepção proposta por Rudolf Steiner, dos 

doze sentidos: quatro básicos, quatro intermediários e quatro superiores, presentes 

desde o nascimento, porém ganhando desenvolvimento ao longo da vida, até 

culminar sua completude aos 21 anos. 

Dividimos nossa explanação em três momentos que, didaticamente, 

coincidem com o caminho de desenvolvimento do ser humano: 

a) nos primeiros sete anos de vida (primeiro setênio): é o momento em que o 

corpo etérico, essencialmente “plasmador”, configura e estrutura os 

sentidos básicos ou corpóreos, que são aqueles que, nesse momento, 

solicitam maior atenção e treinamento: sentido do tato, sentido vital, 

sentido do movimento ou propriocepção e sentido do equilíbrio; 

b) no período dos sete aos catorze anos (segundo setênio): é o momento 

em que se desenvolvem principalmente os sentidos intermediários, que 

têm relação com a natureza do mundo externo: sentido do olfato, sentido 

do paladar, sentido da visão e sentido térmico; 

c) no período dos catorze aos vinte e um anos (terceiro setênio): é o 

momento em que os sentidos denominados “superiores” intensificam seu 

desenvolvimento: sentido da audição, sentido da palavra, sentido do 

pensamento e sentido do eu.  

É importante salientar que a vivência dos sentidos formatam os germes 

daquilo que será vivenciado na vida adulta, como qualidades inerentes ao sentir. 

Explanaremos a seguir a designação de cada sentido, agrupados em básicos, 

intermediários e superiores, conforme Steiner (1997). (Steiner, 1997) 

 
 
 
 



79 
 

Os sentidos básicos (0 a 7 anos):  

Sentido do tato, sentido vital, sentido do movimento ou propriocepção e 

sentido do equilíbrio. Esses sentidos nos informam diretamente as condições do 

nosso corpo. Como eles nos transmitem constantemente a consciência de nossa 

natureza física, eles são denominados sentidos corpóreos: 

 O sentido do tato: enseja-nos a experiência dos limites do corpo e da 

superfície interior da pele. Com ele, também tateamos as superfícies das coisas e 

nos tocamos uns aos outros, conhecemos nossos limites e os limites dos outros 

seres e objetos.  

Sentimento: controle e respeito para conosco e para com o outro, segurança, 

limites, confiança nos outros e na existência. 

Ausência: medos, dificuldade de relacionamento e da sensibilidade de ‘ter 

tato’ (STEINER, 1997). 

 O sentido vital: relata-nos o bem-estar ou mal-estar do organismo. É pouco 

perceptivo, semiconsciente. Normalmente é mais claro no mal-estar. É o sentido que 

aponta qualquer sinal de alteração orgânica, como dores, náuseas, tonturas etc. 

Sentimento: percepção do estado interno, tolerância e compaixão.  

Ausência: dificuldade em perceber alterações internas como dor, fome, sono, 

etc. (STEINER, 1997). 

 O sentido do movimento ou propriocepção: transmite-nos a posição relativa 

entre as partes do corpo. Exemplo: os membros em relação ao tronco. Sabemos 

exatamente se o braço está estendido ou se a perna está flexionada. O músculo 

movimenta e, ao mesmo tempo, percebe o movimento. É simultaneamente um 

órgão volitivo e sensorial. Também a sensação da forma nos é dada pelo sentido do 

movimento  (YAARI, 2011). 

Sentimento: sensação de liberdade, alegria, acolhimento.  

Ausência: dificuldade de aprendizagem, de linguagem. Tristeza, hipocondria, 

depressão  (STEINER, 1997). 

 O sentido do equilíbrio: comunica-nos a posição do corpo em relação ao 

espaço: horizontalidade (estar deitado) ou verticalidade (estar em pé). É o 

responsável pela postura e sua consciência, dá orientação, situa-nos: “eu estou no 

mundo”.  

Sentimento: sensação de calma interior; autonomia.  



80 
 

Ausência: dislexia, disgrafia, discalculia, ataxia cerebelar  (STEINER, 1997). 

 

Os sentidos intermediários ou anímicos (7 a 14 anos):  

Sentido da visão, Sentido do olfato, Sentido do paladar e Sentido térmico. 

Estes sentidos nos trazem o mundo externo para o interno, transmitem 

informações sobre o que existe na natureza, no mundo que nos rodeia.  

 O sentido da visão: mostra-nos todos os espaços e seus conteúdos; cores, 

formas e suas inter-relações. O olho apreende o mundo da luz. É o sentido mais 

consciente. A luz externa (sol) encontra a luz interna, e por isso os olhos brilham.  

Sentimento: o olho é auxiliar na produção da autoconsciência e dá a direção 

para a fundamentação do pensar. 

 O Sentido do olfato: transmite-nos o odor específico de cada substância. 

Ele nos revela a característica particular de cada ser. O cheiro revela a natureza 

individual. O olfato tem relação com afeto e sexualidade. Produz uma reação direta 

na alma: prazer ou desprazer. 

Sentimento: por meio do olfato nós aprendemos a julgar e a discernir: bom ou 

ruim, bem ou mal, certo ou errado. Relação com formação da qualidade moral, ética. 

 O sentido do paladar: informa-nos a constituição de cada substância 

específica e depende do meio líquido: se é amarga ou suave, picante ou doce, 

salgada ou agradavelmente maravilhosa!  

Sentimento: o ‘bom-gosto’, em todos os sentidos (arte, vestimenta, etc.), tem 

relação com a qualidade do paladar. Sabor e saber têm a mesma origem nas 

línguas latinas.  

 O Sentido térmico: relaciona-se à temperatura do mundo ao nosso redor: 

quente ou fria, agradável ou desagradável. Sentir-se humano depende de calor 

físico e anímico. Nós crescemos com alegria, interesse e entusiasmo quando existe 

calor no ambiente. O calor é o veículo de manifestação do Eu. 

Sentimento: estar devidamente aquecido protege o sistema imunológico, 

previne doenças, gera bem-estar, confiança e autoconfiança (STEINER, 1997). 

 

Os sentidos superiores (14 a 21 anos):  

Sentido da audição, sentido da palavra, sentido do pensamento e sentido do 

eu. Esses sentidos alcançam um mundo invisível, o verdadeiro cerne das coisas e 



81 
 

seres. Por meio deles, revela-se um mundo essencial, que aproxima as pessoas 

socialmente, criando as relações. 

– Na audição: eu ouço o outro.  

– Na palavra: eu me comunico com o outro.  

– No pensamento: eu entendo o outro e o mundo (conceitos). 

– No sentido do eu: eu reconheço o eu do outro. 

 O sentido da audição: permite-nos perceber os humores, os sentimentos, 

os desejos e o próprio espírito, por intermédio dos sons e tons, seja o som da 

natureza ou a linguagem dos homens e mulheres. Todo som contém um elemento 

especial, que faz reverberar e vibrar nossa alma. 

 O sentido da palavra: por meio desse sentido, nós discriminamos os sons e 

a linguagem, experimentando a natureza das palavras e sílabas, das vogais e 

consoantes. A linguagem é a expressão espiritual de um povo, e se desenvolve 

segundo a qualidade do movimento. A fala vem depois do andar, e depende 

diretamente de como se deu o preparo para tal movimento. Para ouvir a palavra do 

outro, nós precisamos refrear nosso movimento de falar. 

 O sentido do pensamento: comunica-nos o significado de uma palavra, 

sentença ou frase. Ele nos revela o conteúdo simbólico, os conceitos.  

 O sentido do Eu: possibilita-nos perceber o eu do outro. Conecta-nos em 

presença de outra individualidade. Não é pelo corpo físico ou pela voz que nós 

reconhecemos outro ser humano, é pelo sentido do Eu! (STEINER, 1997). 

Com base nesse conhecimento, temos subsídios para lançar um novo olhar 

rumo à qualidade de estímulos a serem oferecidos às crianças e aos jovens, visando 

aprimorar sua formação integral, especialmente por ser o desenvolvimento dos 

sentidos uma referência para os futuros sentimentos. Semear bons hábitos, acolher 

com calor, escolher bem os ambientes e produtos (alimentação, música, vestuário, 

etc.) e, principalmente, estar constantemente se autoeducando para ser exemplo 

digno, são atitudes dos pais e, principalmente, dos professores. 

A teoria dos sentidos de Steiner pode ser considerada a base para uma 

relação saudável com a própria corporalidade, com a natureza e com as pessoas, 

pois “aprender com todos os sentidos, significa uma diferenciação em doze 

variações de relação com o mundo” (MARTI, 2003, p. 11). (Marti, 2003) 



82 
 

“O desenvolvimento adequado dos órgãos dos sentidos formam a base 

corpórea para a saúde física e anímica” (MARTI, 2003, p. 11). 

Os educadores que se inspiram nessa teoria para desenvolver suas 

atividades didáticas, especialmente no ensino infantil, orientam a criança para 

desenvolver confiança no mundo e reforçam a certeza do próprio existir, 

pavimentando um caminho para estruturação do Sentir e do sentido da vida. 

Dessa forma, é extremamente importante que as atividades selecionadas 

possam favorecer essa pavimentação. As propostas a serem vivenciadas nas 

atividades pedagógicas se traduzem em campo fértil de estimulação e preparação 

para a vida. A Pedagogia Waldorf preza por isso, e traz a Arte como apoio 

fundamental da educação. 

 
2.2.4.6 A função da arte 

 
Para Steiner (2013), a arte é o campo de ação de médicos e professores. 

Tanto o curar, como o educar, são processos artísticos.  

A integralidade do ser humano é requisitada perante a arte, perante a 

imagem; pois na experiência estética viva, vinculamos o objeto, a percepção 

sensorial ao sujeito, à nossa vivência interior do pensar, sentir e querer 

(BACH, 2007, p. 87).  

A arte na Pedagogia Waldorf refere-se, em princípio, ao próprio método 

pedagógico: a arte da educação.  

Não se trata de um artifício para transformar conteúdos em processos 

palatáveis. É o próprio método que se revela artístico, na medida em que se 

apresenta de forma viva, moldando-se a situações com a maior originalidade 

possível. Um processo sempre criativo, trazendo algo novo e individualizado. 

Dessa maneira, não se estandartizam os procedimentos, de forma a serem 

reprodutíveis, com objetivos que miram resultados mensuráveis. 

O ensino de cunho artístico não é mensurável, como se avalia normalmente 

nas escolas tradicionais. Ele se orienta pelo “desabrochar criativo das possibilidades 

individuais” (MARTI, 2003, p. 10). 

Para desenvolver o trabalho pedagógico como um processo artístico, há que 

se considerar um ‘respirar oscilante’ entre o Pensar, que é organizado pelo sistema 

neuro-sensorial (cérebro e órgãos dos sentidos); o Querer, organizado pelo sistema 

metabólico-motor (metabolismo do abdômen e dos membros); e a ‘ponte’ que une 



83 
 

essas duas qualidades polares, ou seja, o Sentir – sistema rítmico (coração e 

pulmões) como processo equilibrador, o caminho do meio. Considera-se que o 

processo artístico leve o ser humano ao equilíbrio rítmico entre o Pensar, o Sentir e 

o Querer, organizando uma cooperação com os processos orgânico-vitais.  

Isso quer dizer que, paralelamente ao conhecimento profundo da matéria, é 

necessária uma atuação sobre a fantasia condizente com a situação e com a faixa 

etária. Fantasia, aqui, significa elevar a capacidade de se projetar estruturadamente 

para os processos do ‘vir a ser’. A visão fenomenológica do desenvolvimento 

humano, descrito antroposoficamente, dá ênfase à possibilidade de a educação 

contribuir para o ‘passar a ser o que ainda não se é’ e não se atrelar ao passado 

(BACH, 2007). 

O ensino como método artístico permite o desenvolvimento da individualidade 

da criança e cria a predisposição para um aprendizado, que amplia as possibilidades 

de formatar uma relação coerente com o mundo à sua volta.  

A arte nas escolas Waldorf recebe uma atenção especial, por entender que 

seu papel é fundamental no desenvolvimento cognitivo, emocional e volitivo dos 

alunos (ROMANELLI, 2010). 

Todos os processos de criatividade, resultantes das atividades relacionadas à 

arte, têm impacto na estruturação do corpo etérico das crianças, situação que se 

atrela diretamente à saúde das mesmas. 

O cotidiano de uma Escola Waldorf permite observar a utilização de diversos 

procedimentos artísticos em sala de aula, durante toda a Educação Básica. 

Especialmente no período correspondente ao Ensino Fundamental, a pintura em 

aquarela e o uso de diversos tipos de narrativas – contos, mitos, biografias, norteiam 

a ação docente como base para o planejamento diário. Desde a alfabetização, uma 

narrativa pode subsidiar o ensino de qualquer conteúdo, como por exemplo o ensino 

da matemática ou da história. A pintura em aquarela é utilizada para a elaboração 

imagética dos conteúdos e perpassa todos eles ao longo da formação do aluno. 

Sendo assim, no currículo Waldorf, a arte está inserida desde a aula principal.  

Isso se explica por dois pressupostos teóricos tomados por Rudolf Steiner 

como fundamentação da Pedagogia Waldorf: a cosmovisão Goetheanística, 

que propõe que se utilize a arte como metodologia para a aquisição de 

conhecimento; e a visão de Schiller sobre a necessidade de uma educação 

estética do homem (ROMANELLI, 2010, p. 1). 

 



84 
 

Segundo Steiner (2013), é no período compreendido entre os anos do Ensino 

Fundamental e Médio, que o desenvolvimento humano se abre para que se possa 

cultivar a sensibilidade e, dessa forma, propiciar a aquisição de um equilíbrio das 

forças da fantasia e criatividade, com as forças da razão. 

Para Schiller a arte é vista como instrumento de elevação do ser humano 

acima da realidade. Conhecer as leis da arte é adentrar na regência do 

espírito; o objeto da arte no pensamento Schilleriano não é somente o som, 

as cores, a palavra poética, a matéria. Seu conceito é amplo, abrange o 

próprio ser humano (BACH, 2012, p. 16). 

 

A função da arte na Pedagogia Waldorf é promover um caminho para o 

desenvolvimento do uso da imaginação e o estímulo da fantasia, importantes aliados 

na formação do potencial criativo. 

Na cosmovisão de Steiner, esse trabalho permite o aprendizado da essência; 

considera-se que, através de uma observação profunda e treinada, se conduz à 

cognição do essencial e ao abandono do acessório (ROMANELLI, 2010). 

São vários os modos de apresentar a arte nas escolas Waldorf: contos, 

pintura, escultura, trabalhos manuais, teatro, canto coral, etc.  

Dizemos que, ao ouvir seu professor narrar artisticamente um conto de fadas, 

a criança, num processo ativo, forma imagens na alma. Ao ser solicitada a fazer, por 

exemplo, uma pintura daquilo que ouviu, ela acessa tais imagens em sua alma. 

(ROMANELLI, 2010). 

Acreditamos que, exercitando cotidianamente esses processos, fortalecemos 

a potencialidade de criação. Desse modo, as forças da fantasia e a imaginação, 

precedem as forças do intelecto que, quando solicitado, será capaz de unir 

conhecimento e arte, desenvolvendo artisticamente um caminho para a elaboração 

de conceitos (STEINER, 1928 apud ROMANELLI, 2010). Essa progressão teria uma 

coerência processual com repercussões de um equilíbrio, potencialmente saudável. 

Entre a troca dos dentes e a maturidade sexual, o ensino deveria ser 

transformado todo em formato artístico – imagético por meio da criatividade 

artística do professor, pois, existe nesse período, uma maleabilidade nas 

representações mentais que anseiam por crescimento em múltiplas 

possibilidades, o que se coaduna perfeitamente com imagens traduzidas 

artisticamente (STEINER, 2014, p. 36). 

 
Ainda com respeito à forma artística aplicada pelo método Pedagógico 

Waldorf, seria importante lembrar como a criança pode ser levada, por meio de 

vivências intelectuais sem a devida prontidão, ou seja, sem primeiro se oferecer o 



85 
 

imagético, para uma íntima desorganização de sua saúde, mais especificamente de 

seu sistema respiratório. Isso significa que o conteúdo rígido, morto (sem a 

flexibilidade da arte), exige também uma imobilização relativa na área do Sistema 

Rítmico. Pode acontecer um ‘aprisionamento’ onde deveria haver flexibilidade, como 

tem que ser o próprio ritmo respiratório (inspiração/expiração). “Acontece uma 

densificação que impede a correta amplitude respiratória, incidindo principalmente 

na expiração” (STEINER, 2014, p. 38), o que pode gerar patologias como asma, por 

exemplo.  

Portanto, não de modo visível, mas sutil, há uma densificação na fluidez da 

respiração, quando se oferecem, exageradamente, conteúdos intelectuais, 

unilateralmente, especialmente no segundo setênio (dos sete aos quatorze anos de 

idade). Por outro lado, a vontade desmedida do professor, tentando impor seu 

ímpeto de ensinar a qualquer custo, poderá diluir forças do metabolismo infantil, 

acarretando, imediatamente ou em longo prazo, uma fraqueza dos órgãos digestivos 

(STEINER, 2014). 

Quando dou uma educação intelectual ao ser humano, antes da 

maturidade sexual, quando lhe apresento conceitos abstratos ou 

observações prontas, fechadas, e não imagens cheias de vida, 

passíveis de crescimento, então eu violento seu si-mesmo, eu 

interfiro nele brutalmente (STEINER, 2014, p. 76). 

 

Ainda com respeito à arte, nos últimos anos do ensino Waldorf, os alunos são 

estimulados a desenvolver uma peça de teatro, uma peça de Shakespeare, por 

exemplo, que pode ser apresentada em inglês. Isso cria, ao mesmo tempo, um 

processo artístico e uma aproximação com culturas diferentes, através de outras 

línguas, além do aprendizado da convivência em grupo, divisões de tarefas etc., pois 

são eles que decidem os temas, confeccionam cenários, figurinos etc. Pode-se, 

ainda, por exemplo, no 9º ano, se organizar uma apresentação com a música dos 

negros americanos, estudada numa música gospel, blues, jazz, hip hop etc. 

(HOFMANN, 2017). É conhecida também a fama dos corais de Escolas Waldorf que 

se apresentam ao redor do mundo. 

A partir das ideias de Goethe, Steiner entende ser possível construir um 

projeto educacional essencialmente científico, contemplando, além da razão, o 

sentimento e a vontade humanos. Essa premissa ganha, com o esforço intelectual 

de Steiner, um método de ensino que promove a arte como parte integrante, 



86 
 

diretamente vinculada ao conhecimento, evitando assim o desenvolvimento 

unilateral do intelecto. 

Consideramos ter apresentado, até aqui, os fundamentos essenciais para a 

compreensão dos alicerces sobre os quais se construíram os pilares que 

assessoram o método de ensino pedagógico Waldorf. Além das estruturas é preciso 

pensar nas atuações docentes que constituem a prática, ou seja, a aplicação dos 

referidos fundamentos, evidenciando-se a escola, o currículo e o professor Waldorf. 

 
2.3 A escola e o professor Waldorf 
 

Rudolf Steiner relata que, antes de dar início às Escolas Waldorf, ele se 

propôs a oferecer seminários preparatórios, principalmente para que os futuros 

professores Waldorf formassem um pensamento pedagógico abrangente sobre a 

interação entre corpo, alma e espírito. 

Para ele, era de suma importância que: 

cada pessoa que quisesse tomar nas mãos o ensino da Escola Waldorf, se 

familiarizasse antes de tudo, não tanto com os pormenores abordados 

nesses cursos, e sim com o espírito que neles é vigente, segundo o qual 

devem ser tratadas todas as questões de ensino (STEINER, 2013, p. 152). 

 
Segundo esse estudioso, para ensinar numa escola Waldorf é preciso ter um 

espírito preenchido de vida, em que o global, que permeia todo o contexto escolar, 

tenha bem mais importância do que os detalhes., ou seja, o espírito deve estar 

presente em todas as matérias, pois  o sangue vital dessa Pedagogia é a unidade 

entre corpo, alma e espírito. Para tanto deve ser elaborado, numa escola Waldorf, 

um colegiado de professores, o qual “deverá atuar como alma e espírito sobre todo o 

organismo escolar” (STEINER, 2013, p. 153), e estar atento, para que seja 

desenvolvida uma psicologia viva e individualizada como condutora desse ensino.  

A Conferência dos professores, realizada semanalmente, é o lugar de 

trabalhar esses direcionamentos. É ali que se propicia, a cada professor, a correta 

disposição anímica para quando ele adentrar em sua classe. Portanto, é no 

colegiado que começa o desenvolvimento do trabalho, nos sentidos psicológico e 

pneumatológico, como ciência da alma e do espírito. 

De uma maneira geral, as escolas Waldorf são regidas por três princípios 

básicos, tendo a liberdade como fio condutor: (STEINER, 1995). 

a) Liberdade quanto às metas de educação. 



87 
 

b) Liberdade quanto ao método pedagógico. 

c) Liberdade quanto ao currículo. 

 
Para Steiner, a liberdade é a meta de toda evolução humana (STEINER, 

2008b). Evoluir, na sua forma de pensar, significa viver o mais próximo possível do 

ideal a que cada um se propõe: “ser livre não é ausência de regras, pelo contrário, é 

existir conforme as leis de sua essência ontológica” (BACH, 2012, p. 82). 

A atuação da Pedagogia Waldorf compreende o Ensino Infantil, o Ensino 

Fundamental e o Ensino Médio (alunos com idades entre 3 e 18 anos 

aproximadamente). Não existe propriamente uma sistematização seguida por todas 

as escolas Waldorf. Existe, sim, um fio condutor, embasado no desenvolvimento 

físico, anímico e espiritual, respeitado e estimulado, segundo uma mesma intenção: 

o desenvolvimento de uma personalidade livre e criativa, integrada com seu meio 

social, corresponsável, orientada para a convivência sadia e respeitosa com o outro, 

integralizando Pensar, Sentir e Querer e, não somente, um ensino voltado ao 

preparo profissional. 

Todos os conceitos estudados, ou seja, todo conhecimento é apresentado 

como um ‘corpo vivo’, que assume  aspectos e formas diferentes de acordo com as 

circunstâncias concretas daquele meio social onde a escola está inserida (país, 

região, situação geográfica etc.) e, ainda, com a legislação educacional vigente 

(STEINER, 1996). 

As escolas Waldorf são constituídas por uma associação de pais e 

professores, sem fim lucrativo, regimentada por autogestão. 

O currículo, apesar de seguir um fio condutor, que é o desenvolvimento 

igualitário do Pensar, do Sentir e do Querer, é de estruturação e adaptação livre 

para cada contexto escolar. Porém, segundo Steiner, “o currículo escolar deve ser 

uma cópia do que se pode ‘ler’ no desenvolvimento humano” (STEINER, 2014, p. 

39). Partindo dessa premissa e das bases epistemológicas que compõem a 

Pedagogia Waldorf, são estruturadas as ferramentas que devem ordenar o currículo.  

Apesar de possíveis diferenças locais, algumas características do currículo 

são comuns e geralmente aplicáveis a qualquer escola Waldorf. Por exemplo, o 

período com o qual ela se ocupa abrange doze séries, dividido em dois ciclos: o 

primeiro dura oito anos, (hoje em mudança no mundo todo) quando somente um 

professor se responsabiliza pela condução do ensino (professor de classe); e o 



88 
 

segundo, quatro anos. Existe ainda o jardim de infância (ensino infantil) e, às vezes, 

uma 13ª série, que prepara os jovens para exames oficiais de conclusão de Ensino 

Médio nos países onde há essa necessidade. 

Na Pedagogia Waldorf, evita-se o uso do livro didático. Isso não quer dizer 

que não se devam consultar livros específicos, especialmente nas classes 

superiores, mas o ensino se baseia pontualmente na palavra viva do professor –  

aspecto que fortalece a atuação desse profissional. 

Nas escolas Waldorf, os pais participam ativa e intensamente de todos os 

processos e atividades, tais como: reuniões, cursos pedagógicos, festas, concertos, 

excursões etc., criando uma comunidade cujos beneficiários são as crianças que, ao 

perceberem essa unidade, se sentem mais seguras. Esse é um dos pontos 

diferenciais na Pedagogia Waldorf, que merece espaço, inclusive, na formação dos 

professores. 

Steiner também deixou claro que, nas escolas Waldorf, deve-se dar ênfase 

aos conteúdos e aos métodos atuais e práticos, pois cada época tem sua 

mentalidade própria, e a pedagogia não pode guiar-se por critérios superados, mas 

estar entrosada com princípios autênticos e sadios de cada fase da evolução 

humana. “A tarefa do pedagogo, do educador, e também de todas as pessoas que 

têm qualquer trabalho a fazer com crianças, acima de tudo, é a de olhar mais 

profundamente para dentro do ser humano” (STEINER, 2014, p. 31). Tanto a  

postura das pessoas responsáveis pela implementação da pedagogia quanto o seu 

“dom” de educar têm um papel de destaque em todo esse processo.  (KÖHLER, 

2002). 

A vida, como concebida pela ciência, tende a considerar positivamente aquilo 

que a razão pode alcançar por meio da percepção dos sentidos, evidenciando, 

portanto, o mundo exterior, bem como o envoltório exterior do ser humano, sendo 

difícil a compreensão da sua complexidade interior. “O que a Pedagogia Waldorf 

pode oferecer é o processo de exercício para o contato com a dimensão interna” 

(BACH, 2012, p. 255). 

Para educar, ensinar, é preciso compreender integralmente o aluno, pois só 

assim é possível contribuir para seu crescimento, para seu amadurecimento de 

forma saudável, auxiliando-o, consequentemente, na construção de seus 

conhecimentos. 



89 
 

Com isso, é significante apontar que a educação e o ensino precisam emergir 

de um verdadeiro conhecimento do ser humano. 

 [...] é a real compaixão pela alma da criança, o que é necessário para se 

concretizar a educação e o ensino de modo correspondente. Somos 

levados diretamente a ver que, na verdade, o mais importante na educação 

e no ensino, é o que acontece entre a alma do professor e a alma da 

criança (STEINER, 2014, p. 5). 

Esse aspecto fundamental na arte de ensinar pode ser traduzido como uma 

dinâmica que flui de modo imponderável, da criança para o professor e vice-versa, 

na vigência do processo de ensino-aprendizagem. 

Por outro lado, o professor precisa ter consigo toda a clareza e a amplitude 

daquelas vidas sob sua responsabilidade naquele período, pois, o que o 

professor faz com a criança na idade escolar penetra profundamente em 

sua natureza física, psíquica e espiritual. Sabe-se que as intervenções do 

professor em crianças de 8 ou 9 anos poderão ter seus efeitos até os 45, 

50, podendo-se por exemplo, gerar doenças crônicas (STEINER, 2014, p. 

10). 

 
A postura do professor, a qual reflete sua visão de mundo, seu temperamento 

etc., evidencia as infinitas possibilidades de ele atuar de modo profundo na alma da 

criança. Ao interagir com as crianças, suas concepções, seu temperamento – 

colérico, melancólico, fleumático ou sanguíneo – qualquer que seja sua atitude, 

poderá repercutir diretamente no que Steiner (2014) denominou de “organização 

trimembrada da criança”, despertando nelas sentimentos positivos ou negativos. 

Portanto, uma das metas da formação do professor Waldorf é “lapidar” os possíveis 

excessos do temperamento desse profissional. 

Há que se considerar ainda, em especial nas crianças pequenas, (0 a 7 anos) 

entre o nascimento e a troca dos dentes, que os três membros da natureza humana 

– corpo, alma e espírito – encontram-se praticamente fundidos, só se tornando 

realmente separados após esse período. Portanto, “a criança, nesse período, é 

como um grande órgão sensorial” (STEINER, 2014, p. 8), ou seja, tudo e todos à 

sua volta são captados pelas percepções sensoriais e transformados em percepções 

anímicas. Isso pode ficar claro, se exemplificado com a função de um dos sentidos: 

o paladar. Enquanto, no adulto, o sentido do paladar/sabor está bem localizado na 

boca, na língua; na criança, o sabor percorre um caminho que se estende por todo 

corpo. Assim também “os efeitos da luz têm ‘afinidade’ pelo ritmo da respiração e 



90 
 

circulação sanguínea, podendo, inclusive, alterar a frequência cardíaca” (STEINER, 

2014, p. 9). 

A transformação desses reflexos se manifesta em impulsos de vontade, pois 

é onde a alma da criança vive nesse período – na volição, no Querer –, podendo se 

expressar como hiperatividade. 

Desse modo, fica evidente o cuidado com o meio ambiente e com as posturas 

de qualquer adulto, especialmente do professor, no seu relacionamento com as 

crianças. 

Ao considerarmos a relevância que tem a educação, do ponto de vista 

corpóreo, no decorrer da vida humana, não só no período da vida infantil, mas até a 

vida adulta, temos clareza de como a saúde, e muitas vezes a própria felicidade 

(que também se relaciona, em certa medida, com saúde), auxilia na formação de 

suas bases, seus alicerces, não unicamente, mas fortemente, nos processos de 

educação. 

O professor precisa compreender claramente a importância de sua presença 

na vida da criança, pois as características de uma personalidade em excesso podem 

causar impressões na vida dela, ou seja, tudo que ela consegue haurir das posturas 

e atitudes do seu professor são potenciais portadores de saúde ou doença.  

Após o período da troca dos dentes (dos 7 aos 14 anos de idade), o professor 

deve oferecer o conteúdo artisticamente transformado em imagens, para que, 

novamente, se acenda um despertar, que vai uni-lo à criança. E, assim, pode 

acontecer um movimento imponderável, por meio de configurações vivas que 

consigam fluir para dentro dela, internalizando-se. É o momento em que a vida deve 

ser apresentada como arte (o belo). 

A atividade artística é, no período em questão, tão necessária para o ser 

interior como o são: a comida, a bebida, o ar e a luz para o corpo físico. 

Pensamentos devem ser aquecidos por sentimentos que estimulam a 

imaginação (STEBBING, 1962, p. 31). (Stebbing, 1962) 

 
Somente após a maturidade sexual, seguindo até os 21 anos, o jovem sente 

necessidade de conhecer os conceitos abstratos, exigindo que o professor exiba 

seus conhecimentos intelectuais, por meio de uma didática que lhe permita atingir 

sua razão. 

Em suma, como já pontuamos, é o professor quem faz vibrar a vontade das 

crianças desde a tenra infância (0 a 7 anos), quando a tônica do ensino deve ser: o 



91 
 

mundo é Bom (Querer). Também pode levar a irradiar entusiasmo até o coração 

(dos 7 aos 14 anos), quando a premissa deve ser: o mundo é Belo (Sentir). Por 

último, ele pode conduzir os jovens até a razão (dos 14 aos 21 anos), quando a 

verdade, a técnica, a razão, são pontos primordiais para ver o mundo como 

Verdadeiro (Pensar). 

O professor deve ser orientado, em sua própria formação, sobre essas 

questões, tão significativas para a aprendizagem, para entender o quanto sua 

personalidade, suas experiências de vida, sua cosmovisão podem influenciar seu 

ato de ensinar. 

Como se prepara, então, um pedagogo para ser um professor Waldorf? 

 
2.3.1 A formação e a atuação do professor Waldorf 

 
Por uma questão prática, optamos por oferecer o currículo da formação do 

professor, segundo os cursos oferecidos pela Federação das Escolas Waldorf do 

Brasil. Comentamos um currículo de formação do Seminário de São Paulo, de 

responsabilidade da própria Federação das Escolas Waldorf do Brasil (ANEXO A). 

Todavia esse currículo pode sofrer alterações, tanto no Brasil, como em outros 

países onde acontecem os Seminários Waldorf. Tratamos aqui, principalmente, dos 

fundamentos teórico-filosóficos que norteiam a formação de um professor Waldorf.  

Segundo a matriz curricular analisada, a formação do professor Waldorf 

percorre, geralmente, três grandes áreas de estudo: A) Fundamentos da Educação, 

B) Artes e C) Metodologia e Prática de Ensino. 

 
A) Fundamentos da Educação, compreendendo: 

- Filosofia da Educação. 

- Psicologia da Educação. 

- Sociologia da Educação. 

- História da Educação. 

- Estrutura do Ensino Fundamental. 

 

B) Artes, compreendendo: 

- Educação Artística (sentido amplo) 

 



92 
 

C) Metodologia e Prática de Ensino, compreendendo: 

- Língua Portuguesa. 

- Estudos Sociais. 

- Ciências. 

- Matemática. 

- Didática e Prática de Ensino. 

 
Na área de estudo A: Fundamentos de Educação, estão concentrados os 

temas específicos da Pedagogia Waldorf e da filosofia de onde provém a 

Antroposofia. São temas distribuídos nos quatro anos de formação, abrangendo: 

 
1º ano 

- Visão geral da Antroposofia na pós-modernidade. 

- Quadrimembração / Trimembração / Temperamentos. 

- Teoria do conhecimento, segundo Steiner e Goethe. 

- Biografia humana – os setênios. 

- História da Pedagogia Waldorf. 

- Evolução da consciência e cosmogonia. 

 
2º ano  

– A Questão pedagógica como questão social. 

- Tipologia do ser humano. (Temperamentos e Constituição) 

- Ritmo anual. 

- Embriologia. 

- Épocas culturais. 

- 1º setênio. 

- 2º setênio. 

- 3º setênio. 

 
3º Ano 

- continuam quadrimembração e trimembração. 

- Festas anuais. 

- Antropologia geral. 

- Os três primeiros anos da criança. 

- Análise do Desenvolvimento Infantil. 



93 
 

- Maturidade escolar e primeiro ano. 

- Desafios do autoconhecimento (do professor). 

 
4º Ano 

- Desafios do autoconhecimento. 

- Observação da criança / avaliação. 

- Antropologia. 

- Trabalho com pais. 

- Religiosidade. 

- Nutrição e doenças infantis. 

- Desenvolvimento dos sentidos. 

- Questões pedagógicas da atualidade. 

 
 A análise desse esboço curricular já faz saltar aos olhos a complexidade e as 

competências exigidas para se tornar um professor Waldorf.  

Os alunos desse Seminário – candidatos a professor Waldorf – são 

convidados a conhecer os pilares básicos da Antroposofia (quadrimembração, 

trimembração, temperamentos, os 12 sentidos e outros apontamentos relevantes 

dessa filosofia).  Além disso, devem tomar ciência das principais obras de Rudolf 

Steiner, como por exemplo, a Filosofia da Liberdade, na qual ele apresenta o 

caminho do Pensar humano e seus desdobramentos e as relações com o Sentir e o 

Querer. 

O ritmo anual, fortemente atrelado às práticas cotidianas, e as épocas 

culturais são de suma importância, pois eles embasam os contos e outros substratos 

imagéticos utilizados, segundo a idade e a época que se está ensinando. 

Um profundo conhecimento dos setênios (biografia humana) é orientador da 

maioria das atividades. Acrescenta-se ainda a embriologia, pois, para Steiner, em 

certo sentido, o embrião repete as fases de desenvolvimento do universo e da 

própria humanidade. 

No terceiro e quarto anos da formação, acrescentam-se Antropologia Geral, 

imagem e fantasia (trabalhadas ostensivamente no Ensino Fundamental), a 

maturidade escolar (ponto-chave na Pedagogia Waldorf). São objetivos dessa fase 

da formação, auxiliar o professor a: identificar, por meio do desenho infantil, por 

exemplo, pistas da maturidade dos alunos, para aprofundar a observação e a 



94 
 

avaliação da  criança; conhecer as noções básicas de nutrição e doenças infantis; e 

obter um aprofundamento no autoconhecimento, aspectos que vão gerar reflexões 

para tomadas de atitudes diante das crianças. Há também uma preocupação em 

oferecer subsídios de como lidar com os pais, pois eles têm papel fundamental nas 

escolas Waldorf. 

Na área de estudo B: Artes – Educação Artística, está localizado o grande 

diferencial na Pedagogia Waldorf, pois o próprio método é considerado artístico. A 

pessoa que pretende ser professor Waldorf deve percorrer um caminho, que 

privilegia várias expressões artísticas e o modo de ensiná-las e adaptá-las. O 

conhecimento a ser adquirido está assim distribuído: 

 
1º ano: 

- História e prática da arte. 

- Modelagem / escultura 

- Pintura em aquarela. 

- Trabalhos manuais / madeira. 

- Euritmia. 

- Desenho branco e preto. 

- Desenho de formas. 

 

2º ano 

Além dos itens já trabalhados no 1º ano, acrescentam-se ainda música, canto e 

geometria.  

 

 

3º ano 

- música, euritmia e desenho com lápis de cera. 

 

4º ano 

- música, canto, recitação e pintura. 

 

Contos, lendas e fábulas, brincadeiras e dramatização encontram-se na área 

seguinte (c). 

 



95 
 

Na área de estudo C: terceira grande área – Metodologia e Prática de 

Ensino,os conteúdos estão distribuídos em diversas atividades, demonstradas na 

própria prática do ensino Waldorf do cotidiano, suas especificidades e 

desdobramentos, tais como a fenomenologia (incluindo a fenomenologia de Goethe), 

metodologia científica, gestão escolar, as festividades das épocas do ano, as 

exposições pedagógicas e o preparo para as apresentações teatrais.   

 
1º ano 

- Fenomenologia. 

- Trabalho em grupo. 

- Movimento. 

- Contos, lendas, fábulas, mitologia. 

- A lenda de Parsival. 

- São João (época) e exposição pedagógica. 

 

2º ano 

- Contos, antigo testamento (como história), mitologia grega e nórdica. 

- Brincadeiras tradicionais. 

- Dramatização / recitação. 

- Fenomenologia / trabalho em grupo. 

- São João (época) e exposição pedagógica. 

 

3º Ano 

- Observação da criança. 

- Metodologia Científica. 

- Recitação /Brincadeiras tradicionais. 

- Desenho de lousa. 

- Currículo de pintura. 

- Currículo de trabalhos manuais. 

- Gestão escolar. 

- Currículo de desenho de formas. 

- Currículo Waldorf de 12 anos; 2 º e 3º anos escolares. 

- 4º e 5º anos escolares. 

- Trabalho em grupo / São João / Exposição pedagógica. 



96 
 

4º Ano 

- A Criança de 0 a 3 Anos. 

- Gestão escolar. 

- Trabalho de conclusão. 

- O brincar e o brinquedo. 

- Contos. 

- Roda rítmica. 

- As atividades na Educação Infantil. 

- Ambientação da Educação Infantil. 

- Teatro de bonecos. 

- Confecção de Brinquedos. 

- Trabalho em grupo / São João / Exposição pedagógica. 

 

Como já pontuamos, o ensino na Pedagogia Waldorf ocorre baseado na 

transdisciplinaridade, isto é, há o desenvolvimento de um tema, que abrange vários 

componentes curriculares. No currículo desenhado por esse método de ensino, as 

atividades introdutórias do dia têm caráter harmonizador e formativo do educando, 

priorizando aquelas que desenvolvam igualitariamente o Pensar, o Sentir e o 

Querer. 

Embora as escolas Waldorf sejam orientadas para que haja uma condução 

dos temas e suas características preponderantes, na prática, cada instituição, 

dependendo da especificidade da situação, tem liberdade para flexibilizar essa 

condução e adaptá-la da melhor maneira à sua realidade. 

Para Steiner, o ensino deveria ser fundamentado na correta visão do 

professor, quanto aos movimentos, à configuração e à formação do organismo 

infantil (STEINER, 2014). Para exemplificar, ele propõe uma interessante metáfora.  

Para ler um livro, é preciso fazer conexões entre as letras, para se chegar ao sentido 

de seu conteúdo. Não basta olhar as letras, é preciso extrair delas algo diferente que 

expresse seu significado, “ler as entrelinhas”. Do mesmo modo, isso se dá na 

educação da criança; não basta o professor estar de posse do conhecimento 

material, dos conteúdos didáticos, conhecer os órgãos e sua fisiologia, se ele não 

conseguir apreender a essência humana de cada um dos seus aprendizes, se não 

conseguir “ler o que não está escrito”, ele não será um educador. O professor 

deveria cuidar de sua relação com seus alunos, aprendendo a ler a essência 



97 
 

humana em cada criança: “é preciso que o conhecimento do ser humano seja não 

um conhecimento soletrado, mas sim lido” (STEINER, 2014, p. 42). 

Ainda orienta Steiner:  

[...] nossa ciência não é um ler, nossa ciência é um soletrar. Enquanto não 

assimilarmos isso com toda acuidade, não seremos capazes de 

desenvolver uma verdadeira arte pedagógica, uma didática verdadeira, a 

partir de um conhecimento real do ser humano (p. 42).  

 

Em suma, “Temos de chegar a adquirir uma visão da natureza humana de 

maneira consciente, refletida e voluntária” (STEINER, 2014, p. 46), para ser, de fato, 

um educador. E essa deve ser a orientação fundamental no processo de formação 

do professor. 

E, quando for esse o caso, então o que o professor pode experimentar 

vivenciar através de sua própria formação, não será uma aplicação morta 

de regras educacionais. Basicamente isso não pode acontecer, mas sim 

que se forme, em toda a essência humana do professor, uma impressão 

profunda da criança como um todo, e o que for visto na criança deve ser 

alegria e vida despertando (STEINER, 2014, p. 46). 

 
Esses postulados, que demonstram as diferenças de concepção admitidas 

por essa pedagogia, são transmitidos na formação pedagógica do educador 

waldorfiano. 

O professor se prepara para observar o crescimento físico e anímico, 

cuidando para que a criança se relacione harmonicamente com seu 

desenvolvimento, de modo a não se exigir além ou aquém da prontidão (maturação) 

física e psíquica da fase na qual ela se encontra. São os sinais físicos e anímicos 

que apontam se determinados sistemas estão, ou não, preparados para receber 

certos conteúdos e desenvolver determinadas atividades. Partindo das 

particularidades, ele deve se organizar para ter um entendimento global do 

desenvolvimento humano, segundo um trajeto biográfico. Quer dizer: olhar para 

aquele ser singular, para a sua individualidade, mas situando-o nas ações e nas 

reações comuns à sua idade e entre seus pares, no seu contexto escolar, histórico, 

econômico e social. 

O professor Waldorf, de posse do conhecimento sobre o desenvolvimento 

humano passo a passo, está apto a identificar o que acontece  no meio exterior da 

criança, a interpretar os movimentos que ocorrem ao seu redor, os seus gestos e 

como eles repercutem interiormente. 



98 
 

É como um lançar para dentro da forma; a entidade anímica humana 

trabalha para dentro do corpo como o escultor trabalha seu material. Todo 

esse processo é feito através da imitação. O que faço diante da criança, o 

que atua como um movimento de minha própria mão e que é visto pela 

criança, passa para o elemento formador de sua alma, e o gesto de minha 

mão torna-se o estímulo para a atividade plasmadora inconsciente que se 

lança para dentro da forma (STEINER, 2014, p. 47). 

 

Um clima de raiva, violência, mesmo que velado, pode ser percebido 

imediatamente pela criança e desencadear distúrbios. Segundo Steiner (2008a), isso 

pode ser considerado uma das causas de doenças infantis.  

Atitudes adotadas por um educador que se mostra extremamente zangado 

com os erros cometidos pelas crianças ou com comportamentos inadequados, 

podem gerar sentimentos negativos, como o medo, por exemplo, e isso ser 

prejudicial à saúde delas. 

Steiner (2013) pondera que o educador consegue demonstrar o seu interesse 

em saber o que a criança pensa sobre determinado assunto, “na própria entonação 

da pergunta – o que pensa você a respeito? fica explícita a curiosidade do professor 

em ouvir o que a criança vai responder” (p. 178).  

A disposição interna para aprender deve ser uma tônica nas relações 

professor e aluno, fator também mencionado por outros educadores, como Paulo 

Freire, “[...] não mais educador do educando, não mais educando do educador, mas 

educador-educando com educando-educador” (2014, p. 95). (Freire, 2014) 

Para Steiner (2013), as estratégias educacionais podem interferir na 

disposição corpórea da criança. Por essa razão, as máximas do ensino de cada 

época devem funcionar como conteúdos anímicos em todas as atividades do 

cotidiano escolar. 

É significativo dizer que, para o professor, a prática da Pedagogia Waldorf é 

concretizar os pressupostos trazidos pela Antroposofia, os quais equalizam o 

corpóreo, o anímico e o espiritual em bases idênticas, para que, de fato, “o ensinar e 

o educar se tornem, concomitantemente, uma espécie de higiene da vida infantil e, 

em caso de necessidade, até mesmo um trabalho terapêutico” (STEINER, 2013, p. 

148). 

Assim, imbuído de vontade e interesse, o professor Waldorf deve se apropriar 

de um profundo conhecimento sobre as fases do desenvolvimento humano, pois 



99 
 

elas são necessárias para que se compreendam as funções e as atuações 

baseadas nessa pedagogia.  

 
2.3.1.1 O professor de classe 

 
O professor de classe é também uma especificidade da Pedagogia Waldorf. 

Ele é o responsável por todo o conteúdo da aula principal, no qual se privilegiam as 

atividades relativas ao Pensar, ao Sentir e ao Querer. Por “aula principal”, se 

compreendem as primeiras duas horas, em média, das atividades em sala de aula, 

no cotidiano Waldorf. Como propôs Steiner, esse profissional acompanha sua turma 

da 1ª à 8ª série. Ter apenas um professor pode facilitar a relação professor-aluno, 

repercutindo diretamente no aprendizado (LANZ, 2000); entretanto essa dinâmica 

está passando por várias reformulações em todo o mundo14. 

Atualmente, na Holanda, na Pedagogia Waldorf, o professor de classe conduz 

sua turma por seis anos; na Noruega, por sete anos, e países como Japão, Slovenia 

e Hungria mantêm os oito anos (KINDT; ZDRASIL, 2016). 

Na Alemanha, muitas escolas waldorfianas estão fazendo alterações quanto 

ao tempo que o professor de classe deve acompanhar as suas turmas, para evitar 

sobrecarga de trabalho do professor. Nas escolas pesquisadas, os professores de 

classe conduziam suas turmas até o 4º ano.  

No Brasil, na grande maioria das escolas, o professor de classe vai até o 5º 

ano segundo nos informou a Federação das Escolas Waldorf. Na escola 

pesquisada, o professor de classe acompanha os mesmos alunos até o 5º ano, 

depois continua ministrando, para a mesma turma, algumas aulas, mas não 

exclusivamente.  

Como o professor de classe é o responsável pela turma, é ele que faz contato 

com os pais, sugere procedimentos, e mesmo realiza visitas às famílias dos alunos, 

quando necessário. É ele até quem solicita a presença do médico escolar para 

                                            
14

   Isso  foi  discutido  na  Conferência  Internacional  do  Movimento Waldorf, em Dornach, Suíça, em 
      2013 e também foi o tema da pesquisa de Ricarda Kindt, profª Waldorf na Freie Hochschule em 

Stuttgart – Alemanha. Ricarda Kindt, Tomás Zdrasil, Fev 2016, em nível de Mestrado. “Class 
teachers world wide. First results of a survey”. Disponível em: 
http://www.erziehungskunst.de/en/article/waldorf-worldwide/class-teachers-worldwide-first-results-
of-a-survey/. Acesso em: 13 fev. 2016. 

 



100 
 

observar os alunos, ou pede sugestões para adotar alguma atitude com um aluno ou 

coletivamente. 

 

2.3.1.2 O ensino em épocas 

 
O ensino em épocas é uma característica singular da Pedagogia Waldorf, que 

visa não apenas equalizar o tempo de ensino de determinado conteúdo, como 

também aperfeiçoar a concentração na essencialidade temática, gerando maior 

interesse no assunto e melhor aproveitamento na aprendizagem e na estruturação 

da memória e do próprio corpo etérico. Essa estratégia de ensino tem como 

fundamento principal evitar a dispersão da atenção dos alunos, pois o fato de serem 

abordados assuntos muito diferentes em um mesmo dia, como ocorre regularmente 

nas demais escolas, pode ocasionar esse comportamento (LANZ, 2000). 

O ensino em épocas consiste em estruturar, conforme a época que faz parte 

do currículo daquele ano, uma temática abordada na primeira aula do dia (aula 

principal) durante três a quatro semanas, sendo visitada por diferentes ângulos 

possíveis e pertinentes, tanto pelo professor de classe, como pelos demais 

professores de área, desenvolvendo atividades no tempo adequado à situação e ao 

conteúdo. A época seguinte deve transcorrer como uma continuidade, partindo-se 

da época anterior e assim sucessivamente. 

Com essa estrutura, o professor se ocupa em elaborar atividades para todos 

os componentes daquela época, o que representa um trabalho complexo, pois ele 

deve dominar todos os temas a serem tratados.  

Paralelamente, há outros professores de áreas, como línguas, trabalhos 

manuais, música etc., que conduzem suas atividades, orientados pela mesma 

temática da época em questão, utilizando, em média 50 minutos para as práticas 

voltadas aos seus conteúdos. 

Nas reuniões dos professores, todos se inteiram das épocas oferecidas pelos 

colegas e se organizam para adequar os seus componentes curriculares à época em 

questão. Esses conteúdos devem ser dinamizados numa perspectiva da 

transdisciplinaridade. 

 

 
 



101 
 

2.3.1.3 A Educação Física 

 
As escolas Waldorf também oferecem conhecimentos advindos dos 

componentes curriculares da área da Educação Física. 

 

Só o homem é capaz de educar seu corpo físico e adquirir as capacidades 

superiores do andar ereto, falar e pensar. Também o falar e o pensar são 

movimentos transformados. Enquanto o animal necessita de seus 

movimentos para proteção da existência, o movimento humano não almeja 

a perfeição, mas é, em última análise, ponto de partida da formação da 

consciência (TREFZER, 2003, p. 26). (Trefzer, 2003) 

 

A conquista do corpo em desenvolvimento segue uma prontidão congruente 

com o desenvolvimento anímico espiritual. Nas escolas Waldorf, antes do terceiro 

ano do Ensino Fundamental, o foco são as brincadeiras. Trata-se do brincar que, 

para a criança, é pleno de seriedade, como um trabalho: “aquilo que a seriedade 

posterior da vida exige, e que também entrelaça ao trabalho, é praticado pela 

criança no brincar” (STEINER, 2013, p. 74). A diferença entre a brincadeira da 

criança e o futuro trabalho reside no fato de que, enquanto este considera as 

conveniências do mundo exterior, aquela prioriza a atividade, própria natureza da 

criança, ou seja, “a brincadeira atua de dentro para fora; o trabalho atua de fora para 

dentro” (p. 74). A tarefa mais significativa do ensino fundamental é justamente esta: 

responder à questão: “como o brincar é transformado em trabalhar”? (p. 74) 

Diz Steiner (2013) que as crianças gostam de imitar o trabalho dos adultos. 

Elas não podem ser desviadas do que flui natural e vivamente dentro delas. 

Entretanto, por vezes, “elas são afastadas desse impulso e são introduzidas no 

campo das mais variadas atividades mecânicas inventadas, que não têm valor 

algum para a primeira infância” (p. 75). Oferecer à criança por meio do brincar, 

aquilo que, de certa forma lhe aponte o surgimento da vontade de atuar, advinda de 

seu próprio organismo, “é um trabalho pedagógico de extrema importância” (p. 76). 

 A partir do terceiro ano, quando acontece a vivência do “estar em casa dentro 

de si”,até o décimo segundo ano, procura-se aliar as vivências anímicas às vivências 

físicas, construindo e criando jogos, ginásticas e outras atividades que auxiliem a 

harmonização desse período, quando a coragem, os julgamentos, os obstáculos e 

os desafios podem ser experimentados por meio do corpo, na prática da Educação 



102 
 

Física (TREFZER, 2003). É quando são trabalhados, através dos exercícios, por 

exemplo: 

a) Fixação de metas para convertê-las em ação: isso pode ser executado pela 

imitação, pela observação correta e pela atenção à explicação, levando o aluno a 

guiar seu próprio corpo ao movimento exigido (SCHAFFNER, 2003). 

b) Liberdade de movimento e vivência social: isso acontece, por exemplo, em jogos, 

em que é oferecida maior liberdade de movimentos, juntamente com a 

participação do grupo para atingir uma determinada meta. Apesar das regras, há, 

aqui, maiores possibilidades de movimentos no espaço (SCHAFFNER, 2003). 

c) Fomento do Pensar, do Sentir e do Querer: no Querer, o esforço conjunto, no 

caso de um jogo, deve estar em primeiro plano; sem o impulso da vontade de 

cada um e do grupo, a meta torna-se praticamente impossível. O Sentir é 

trabalhado, sobretudo, nos exercícios rítmicos – balanceios, nas barras fixas, 

argolas, exercícios em conjuntos sincronizados de ginásticas solo, etc. O Pensar 

fica evidenciado na parte inicial, por exemplo, com os alongamentos que exigem 

concentração, dirigindo a consciência para o local do corpo onde este acontece, 

para evitar prejuízos à saúde (SCHAFFNER, 2003). 

Um fator importante, na estrutura pedagógica Waldorf, é o cuidado com o 

corpo, cultivado pela Euritmia, cuja prática interfere na própria essência do indivíduo, 

auxiliando-o na construção do todo. Euritmia é a arte de movimentos desenvolvida 

por Rudolf Steiner, no início do século XX, que torna visível o conteúdo espiritual 

inerente à palavra e à música, em seus aspectos fonéticos e não semânticos.  

A Euritmia pode se desdobrar em atividade artística, pedagógica ou curativa. 

Ela se pauta nos conhecimentos da Antroposofia e, conforme expressou seu criador, 

“pretende dar início a um movimento artístico que haure de fontes inabituais e ainda 

se serve de uma linguagem artística, igualmente inabitual, expressa em formas” 

(STEINER, 2013, p.191). Vogais e consoantes adquirem ‘formas’ que organizam e 

equilibram órgãos e sistemas, como trabalho higiênico e/ou terapêutico, ou 

simplesmente se elevam à arte em apresentações de caráter harmonizador pela 

beleza e leveza dos gestos. 

A Euritmia pedagógica é praticada diariamente nas escolas Waldorf, sem 

entretanto ser explicada intelectualmente, pois não se quer acionar esse tipo de 

entendimento nesses três primeiros setênios e também porque o benefício desse 



103 
 

movimento independe dessa internalização. Também são oferecidos ali outros 

movimentos como a ginástica Bothmer, a qual visa, prioritariamente, que a pessoa 

se coloque conscientemente dentro do espaço. Trata-se de introduzir o jovem nas 

direções espaciais, dirigindo, com a ginástica, a postura ereta (TREFZER, 2003). 

Também estão trabalhadas as danças folclóricas, entre outras.  

A depender da escola e sua localização geográfica, são praticados vários 

esportes sempre com a orientação de que sejam adequados à prontidão física, 

anímica e espiritual do grupo. Por meio de seus conhecimentos, o professor de 

Educação Física “tem a tarefa de exercitar com as crianças e jovens, jogos 

construtivos, convenientes, e de acordo com a sua idade” (TREFZER, 2003, p. 33). 

“A ética do corpo deve ser a ética da sensibilidade, da capacidade de viver a 

vida experimentando-a, mergulhando em nós mesmos para sentirmos que a vida 

existe em nossa existencialidade” (NISTA-PICCOLO; MOREIRA, 2012, p. 24). 

(Nista-Piccolo e Moreira, 2012) 

2.3.1.4 A religião 

 
Não há orientação confessional nas escolas Waldorf. A religiosidade 

acontece, como preconizou Steiner, no fato de ser criado um ambiente de respeito, 

admiração e veneração para com a natureza e suas forças e, principalmente, para 

com o ser humano. 

De acordo com o desejo dos pais, pode-se organizar um ensino religioso, 

ministrado pelos representantes de suas igrejas. 

Crianças que não possuem credo definido são estimuladas, sem qualquer 

ligação dogmática, a cultivar o respeito com aquilo que está acima, ao lado e abaixo 

do homem.  

 
2.3.1.5 As tecnologias 

 
Apesar de não serem proibidos, vídeos, programas de TV, slides e outros, os 

recursos midiáticos são preteridos nas escolas Waldorf, pois é o professor, com sua 

personalidade e vivacidade, quem se responsabiliza por apresentar o conhecimento 

e trazer as coisas do mundo para a sala de aula, sempre com a possibilidade de 

transformá-lo. Nas turmas mais avançadas, esses recursos podem ser usados, 

porém há de se ter o cuidado de conduzir o aluno a relacionar o conteúdo 



104 
 

desenvolvido, em seus aspectos históricos, culturais, econômicos, e construir sua 

própria imagem, não a recebendo pronta dos vídeos (LANZ, 2000). 

Há críticas à Pedagogia Waldorf quanto à postura adotada por algumas 

dessas escolas, em relação à proibição do uso da TV como um veículo de 

comunicação especial. É preciso esclarecer que nessas escolas, nada é proibido, 

nem mesmo assistir à televisão. A liberdade, como vimos, é a tônica da filosofia de 

Steiner. Porém, existem sugestões dadas aos pais, baseadas em premissas que se 

apoiam no pensamento de Steiner: (a) para apreciar um desenvolvimento igualitário 

do Pensar, do Sentir e do Querer, como proposto na Pedagogia Waldorf, é preciso 

priorizar o desenvolvimento dos sentidos para alcançar esse objetivo. As imagens 

que a criança capta do mundo, ao mesmo tempo em que impulsionam sua fantasia 

criadora, têm caráter plasmador, pelas vivências produzidas por elas, como já 

explicado; (b) as experiências visuais plasmam os indivíduos, mais que qualquer 

outro sentido. O olho regula seus movimentos para a visão de perto ou de longe. 

Quando se está em frente à TV, temos sempre a mesma distância, o que suscitará 

uma ‘preguiça óptica’, com possibilidade de degeneração desse precioso órgão. 

Tudo se fixa. Os processos inconscientes da visão, como a pós-imagem, que lhes 

são complementares, são inviabilizados. Até mesmo a possibilidade de perspectiva, 

como possibilidade de tridimensionalidade, inexiste. Tudo se torna bidimensional, 

sem correspondência com o mundo real! Do mesmo modo os ouvidos recebem um 

som artificial e sempre do mesmo lugar (autofalante) e os movimentos corporais são 

mínimos, geralmente; (c) a exposição diante da televisão pode, de certa forma, ser 

uma violência, pois não podemos chamar de “orgânica” a velocidade das imagens 

produzidas por esse veículo. Ao contrário, quando se oferece às crianças a 

oportunidade de elas entrarem em contato com a natureza, de caminharem num 

parque, por exemplo, todos os seus sentidos são acionados, seus movimentos e 

dinâmicas específicas, são autodeterminados de acordo com seu desenvolvimento e 

prontidão e não ditados por uma máquina! 

Além disso, fica usurpada a possibilidade de escolha e experimentação, 

dificultando ainda as relações e as percepções. “A cultura midiática não é outra 

coisa senão imagens prontas para o consumo de percepções” (BACH, 2012, p. 255).  

Não se trata da escolha dos programas adequados, “[...] a indústria cultural 

concorre com os processos pedagógicos no sentido de influir nos campos 

representativo, psíquico e volitivo da criança” (BACH, 2012, p. 255). 



105 
 

Coisa semelhante acontece com o computador. 

O computador conseguiu um feito impensável, “com sua desenvoltura 

sedutora e sua marcha triunfal avassaladora em tempo e extensão” (BUDDEMEIER, 

2010, p.18). A capa da revista Time, de 1983, nos Estados Unidos, conhecida por 

homenagear homens bem-sucedidos nas diversas áreas do saber, naquele ano 

elegeu uma máquina – “Machine of the year” – a máquina do ano  (BUDDEMEIER, 

2010). Nenhuma outra invenção provocou, em curto espaço de tempo, mudanças 

tão significativas nas sociedades e nas condições humanas como o computador.  

Os campos irrestritos de aplicação, a velocidade e a capacidade de 

desempenho fizeram com que o computador se inserisse em todos os âmbitos da 

vida, do trabalho ao lazer, chegando ao campo da pedagogia. Uma corrida fantástica 

se iniciou, então, nas escolas, nos governos para se adequar aos novos tempos.  

Porém, os alunos não são incentivados ao conhecimento, somente graças à 

introdução do computador. Esse recurso passou a ocupar um espaço considerável 

tanto na sociedade, como na Educação, forjando slogans do tipo: “analfabetos 

digitais são os desempregados do futuro” (BUDDEMEIER, 2010, p. 21). 

Há pesquisas que demonstram que o uso de eletrônicos em excesso atrasa o 

desenvolvimento infantil (MENEGHEL, 2016)15. Spitzer (2005, p. 51) adverte que: 

“no caso de crianças com um elevado consumo midiático, existe uma possibilidade 

aumentada de, na vida adulta, elas empregarem violência, terem baixo desempenho 

escolar e consumirem drogas”.  

Sendo o computador uma máquina, que exige raciocínio abstrato e linguagem 

matemática, podemos dizer que, para usá-lo, é preciso desenvolver um tipo de 

raciocínio de mesma natureza que a demonstração de teoremas matemáticos. 

(SETZER, 2005).  

Assim como para dirigir um carro,  

é necessário conhecer a máquina, ninguém, em sã consciência, 

conhecendo as características das crianças, diria, por exemplo, que elas 

devam fazer isso  com sete ou até mesmo com dez anos de idade. Espera-

se do motorista uma certa responsabilidade, maturidade e coordenação 

motora para dirigir em nosso trânsito caótico. No caso dos computadores, a 

idade não é um fator tão evidente, pois sua operação não produz desastres 

físicos e não exige coordenação motora; apesar disso existe, sim, uma 

idade ideal para se começar a usá-los (SETZER, 2005, p. 89-90). 

 

                                            
15

 Dados disponíveis em: g1.globo.com. Acesso em: 29 set. 2016. 



106 
 

De um modo geral, as máquinas transformam, transportam, armazenam 

matéria ou energia, relacionando-se assim com elementos físicos – o que se pode 

denominar “máquinas concretas”. Computadores, ao contrário, transformam, 

transportam e armazenam dados, que não possuem consistência física, pois 

representam nossos pensamentos; isso lhe dá a característica de “maquina 

abstrata”, matemática (SETZER, 2005, p. 90). (Setzer, 2005) 

Programar um computador corresponde a elaborar pensamentos de modo 

análogo ao raciocínio usado em álgebra. O pensamento necessário para programar 

ou usar um software, por meio de comandos definidos, é da mesma natureza que o 

empregado ao se trabalhar com “lógica simbólica que é, tradicionalmente, ensinada 

no nível universitário, devido à maturidade que ela requer para que se possa 

realmente dominar os conceitos altamente abstratos nela envolvidos” (SETZER, 

2005, p. 94). 

Portanto, “o computador é uma máquina matemática, que exige raciocínio e 

linguagem matemáticos... Esse tipo de raciocínio é da mesma natureza que o uso de 

um sistema algébrico” (SETZER, 2005, p. 95). 

A pergunta é: quando crianças ou jovens devem começar a exercer esse tipo 

de pensamento e linguagem? 

Mesmo que o uso seja apenas para ensinar o que é o computador e como 

utilizá-lo, – editores de textos, planilhas, internet, etc., ou desenhos infantis e 

joguinhos que propõem o ensino de cálculos simples –, a linguagem formal é a 

mesma, exigindo um raciocínio matemático da linguagem algorítmica. 

Portanto a resposta é: a idade adequada é a mesma para os jovens 

manipularem sistemas algébricos complexos, ou iniciarem a provar teoremas. 

Isso deveria acontecer na época do ensino médio (terceiro setênio), quando 

acontece gradativamente a individualização dos pensamentos, voltados ao abstrato, 

“buscando a compreensão dos fenômenos, descritos e explicados pelos professores 

por meio de conceitos e, eventualmente, modelá-los matematicamente” (SETZER, 

2005, p. 100). 

Esse pesquisador das Ciências da Computação sugere a idade de 17 anos 

para que os jovens utilizem um software, pois, é nessa idade, que eles se 

interessam por estruturas algébricas, que falam a mesma linguagem. O mesmo 

autor esclarece que comprovou, em suas pesquisas em classe, que, nessa idade, os 



107 
 

jovens podem discernir o enfoque objetivo e avaliar, de maneira crítica, as 

aplicações dos computadores na vida prática. 

“Apesar de sua riqueza na capacidade de processamento e exibição, não se 

deve negligenciar o fato de os computadores não deixarem de forçar a 

intelectualização e a alienação quanto à realidade da vida” (SETZER, 2005, p. 108). 

Para Wegner (1981), o ensino sobre o hardware pode ser introduzido a partir 

do 9º ano, já o software deve ser iniciado no 11º ano, que se dá por volta dos 16 ou 

17 anos, coincidindo com as propostas de Setzer (2005). Essa sugestão se apoia, 

como toda Pedagogia Waldorf, no conhecimento da prontidão física, anímica e 

espiritual da respectiva idade. 

 
2.3.1.6 A avaliação e o fazer 

 
O processo de avaliação também acontece de modo diferenciado na 

Pedagogia Waldorf. São observadas a personalidade e a potencialidade do aluno 

por vários ângulos, além do rendimento escolar. Não há provas para fins 

estatísticos. Avaliam-se a aplicação, o estilo, a estrutura, a ortografia, a riqueza de 

pensamentos, a fantasia, além de conhecimentos reais. Também são considerados 

o esforço do aluno para alcançar o resultado, o seu comportamento e o seu espírito 

social. 

A Pedagogia Waldorf inclui em seu currículo astronomia, euritimia, terapia 

artística, música instrumental e canto coral, tricô e crochê, tear, jardinagem, 

artesanato, desenho de formas entre outras atividades, como impulsionadoras do 

Fazer, resultante dos processos de volição (Querer). Para as crianças, é importante 

desenvolver o fazer com suas próprias mãos. Criar algo que nasceu de sua fantasia, 

usando sua vontade, sua perseverança e sua coordenação motora para ‘transformar 

a matéria’. Essas atividades pedagógicas organizam um senso estético, estimulando 

a perseverança e o fazer ‘bem feito’, por vezes, terapêutico. 

Por fim, a proposta pedagógica, criada por Rudolf Steiner, baseia-se no 

princípio de que qualquer cidadão, independente de classe social, religião ou raça, 

tem o direito a uma educação completa. Nenhuma criança ou jovem, até a idade de 

18 anos, nem mesmo aquelas com dificuldades específicas, deve ser excluído de 

um ensino de qualidade. Assim, todo jovem deveria receber, em iguais condições, o 

mesmo tipo de educação: aquela que lhe faculte o pleno desenvolvimento de sua 



108 
 

personalidade humana. Devemos considerar que, apesar de, no Brasil, o ensino 

Waldorf, bem como outras propostas pedagógicas não serem atendidas pelo 

Estado, em outros países, pode ser total ou parcialmente patrocinado por este. De 

qualquer forma, a Pedagogia Waldorf nasceu para filhos de funcionários de uma 

fábrica, o que aponta sua meta social, ainda em construção. Para Steiner, depois de 

um ensino geral, os jovens devem ser encaminhados de acordo com seus talentos e 

capacidades a um preparo profissional. 

Dizia Steiner que “garantir para todos o acesso a todo patrimônio e a todos os 

valores culturais humanos, é o melhor remédio contra os sentimentos de angústia, 

de frustração e de ódio que estão na origem das tensões sociais” (LANZ, 2000, 

p.116).  

A seguir, os fundamentos teóricos que sustentam a Pedagogia Waldorf 

reforçam a importância de uma educação voltada às questões da saúde. 

 
2.4 A Pedagogia Waldorf e o foco na Saúde 

 

Segundo Steiner (2013), a educação só pode ser exercida corretamente se 

for compreendida como Sanativa; se o educador se conscientizar de que ele deve 

ser um Sanador. 

Certamente essa não era uma referência a atividades indicadas a curar 

crianças com doenças de qualquer natureza, mas, sim, à manutenção da saúde em 

crianças saudáveis, através de uma metodologia de ensino. 

A atuação do professor deve ser tal que ele construa uma estrutura de 

trabalho pedagógico, onde através do ensino, sejam fortalecidas as forças 

saudáveis, propiciando um desenvolvimento de seres humanos capazes de 

viver saudavelmente em liberdade (STEINER, 2008a, p. 31). 

 

Ao objetivar a atuação do professor como sanadora, Steiner não indica 

caminhos terapêuticos, mas evidencia como é possível manter as forças saudáveis 

existentes nas crianças, por meio de processos educacionais. 

Apesar disso, Steiner, juntamente com a Dra Ita Wegman, desenvolveu 

também um método derivado da mesma Pedagogia Waldorf, voltado às crianças 

com deficiência – a Pedagogia Terapêutica (DIAS, 1995), de onde derivaram 

também o Método Extra Lesson (MCALLEN, 2005) e a Pedagogia da Emergência 



109 
 

(RUF, 2014), destinados a auxiliar crianças com dificuldades das mais variadas 

naturezas. 

A estrutura da Pedagogia Waldorf aponta para a valorização da 

individualidade, reconhecendo que a saúde se origina do cerne individual, 

comandado pelo seu componente espiritual (o Eu), em última análise, o diretor e 

orientador dos outros processos que lhe dão invólucro e que, uma vez 

harmonicamente combinados, podem resultar em desenvolvimento e crescimento 

saudáveis. 

Se quisermos entender a escola e seu cotidiano como potencialmente 

geradores e promotores de saúde, temos que pensar desde a construção 

arquitetônica da esocola; temos que especificar, no plano de ensino, a seleção das 

matérias, a dinâmica da aula, a estrutura do colegiado, enfim, a sua organização 

como comunidade escolar, com o intuito de criar um embasamento político-

educacional de modo a inserir-se no contexto social, onde se encontram indivíduos e 

instituição, respeitando o princípio da transdiciplinaridade. 

Por influência de Steiner, algumas personalidades deram continuidade ao 

impulso inaugurado por ele, e propuseram que esse método pedagógico mirasse a 

saúde. Uma delas foi o Prof. Dr. Eugen Kolisko, médico e pedagogo que, dentre 

outras coisas, foi o criador da figura do médico escolar, presente na maioria das 

escolas Waldorf espalhadas pelo mundo. O médico escolar busca conhecer como a 

saúde pode ser afetada pelas questões presentes no cotidiano escolar. Por essa 

razão, ele participa das atividades na escola, observando e orientando professores e 

pais, quanto ao ritmo do desenvolvimento das aulas, das épocas e das práticas 

realizadas. Ele integra, juntamente com os professores, o colegiado da escola e 

auxilia na tomada de decisões. 

Como homenagem ao prof. Dr. Kolisko, a cada quatro anos acontece um 

Congresso Internacional, denominado “Conferência Mundial Kolisko para 

Professores e Médicos”. É um importante lugar de debates, onde os aspectos da 

Saúde e da Educação formam uma unidade. Nesses eventos, são discutidos 

assuntos como: o papel terapêutico do Professor, os efeitos fisiológicos do currículo 

(KOLISKO, 2002)16 etc., confirmando e aprimorando a possibilidade de a saúde ser 

                                            
16

 V Kolisko – Conferência Mundial para professores, médicos, terapeutas e amigos das escolas   
 Waldorf – Lahti, Finlândia, de 27 de julho a 2 de agosto de 2002.  



110 
 

gerada/promovida e mantida por meio de um método de ensino, como pode ser a 

Pedagogia Waldorf.  

Para Steiner,  

há que se mergulhar na natureza humana, sem reduzi-la, para que o 

conteúdo das representações mentais daquele que se dispõe a ser um 

artífice da educação e do ensino possa adquirir uma mobilidade tal em seu 

próprio ser, que abra os caminhos para realmente conhecer o ser humano 

em sua integralidade. Só podemos conhecer o ser humano ao reconhecer 

no que está à nossa frente, o anímico – espiritual e o físico – corpóreo 

entrelaçados, ao ver sempre em cada órgão, ou no ser humano todo, um 

íntimo entrelaçamento entre o físico – corpóreo e o anímico – espiritual 

(STEINER, 2008a, p. 99). 

 

“Essa unidade só é uma unidade pelo fato de os mais variados órgãos 

atuarem em conjunto nessa unidade” (STEINER, 2008a, p. 100). 

Assim, podemos compreender corretamente como, por meio da constituição 

trimembrada das atividades interiores do ser humano, o Pensar, o Sentir e o Querer, 

ao atuarem conjuntamente, possam produzir um equilíbrio que desemboca no 

saudável. De posse desse conhecimento, é possível obter uma visão dos caminhos 

que levam à saúde e à doença no ser humano (STEINER, 2008a). 

Contra a afirmação de que existe uma saúde e muitas doenças, Steiner 

(2008a, p. 97) destaca: “existem tantos estados de saúde e doença quanto o número 

de pessoas no mundo”. 

Essa proposição é coincidente com o conceito de Salutogênese de 

Antonovsky (1997) que afirma que a saúde se apresenta num “contínuo”. A posição 

de cada um depende de uma série de fatores biográficos, o que equivale dizer que, 

sempre, devemos direcionar a atenção para a natureza individual, especialmente 

quando se trata do ser humano.  

A saúde é, portanto, como foi descrito, uma questão que permeia toda a 

práxis da Pedagogia Waldorf desde a sua concepção. Diante dessa constatação, 

surge-nos a problematização: como se dão a promoção, a manutenção e a geração 

da saúde (Salutogênese) no cotidiano escolar, particularmente em escolas que 

adotam a Pedagogia Waldorf? Há proximidade nas propostas apresentadas por 

essas teorias fundamentadas? 



111 
 

A Salutogênese, cujo criador foi Antonovsky, concebe a saúde como uma 

integralidade, passível de aprendizado, e juntamente com o Senso de Coerência 

representam o segundo braço deste trabalho.  



112 
 

3 A SALUTOGÊNESE E O SENSO DE COERÊNCIA 

O conceito de Salutogênese ou novo paradigma em saúde, como preferem 

alguns, é uma proposta do sociólogo Aaron Antonovsky (1923 – 1994), elaborada a 

partir da década de 1960. Entretanto, ela vem ganhando progressivamente espaços 

no campo da Saúde, especialmente nos lugares ocupados pelas posições das 

medicinas integrativas. Alcançou maior visibilidade nos anos 1990, conquistando 

terreno em todos os continentes, a partir de um aprofundamento teórico. 

A palavra Salutogênese tem, na sua etimologia, a junção da palavra latina 

“salus, salutis”, que significa “saúde, bom estado, conservação” e “genesis”, de 

origem grega, que quer dizer “origem, geração, criação”. Portanto: salus + genesis = 

salutogênese = a origem da saúde, isto é, a busca das razões que levam alguém a 

se manter saudável. 

Essa é uma concepção contrária ao paradigma hegemônico da Patogênese, 

dirigido para a origem das doenças, que se ocupa em saber o que causou 

determinada doença, em conhecer o agente causal, geralmente externo, que 

poderia ser uma bactéria, um vírus, etc. 

A Salutogênese propõe novos questionamentos diante de estados de doença 

ou ausência dela: por que determinados indivíduos chegaram àquele distúrbio? 

Quais fatores biográficos estariam envolvidos e contribuíram para se chegar àquela 

situação? Entretanto, por outro lado, como indivíduos expostos da mesma maneira 

aos mesmos mecanismos – catástrofes, como Chernobyl por exemplo; campos de 

concentração durante guerras – não são afetados da mesma maneira?  

Nesse percurso, a Salutogênese se serve do conceito de resiliência, que 

indica a potencial capacidade de se retornar ao estado próximo da normalidade após 

sofrer pressões dos mais variados níveis.  

Algumas pessoas parecem apresentar maior resistência diante de estados, 

potencialmente estressores. Elas lançam mão de uma série de recursos físicos e 

psíquicos, adquiridos por meio de aprendizados durante a vida. Esses saberes são 

colocados a serviço de uma ‘mobilização ativa’ (ANTONOVSKY, 1997), seja ela 

externa ou interna, que os protege, evitando que o estresse se transforme em 

doença. Outras pessoas, todavia, parecem não ter esses recursos disponíveis e, 

assim, não resistem. 



113 
 

A ideia de Salutogênese é, por si, interdisciplinar, não havendo 

especificidade alguma desta, no que se refere a qualquer área do ser 

humano. A interdisciplinaridade e transdisciplinaridade da noção é 

justamente seu maior mérito (MORAES, 2006, p. 10). 

 

A Salutogênese propõe que se construam, graças a um aprendizado 

constante, recursos de resistência que se originam não só num projeto de 

autocultivo, de valores, de significados individuais e coletivos, mas também no 

acesso a Programas Sociais de Saúde Pública e Educação, juntamente com uma 

relação saudável com o ambiente, entre outras (MORAES, 2006). 

Antonovsky (1979), ao realizar estudos com mulheres que sobreviveram aos 

campos de concentração e apresentavam bom estado de saúde física e mental, a 

despeito de terem sido expostas a experiências extremamente traumáticas, 

inquietou-se e maravilhou-se com os resultados. A partir dos questionamentos sobre 

essas situações – Como essas mulheres administraram essas condições? Quais 

ferramentas usaram para se manterem saudáveis? –, o estudioso dessa temática 

mudou o rumo de suas pesquisas e passou a produzir estudos empíricos e teóricos 

sobre o conceito de Salutogênese. 

O conceito de Salutogênese ainda é relativamente novo, se considerarmos 

que a Patogênese, voltada à doença, ao órgão, ou ao agente causal, está em 

vigência há mais de três séculos. A Salutogênese tem ainda um caminho a ser 

percorrido, o qual não exclui necessariamente a Patogênese. Ao contrário, a 

associação de ambas poderia render uma profícua complementaridade. 

 

3.1 Histórico e contexto da Salutogênese 

 

O momento social e científico em que Antonovsky desenvolveu sua teoria foi 

influenciado pela crescente preocupação com a saúde pública e as pesquisas em 

doenças. No início da década de 1970, no mundo todo, o sistema tradicional de 

saúde pública começou a ser criticado por basear-se em uma visão mecanicista de 

doenças, o que resultou no desenvolvimento de um modelo de doença 

biopsicossocial. Nesse modelo, a explicação e o tratamento de doenças abrangem, 

não só o elemento somático (físico) como também o psicológico e o social.  

O desenvolvimento de uma visão abrangente de saúde e doença levou, do 

mesmo modo, à expansão e à diferenciação de discussões nos campos que 



114 
 

tratavam das questões de ‘saúde’, tais como medicina social, medicina ambiental, 

psicologia médica, medicina psicossomática, imunologia neuropsíquica, psicologia 

da saúde, medicina comportamental (BENGEL et al., 1999). 

O organismo humano é exposto permanentemente às influências e aos 

processos naturais que alteram sua ordem, o que pode influenciar sua saúde. Saúde 

não é um estado de homeostase estável, mas, ao se confrontar com influências 

danosas, deve ser restaurada continuamente (heterostase). Saúde e doença não 

são estados mutuamente exclusivos, mas polos extremos em uma conexão 

(saudável/não saudável) contínua. Nos intervalos, encontram-se estados de saúde e 

doença relativos (ANTONOVSKY, 1979). Ao se indagar sobre recursos de 

resistência, coloca-se o foco na pessoa por inteiro (ou seja, na biografia, na história 

de vida do sujeito) e não somente nos sintomas, convergindo para o conceito de 

integralidade. 

O modelo-padrão de Antonovsky fundamenta-se na pesquisa tradicional de 

estresse e superação (ANTONOVSKY, 1979). De acordo com essa abordagem, a 

saúde pode sofrer influência danosa de diferentes tipos de agentes estressores, 

onipresentes e cujos efeitos não são, necessariamente, danosos à saúde. Ele 

propõe uma distinção entre tensão e estresse; a primeira reação que se tem é a 

tensão psicológica, que pode resultar em estresse, dependendo do valor dado ao 

estímulo e à capacidade de superação de cada indivíduo. A dimensão mais 

importante que determina o ápice dessas reações de valor e superação, como 

Antonovsky a entende, é por ele denominada de Senso de Coerência– Sense Of 

Coherence – S.O.C. 

De um modo geral, o Senso de Coerência refere-se à “habilidade, 

desenvolvida através das experiências de vida, em administrar uma série de atitudes 

em direção à resolução de conflitos ou potenciais estressores” (ANTONOVSKY, 

1979, p. 27). 

Antonovsky (1979) apresenta o Senso de Coerência (SOC) com três 

características: 

- Inteligibilidade ou compreensibilidade. 

- Manuseabilidade. 

- Significância. 

Estes fatores são interdependentes e atuam simultaneamente.  



115 
 

A inteligibilidade/compreensibilidade direciona o pensar para a harmonização, 

ensejando uma existência de significados, evitando a sensação de caos e a 

ausência de sentido. 

Partindo da compreensibilidade, a vida pode adquirir a significância, uma 

atribuição que aponta para a afetividade, em que é possível ‘sentir’ que existe um 

sentido para a existência. Ao conferir um sentido às demandas da vida, é possível 

se engajar, se a causa ‘valer a pena’. Esse último fator constitui a manuseabilidade, 

considerada por Antonovsky como a capacidade de os indivíduos resilientes usarem 

os recursos disponíveis e suas habilidades, de modo a dissolverem situações de 

conflito (MORAES, 2006).  

Um fator central para a hipótese de os conceitos de Salutogênese e 

Pedagogia Waldorf estarem correlacionados, é o fato de haver uma correspondência 

entre esses três fatores e a visão trimembrada do sujeito, elaborada por Rudolf 

Steiner no início do século XX, a saber: 

- esfera cognitiva – pensar – inteligibilidade  

- esfera afetiva – sentir– significância 

- esfera volitiva – querer / agir – manuseabilidade 

Antonovsky propõe educar a criança com uma concepção satisfatória do 

mundo, para que ela desenvolva a coerência, expressa da seguinte maneira: 

- o mundo pode ser compreendido – inteligibilidade 

- o mundo pode ser significativo / valioso – significância 

- o mundo pode ser manejado - manuseabilidade 

O Senso de Coerência não se relaciona com uma tipologia do ser humano. 

Antonovsky considera o SOC como um tipo de “orientação disposicional” (MORAES, 

2006, p. 28). 

É possível também imaginar um parentesco do Senso de Coerência com o 

que os filósofos alemães chamam de Lebensanschauung – visão da vida ou visão 

de mundo (MORAES, 2006). Isso quer dizer: o aprendizado internalizado das 

experiências cria um centro de recursos, acionado em situação de estresse. Uma 

pessoa com forte Senso de Coerência tende a lidar de maneira satisfatória com 

estressores, ao contrário do indivíduo com SOC fraco. 

Existe uma combinação entre fatores que desencadeiam recursos de 

resistência, os quais podem ser denominados Atributivos (hereditariedade, nutrição, 



116 
 

suprimento afetivo, nível socioeconômico, integração familiar, boa relação com 

ambiente) e Aquisitivos (escolaridade, projeto de vida, situação sociocultural, 

interação afetiva, autocultivo, engajamento, metas) que, juntos, ordenam 

disposições afetivas e cognitivas apreendidas por meio da educação em sentido 

amplo (MORAES, 2006). 

Antonovsky (1979) pontuou que o individuo administra, diante de suas 

vivências, recursos de resistências, a partir de uma aptidão interna para perceber os 

acontecimentos e relacioná-los com sua ordem interna de significados. Da 

administração destes recursos internalizados de suas vivências, ele sente a sua 

existência como coerente ou incoerente.  

 

3.2 O Senso de Coerência - fio condutor da Salutogênese 

 

O Senso de Coerência é uma orientação global que expressa de maneira 

contínua, dinâmica, o sentimento de confiança de que: os estímulos 

derivados de ambientes internos e externos no decorrer de vida, sejam 

estruturados, previsíveis e explicáveis; recursos estão disponíveis para 

preencherem as necessidades exigidas por esses estímulos; essas 

exigências são desafios, que fazem sentido e valem o investimento e o 

comprometimento. Antonovsky propõe que quanto mais forte o Senso de 

Coerência do indivíduo, mais sucesso ele terá para se manter saudável 

(ANTONOVSKY, 1979, p. 19). 

 
O SOC constitui-se do aprendizado cognitivo e emocional de toda a vida, 

incluindo-se o período escolar. É responsável por aquilatar e modular a maneira pela 

qual cada indivíduo responde a condições estressoras, ou seja: como cada pessoa 

aprende a lidar com seus problemas, segundo foi formada a qualidade de seu Senso 

de Coerência. 

Segundo Antonovsky (1997), esse seria o fio condutor e o comandante que 

dita a ordem para ação e que organiza, coerentemente ou não, uma maneira de lidar 

com os mais diversos conflitos, potenciais estressores. Esse é o núcleo central da 

questão salutogenética. 

Antonovsky (1997) assegura que todas as experiências positivas 

internalizadas detêm forças reais de superação. Ele propõe que a integridade física, 

psíquica e espiritual, cujo aprendizado se desenvolve ao longo de toda a vida, está 

atrelada à formatação do Senso de Coerência, que se constitui de três 

características: 



117 
 

 Inteligibilidade: o sentimento de compreensão ou compreensibilidade. 

Refere-se à capacidade de perceber como o mundo foi estruturado e ordenado. Na 

prática, traduz-se na capacidade de entender um problema, ou aquilo que está 

sendo requisitado das pessoas, nas diversas situações de vida: no trabalho, nos 

relacionamentos, na escola etc.  

O primeiro passo para uma possível tensão é o fato de o indivíduo não 

compreender um processo ou o que lhe está sendo requisitado (incoerência). 

(ANTONOVSKY, 1997). Quando ele compreende, isso pode dar início ao processo. 

Há que se apontar a inteligibilidade ou a compreensibilidade como um tipo de 

capacitação que se organiza pelo Pensar humano.   

 Manuseabilidade: o sentimento de manejo. Diz respeito à convicção de que 

problemas têm soluções e que os indivíduos têm recursos suficientes à disposição 

para responder às exigências da situação. Na prática, significa a adequação às 

tarefas, segundo talentos e conhecimentos de cada indivíduo, administrando cargas 

de trabalho compatíveis – nem de mais (super carga), nem de menos (ociosidade, 

desvalorização). Quando temos capacidade / habilidade / conhecimento – podemos 

nos dirigir ao fazer. 

Habilidades são consequências de aprendizados que se desenvolvem a partir 

do fazer, que depende diretamente da volição – característica impulsionada pelo 

Querer humano. 

 Significância: o sentimento de significado. Descreve a extensão em que 

experiências vividas são emocionalmente significativas, e que problemas e desafios 

são investimentos de energia. Na prática, significa compreensão do sentido de cada 

processo específico e de sua efetiva participação e comprometimento na cadeia de 

trabalho ou de acontecimentos relativos à organização da própria existência. 

Quando algo faz sentido para nós, podemos nos engajar em tal ação.  

Sentido e significado precisam ser qualificados pelo EU – o identificador da 

individualidade que habita a área do Sentir humano. 

Se reconhece aqui a relação entre Senso de Coerência – núcleo da 

Salutogênese e as atividades integralizadoras – Pensar, Sentir e Querer – núcleo da 

Pedagogia Waldorf. 



118 
 

Essas três características estão, na idade adulta, internalizadas naturalmente, 

de modo a preparar o ser humano para enfrentar, de maneira adequada (ou não), as 

mais diversas situações de vida, minimizando a produção de tensão, que pode 

evoluir para estresse, elemento de desequilíbrio da condição de saúde.  

De um modo geral, uma situação percebida como incoerente seria o primeiro 

e universal fator detonador de estresse (ANTONOVSKY, 1997). 

O autor indica que: indivíduos com Senso de Coerência fraco enxergam a 

vida como caótica, desorganizada, sem criatividade nem iniciativa, tendendo 

facilmente ao tédio, à preguiça, à dificuldade de relacionamento e ao medo 

excessivo. São potencialmente indolentes, hipotônicos, constituindo um terreno fértil 

para doenças musculares, articulares e processos depressivos. 

Aqueles com Senso de Coerência moderado tendem a ser mais saudáveis. 

Têm um nível de compreensão maior, não se abatem facilmente. São mais 

comunicativos e criativos, lidam melhor com os conflitos, diminuindo assim a 

possibilidade de desencadear estresse. 

Já as pessoas com forte Senso de Coerência quase não adoecem e, se o 

fazem, se recuperam rapidamente. São pessoas verdadeiras, expressam suas 

opiniões, têm caráter firme e são alegres. Não comemoram a desgraça alheia, são 

solidárias, otimistas, não são pedantes. Seus valores e princípios são seus guias. 

Possuem integridade física, anímica e espiritual balanceadas (MASLOW, 1999). 

Logicamente temos que considerar que existem as fatalidades que a vida 

oferece e são inevitáveis.  

De acordo com Antonovsky (1997), a força do SOC determina a 

implementação apropriada e flexível de recursos de resistência que incluem estilos e 

condutas adequadas. 

Segundo Antonovsky (1997), o SOC se desenvolve durante a infância e a 

adolescência e se completa até os 30 anos, ficando relativamente estável depois 

disso. Antonovsky então descreve o SOC como uma orientação dirigida – um 

aprendizado. Contudo, não é comparável a algum traço de personalidade. Na 

opinião dele, um SOC débil ou forte é fruto de circunstâncias sociais, da família e da 

escola. Ele propõe que uma mudança fundamental na idade adulta só é possível em 

grau limitado, ideia com a qual não concordamos, pois consideramos que o ser 

humano possui uma capacidade de aprendizado que, em condições adequadas, só 

se extingue com o término da vida. Por outro lado, inúmeras são as experiências, 



119 
 

encontros, terapias, insights passíveis de gerar positiva (ou negativamente) 

condições de transformações nos mais variados sentidos.  

O SOC vai se construindo desde a infância pelo convívio com os pais, 

familiares e professores, especialmente, no que se refere aos cuidados com a 

saúde.  

“Políticas que ofereçam suporte para os jovens nos seus locais de estudo, 

trabalho e lazer, deveriam ser implantadas em direção ao fortalecimento do Senso 

de Coerência” (WHO, 1997, p. 28).  

O SOC tem demonstrado ser uma variável associada à saúde em pesquisas 

clínicas e não clínicas. Um nível elevado de SOC se relaciona significativamente 

com a recuperação de estados depressivos (MCHORNEY; TARLOV, 1995); uma 

melhor capacidade funcional da população em geral (LANGIUS; BJORVELL, 1993) 

e menor mortalidade por qualquer causa  (SURTEES et al., 2006). 

O Senso de Coerência constitui uma estratégia para o indivíduo se adaptar à 

resolução de problemas e gerir o estresse na vida cotidiana, desempenhando uma 

ação promotora de saúde e de qualidade de vida (NUNES, 1999). 

Vários outros estudos (NYAMATHI, 1993; WOLFF; RATNER, 1999; 

KARLSSON et al., 2000) têm se dedicado a associar o Senso de Coerência aos 

estados de saúde em geral.  

O Senso de Coerência é uma variável possível de ser valorada. O próprio 

Antonovsky desenvolveu um questionário QSOC-A – denominado Questionário do 

Senso de Coerência da Antonovsky, índice que está disponível em duas versões: a) 

ampla: 29 itens e b) abreviada: 13 itens. No Brasil, sua adaptação e validação foi 

feita pela Profa. Dra. Rosana Dantas (2007), livre docente da Faculdade de 

Enfermagem da USP – Ribeirão Preto - que nos concedeu uma entrevista sobre sua 

experiência com a Salutogênese e o Senso de Coerência (APÊNDICE E).(Dantas, 2007) 

 

3.2.1 O Senso de Coerência e a Saúde: uma visão crítica  

 

Antonovsky considera o Senso de Coerência como o fio condutor do conceito 

de Salutogênese. Entretanto, cabe aqui apresentar algumas críticas ao modelo, no 

sentido de suscitar novas reflexões.  



120 
 

Um dos postulados da Salutogênese de Antonovsky diz que a tensão é o 

primeiro movimento que pode evoluir para estresse, quando se entra em contato 

com conflitos. 

Todavia, dependendo de sua qualidade, o SOC diminui a probabilidade de a 

tensão ser transformada em estresse. Ao lidar bem com a tensão, o indivíduo pode 

reforçar ou melhorar sua condição de saúde. Mas como Kaplan (1984, p. 756) 

adverte, “um estudo que somente focaliza em lidar com estratégias é de pouco valor 

a menos que saibamos que estas estratégias sejam o mediador da saúde”. (Kaplan, 1984) 

Antonovsky (1988) lembra que, quando John Snow apressou-se em fechar a 

bomba de água da Lambeth Company da Broad Street, a fim de conter a epidemia 

de cólera em Londres em 1853, ele tinha formulado a hipótese de que a cólera 

poderia ser transmitida pela emissão de dejetos fecais no abastecimento de água 

(SNOW, 1855). Ele estava muito longe de entender os mecanismos pelos quais o 

uso da água levava à cólera. Mas a base epidemiológica para sua recomendação foi 

sensata. Da mesma forma, parece existir evidência suficiente que os estressores, a 

menos que adequadamente manejados, são patogênicos e pelo menos há alguma 

evidência de que, quando a operação é bem-sucedida, o resultado é salutar. 

Segundo essas considerações, quais são os caminhos que podemos apontar? O 

debate pode ser, no mínimo, não mais que uma especificação de hipóteses, pelo 

qual os dados indiquem diretamente a ligação entre: o SOC dar “conta do recado” e 

a saúde. (Antonovsky, 1988) 

Cohen (1984, p. 265) diz que “há cinco mecanismos pelos quais dar conta do 

recado, possa afetar a etiologia e recuperação da doença”. Três deles estão no nível 

do que ele denomina de consciência comportamental: (Cohen, 1984) 

   hábitos que diretamente interferem ou reforçam a saúde – por exemplo, 

não fumar, não beber excessivamente, praticar atividades físicas; 

   comportamentos adaptáveis que podem diminuir a severidade da doença 

– por exemplo, procurar tratamento precoce, ter uma atitude aberta à 

informação; 

   apoio com profissionais de saúde. 

Embora o estudo de Cohen seja ostensivamente devotado aos estressores, 

as questões às quais ele se refere cobrem a inteira escala de comportamentos 

salutares que, presumidamente, têm uma relação direta com a saúde: não comer 



121 
 

entre refeições, não fumar, fazer atividade física regular etc. (BERKMAN; 

BRESLOW, 1983). Esses comportamentos são mais determinados pela estrutura 

sócio-estrutural e pelos fatores culturais, do que pela forma como o indivíduo vê o 

mundo. Pode ser que os mesmos fatores socioculturais que diminuem as taxas de 

tabagismo (por exemplo, classe social) também influenciem o aparecimento de SOC 

forte; então as chances de que uma pessoa com SOC forte não fume são maiores. 

Se, contudo, limitarmos nosso foco para a habilidade em lidar com estressores, 

podemos dizer que tem maior vantagem, aqueles que têm um SOC forte. A pessoa 

com SOC forte é mais capaz de identificar precisamente a natureza e as dimensões 

do problema instrumental, de abordá-las como desafio, de selecionar possíveis 

soluções em seu repertório de recursos, os que são apropriados ao problema, e 

empregá-los racionalmente (ANTONOVSKY, 1988). 

A partir deste ponto de vista, há de fato uma base para antecipar uma 

sequência causal entre SOC, comportamentos de saúde e saúde. Pessoas com um 

SOC forte adotam comportamentos de saúde adaptáveis, mais frequentemente que 

aqueles com um SOC fraco.  

A hipótese é que a força do SOC tem consequências fisiológicas diretas e, 

por tais caminhos, afeta a condição de saúde (ANTONOVSKY, 1988). 

Em uma revisão mais detalhada do que é conhecido sobre substratos 

biológicos de estresse, Ciaranello et al. (1982, p. 240) concluem: (Ciaranello e Lipton, 1982) 

Cooperação entre cientistas biológicos, psicológicos, e sociais poderiam ser 

tremendamente valiosas, porque cada uma das áreas oferece uma 

perspectiva diferente de estresse. Tais colaborações são especialmente 

vitais para esforços ao identificar e caracterizar mediadores importantes de 

estresse. 

 

Observamos, também, outro ponto de vista traduzido por Schwartz (1979, p. 

563): “Um sistema normalmente auto-regulatório, pode tornar-se desordenado 

quando, a comunicação de informações essenciais entre partes específicas do 

sistema for, por qualquer razão, interrompida”. Desregulação pode ocorrer em 

qualquer estágio na cadeia de qualquer sistema: por exemplo, os receptores 

sensoriais ou o cérebro podem distorcer a entrada de informação; a informação 

inapropriada pode ser dada aos órgãos periféricos; e a informação do feedback 

providenciada pelos órgãos sensoriais para o cérebro pode ser distorcida ou mal 

interpretada, como Schwartz enfatiza. Dada tal desregulação, a desordem cria a 



122 
 

possibilidade para um processo de início de doença. O organismo falhou, ao 

mobilizar recursos adequados ou apropriados para lidar com a ameaça. (Schwartz, 1979) 

Schwartz (1979, p. 567) continua a observar o que, no presente contexto, é 

uma questão crucial: o tempo de recuperação, seguindo a resposta para um 

estressor. “Um efeito mais dramático de desregulação”, ele escreve, “seria visto 

como déficit no tempo de recuperação”. Isso se relaciona mais diretamente à 

distinção entre tensão e estresse. O cérebro pode registrar transtorno ou dor, física 

ou emocional: a dor de um membro fraturado ou dor de estômago; o medo da perda 

de um emprego; o êxtase de participar em uma vitória. Com feedbacks adequados e 

processos regulatórios, nenhuma série de danos poderá acontecer. Mas, se a 

informação estiver distorcida ou desconsiderada e os recursos disponíveis 

inadequados, a desordem perdura, ou seja, o organismo entra em estado de 

estresse e o dano se inicia. A introdução da dimensão de tempo nos permite 

concentrar, não na resposta ao estressor agudo, que desperta desvios fisiológicos 

provenientes de um estado estável que pode ser manuseado rapidamente, mas, nos 

estados agudos repetidos, ou estressores crônicos, manuseados de forma 

inadequada, que são fontes de dano. 

O poder do SOC, propõe Antonovsky (1988), é um determinante crucial da 

probabilidade de prevenir tal desregularização. A pessoa com um SOC forte tem 

maior capacidade de evitar a entrada em situações de estressores induzidos 

ambientalmente e maior capacidade em definir estímulos como não estressores. 

Dada a natureza da existência humana, numa situação estressora, o indivíduo tende 

a ignorar ou distorcer a natureza do problema, ou seja, a informação recebida pelo 

cérebro. Somente mensagens precisas são mais prováveis de serem transmitidas 

aos órgãos periféricos. O feedback ao cérebro será cuidadosamente atendido. E o 

mais importante de tudo, o cérebro selecionará os recursos mais apropriados, 

ambos entre a ampla variedade de subsistemas dentro do organismo e do ambiente 

extraorgânico. Daí a importância da qualidade da informação e sua respectiva 

captação, o que remete à característica da compreensibilidade do SOC. 

Isto nos traz, finalmente, a um foco mais preciso na relação entre uma 

adequada regulação e uma manutenção da saúde. Nas últimas décadas, cresceu a 

ascensão à área que está sendo chamada de psiconeuroimunologia. Todos os 

envolvidos concordam que “o conceito de que um sistema imune, operando via 

sistema nervoso central e neuroendócrino, podem agir como um tradutor entre a 



123 
 

experiência e a doença” (SOLOMON, 1985, p. 7). Isso não é, portanto, mais um 

conceito estranho, especulativo, ainda que o conhecimento esteja na fase inicial. 

Em sua revisão do assunto, Solomon (1985) propõe 14 hipóteses nas 

relações entre o sistema nervoso central e o sistema imune, 5 das quais são 

particularmente relevantes à presente apresentação (I, II, VIII, XIII, XIV).  

I - A primeira hipótese (SOLOMON, 1985, p. 8) é explicada assim: estilo de 

ser bem-sucedido e fatores de personalidade devem influenciar a susceptibilidade 

do sistema imune do indivíduo, que sofre alterações por eventos exógenos, incluindo 

reações aos eventos. Solomon chega à conclusão provisória de que existe “uma 

personalidade imunossupressora” a qual, em interação com predisposições 

patogênicas e/ou genéticas, pode levar à doença. (Solomon, 1985) 

Diante de tal afirmação, não se poderia supor que exista, também, uma 

personalidade imunocompetente? Uma pessoa com SOC forte não seria aquela  

que, confrontada com desafio à integridade do organismo, mobiliza positivamente 

sua competência imunológica? (ANTONOVSKY, 1988). 

II - A segunda hipótese de Solomon (1985) refere-se às consequências de 

revés emocional e aflição, em função de “incidência, gravidade, e/ou tratamento de 

doenças que são imunologicamente resistentes” (SOLOMON, 1985, p. 9). Ao 

debater essa hipótese, ele se refere à possibilidade de alguns indivíduos serem 

protegidos contra os efeitos imunológicos de angústia emocional ou (aflição) diante 

de impossibilidades de melhora da doença.  

VIII - Essa hipótese propõe que “hormônios e outras substâncias reguladas ou 

elaboradas pelo sistema nervoso central, deveriam influenciar mecanismos imunes” 

(SOLOMON, 1985, p. 12). Nessa hipótese, assim como na hipótese XIII, que está 

relacionada aos hormônios tímicos, Solomon considera o impacto indireto do 

sistema nervoso central, funcionando em imunocompetência por vias 

neuroendócrinas, sob a direção do sistema nervoso central. Sua pergunta está 

relacionada aos “efeitos dos eventos psicológicos” (SOLOMON, 1985, p. 12), mas 

poderia também dizer respeito ao processamento desses eventos pelo cérebro. 

Pautando-se nos estudos da Salutogênese e em nossa formação como 

pneumologista e alergista, especialidades que envolvem diretamente o sistema 

imunológico, ousamos acrescentar uma possibilidade que pode servir de reflexão 

sobre o debate apresentado, sugerindo que, na própria construção do SOC, 

paralelamente se organizem processos que se fixam na memória anímica como uma 



124 
 

espécie de “imprint psíquico”, com repercussão direta no sistema imunológico, 

registrando as experiências variadas de vida dos indivíduos. 

XIV - Finalmente, a hipótese XIV apresenta a pergunta: “a intervenção 

comportamental pode aumentar a imunidade”? (SOLOMON, 1985, p. 14). Mas 

Solomon não descreve exatamente como as intervenções projetadas podem ser 

imunoestimuladoras, usando frases como “felicidade, segurança, senso de controle, 

relaxamento, e outras emoções positivas”. E por que somente emoções positivas? 

Não seria concebível que medo, sofrimento, incerteza, excitação, e outras emoções 

que caracterizam tensão, se apoiadas pela convicção que elas façam sentido, 

seriam desafios e poderiam ser administradas, podendo ser imunoestimuladoras? 

(ANTONOVSKY, 1988). 

Corson e Corson´s (1983, p. 293) referem que 

problemas difíceis de resolver, sugerem condições, nas quais a resposta de 

lidar com o problema não pode ser conquistada, e isso abre caminho à 

doença. Mas, se o cérebro puder direcionar a conquista de tal resposta – 

ou, nas palavras de Antonovsky, prevenir que a tensão seja transformada 

em stress – a imunocompetência pode ser melhorada. 

 
A breve revisão de psiconeuroimunologia de Borysenko (1984, p. 250) denota 

essa possibilidade, citando estudos que “encontraram uma melhoria das medidas de 

resultado como uma função de estresse”. O mesmo ponto é feito num estudo 

empírico realizado por Dillon, Minchoff e Baker (1985-86, p. 17), que conclui que o 

mecanismo pelo qual “estados emocionais positivos em prevenção de doenças e 

cura [...] podem ser encontrados na melhoria do sistema imune”. Um estudo de 

intervenção comportamental de residentes geriátricos, usando treino de 

relaxamento, mostrou um aumento significativo na atividade de “células killer” e 

outras mudanças de imunocompetência (KIECOLT-GLASER et al., 1985). Mas, para 

a maior parte dos pesquisadores, o trabalho neste campo recente, se concentrou 

nas “formas complexas nas quais os sistemas nervoso, endócrino e imune 

interagem para afetar a ocorrência de doença” (JEMMOTT, 1985, p. 507).  

De certo modo, alguém pode apontar para o trabalho de Cannon (1942) como 

o progenitor de sério estudo dos mecanismos, ligando emoções e patologias. Ele 

especulou que o trauma emocional, gerado pela violação de um tabu profundo, 

levou à hiperativação do sistema simpático adrenal, ao choque hipovolêmico e à 

morte rápida em um determinado caso clínico. (Cannon, 1942) 



125 
 

Por outro lado, o sistema nervoso central mediou trauma crônico, como 

descreve Radil-Weiss (1983, p. 259), ele mesmo um sobrevivente de Auschwitz e 

professor do Instituto de Fisiologia da Academia de Ciências da antiga 

Czechoslovaquia: (Radil-Weiss, 1983) 

Sob essas condições excepcionais, onde o stress era máximo e as reservas 

eram sujeitas à máxima redução, seria mais coerente que a extensão da 

regulação neural e neuro-humoral de processos internos nos organismos, 

dependessem de processos psíquicos. Homens de forte vontade, 

convencidos da importância dos princípios pelos quais eles se guiavam, e 

preenchidos com uma concepção de mundo unificado, suportavam melhor 

do que pessoas que vacilavam em seus pontos de vista.  

 

Esses termos são claramente coincidentes com os conceitos do Senso de 

Coerência e sua qualidade na avaliação de estressores. 

Previamente, a ideia central do argumento cogitou que os estressores 

representassem um duplo problema instrumental e emocional. A pessoa com um 

SOC forte mobiliza recursos emocionais e cognitivos intra e interpessoais para lidar 

com problemas. Ele ou ela pode mobilizar, por meio do Sistema Nervoso Central, 

recursos neuroimunológicos e neuroendócrinos para prevenir dano ao organismo. O 

SOC, nesse modelo, é um atributo da pessoa, cujo cérebro vai adotando uma forma 

característica de relacionar-se com estímulos.  

 
3.3 Salutogênese e resiliência  
 

O foco desse novo modelo – a Salutogênese – aponta para a pesquisa e a 

qualificação dos processos que promovem e mantêm a saúde, questionando onde 

se encontram as fontes ou as origens da saúde. O que protege uma pessoa que, 

mesmo em meio a uma epidemia ou uma catástrofe, com a mesma exposição das 

demais, não se contamina? Que mecanismos ela desenvolveu ao longo da vida para 

fortalecer o seu sistema de defesas (S. Imunológico) com tal caráter de 

abrangência? Enfim, como desenvolveu um alto grau de resiliência? 

Antonovsky acredita que esse aprendizado é diretamente proporcional àquele 

que ocorre ao longo de toda vida, desde a mais tenra infância, sendo influenciado, 

portanto, pela maneira com que se é recebido no mundo e orientado em casa e em 

todo seu entorno, na família, na escola e nos diversos ambientes que frequenta. 

Sua proposta coincide com Steiner no sentido de que tudo e todos têm forte e 

decisiva participação sobre o desenvolvimento integral do ser humano: seja no 



126 
 

âmbito físico, emocional ou espiritual, focando especialmente as relações que o 

indivíduo mantém, inclusive no período escolar. 

Ritmos, cores, formas, cheiros, movimentos, paisagens, clima, natureza, TV, 

videogames, computador, brinquedos e brincadeiras, calor, carinho, histórias, 

contos, atenção, adequação, verdade, caráter, amor, cuidado, sol, alimentação, 

segurança, limites, viagens, festas, vestuário, enfim, todos são fatores que afetam o 

desenvolvimento do ser humano, especialmente na primeira infância; são processos 

plasmadores desde a concepção física (externa) até as atividades mais internas do 

Pensar, do Sentir e do Querer, ou seja, todo conteúdo do mundo interno. 

Pesquisar as origens da saúde, de onde ela provém e como pode ser 

fortalecida; estudar como o organismo pode lançar mão de suas próprias forças e 

que forças são essas que, estimuladas adequadamente, revertem em vitalidade e 

saúde: esse é o caminho proposto pela Salutogênese. 

Em suas pesquisas, Antonovsky (1997) e Maslow (1999) descreveram quais 

características foram observadas nas pessoas que se mantiveram saudáveis, 

principalmente em um grupo de sobreviventes de campos de concentração. Os 

entrevistados apontaram três grandes fatores, entre outros: (Maslow, 1999) 

1° - Fator transcendência – uma boa parte dos entrevistados relatou que o 

fato de se sentir uno com Deus ou ligado a uma entidade divina, com a certeza 

interior da proteção desse Ser Divino, lhe conferiu força de resiliência. A força da 

integridade, ou conexão espiritual. 

2° - Fator relacionamento – muitos entrevistados se ligaram em seus parentes 

– filhos/esposa/marido – e faziam a imagem da necessidade de sobreviver para 

continuar a conviver com esses entes queridos. Isso lhes projetava uma vivência 

fora daquele local, o que lhes conferiu força para suportar aquele período! A força da 

afetividade, ou força anímica. 

3° - Fator financeiro (material) – outros entrevistados relataram que não se 

fixavam nas carências que estavam vivendo, pois possuíam especial quantia de 

dinheiro e/ou propriedades e sabiam que iriam desfrutar dessa abundância, tão logo 

se vissem livres daquela situação. A força material, ou processos físicos. 

Essas três forças – proteção espiritual, ligações afetivas, dinheiro e 

propriedades – foram apontadas como capazes de criar resiliência (resistir à forte 

estresse ou à pressão e retornar ao estado próximo ao normal). Esse contexto 

explicita os três processos que, segundo Steiner, compõem a natureza humana: o 



127 
 

físico, o anímico e o espiritual, para os quais é exatamente voltado o Método 

Pedagógico Waldorf, apontando a coerência dessa integralização com os estados 

de saúde. 

Até o momento, houve algumas tentativas de desenvolver o modelo de 

Salutogênese em nível teórico, embora o próprio Antonovsky, assim como outros 

autores, considerem o conceito incompleto e ainda com muitas questões em aberto 

(FRANKE, 1997; NOACK, 1997). Becker (1992) apresentou um modelo interativo de 

recursos de exigências que segue a tradição do paradigma de enfrentamento do 

estresse, assim como a perspectiva salutogênica de Antonovsky. A saúde física e 

mental ou a doença são explicadas como um resultado de esforços individuais, 

quando se lida com exigências internas e externas, com a ajuda de recursos 

internos e externos. Noack (1997) clama por um desenrolar mais avançado da 

proposta salutogênica, a fim de explicar pré-requisitos de desenvolvimentos 

positivos saudáveis para que guias políticas e práticas de saúde sejam analisadas.  

Antonovsky, trabalhando no Instituto de Pesquisas Sociais em Jerusalém, 

voltou-se à reformulação do conceito de estressores. Interessando-se por Medicina 

Social, começou a desenvolver pesquisas, buscando a conexão entre fatores de 

estresse e sua relação com saúde e doença.  

Em 1966, propôs um novo conceito sobre estressores, rejeitando a ideia que 

eles têm efeitos iguais para todos. Afirmava que o tipo de doença é determinado 

pela disposição individual, o que coincide com os postulados da Medicina 

Antroposófica. Propôs ainda que, quando se fala em estressores, é preciso observar 

diversos fatores. Por exemplo, os processos de avaliação cognitiva (como as 

pessoas avaliam as situações) são essenciais, ao se examinar e lidar com 

elementos estressores. Uma das mais conhecidas teorias sobre estresse é o modelo 

operacional de Lazarus (1984). Ele o distinguiu entre dois processos de avaliação. 

Primeiramente, eventos podem ser julgados como uma ameaça, um desafio, ou sem 

importância, dependendo de cada pessoa. Em seguida, os recursos são avaliados 

para que a pessoa possa se ocupar ou não, em enfrentar o elemento estressor. Para 

cada um, há estratégias diferentes de enfrentamento, mais ou menos adequadas às 

adaptações de situações de vida. Lidar com o estresse parece ser mais eficaz, 

quando diferentes estratégias de enfrentamento são usadas de uma maneira 

flexível. (Lazarus e Folkman, 1984) 



128 
 

A ideia básica da proposta salutogênica é semelhante ao conceito de 

qualidade de vida da Organização Mundial da Saúde e ao conceito de Promoção da 

Saúde, colocado no Pacto de Ottawa em 1986. Recomendações e conceitos 

semelhantes à Salutogênese podem ser reconhecidos na medicina em tempos 

distantes. Contudo, Antonovsky foi o primeiro que não só criticou o modelo 

patogênico, mas também se afastou dele com a teoria salutogênica, descrevendo-a 

detalhadamente, visando confirmá-la com evidências empíricas.  

O modelo salutogênico pode ser considerado o primeiro e o mais avançado 

modelo para explicar o conceito de saúde (DLUGOSCH, 1994; FALTERMAIER, 

1994), por levar em conta o nível social, psicológico, bioquímico e cognitivo, 

incluindo a história de vida como fator essencial. Nesse ponto, também é possível 

perceber um paralelismo com a Medicina Antroposófica e suas terapias, bem como 

com as proposições da Pedagogia Waldorf. 

Antonovsky criticava o fato de a proposta salutogênica ter ganho pouco ou 

nenhum apoio nas pesquisas em ciências da saúde. Na opinião dele, as hipóteses 

de pesquisa são formuladas de maneira patogênica desde o começo, resultando em 

uma busca de causas de doença, ainda sem explicar como as pessoas mantêm a 

saúde, enfrentando eventos críticos ou estresse contínuo em suas vidas. As 

variáveis examinadas são quase exclusivamente parâmetros de doença. Medidas 

positivas de saúde são desconsideradas. Além disso, sem qualquer outra 

observação, os elementos estressores são simplesmente considerados prejudiciais 

à saúde. Para Antonovsky (1979), dependendo da situação e do entendimento 

individual, o estressor poderá gerar atitudes e desenvolvimentos positivos, que até 

então o indivíduo não havia conquistado.  

A Salutogênese pode, portanto, incluir muitas variáveis e, por isso, é 

considerada como uma concepção de alto valor integral (BECKER, 1992).  

O modelo de saúde apontado pela Salutogênese tem sido comumente 

examinado em quatro campos de utilização: promoção e prevenção de saúde, 

medicina psicossomática, psicoterapia e reabilitação. Interessa a este estudo 

analisar o primeiro campo por ter mais conectividade com o foco dos estudos aqui 

desenvolvidos. 

 
 
 



129 
 

3.4 A Salutogênese e a Promoção de Saúde 
 

No campo da Saúde, a Salutogênese atingiu sua maior importância pela 

congruência de seus conceitos com a promoção e a prevenção da saúde. Ela 

fornece uma estrutura teórica para atividades preventivas nos campos em que se 

carece de uma base teórica. 

A mudança de perspectiva – de elementos de risco para elementos 

preventivos e promocionais – é compatível com um conceito moderno, interativo de 

saúde, que classifica as dimensões psicológicas e sociais no mesmo nível das 

físicas.  

O princípio do modelo de Salutogênese ocorreu quase ao mesmo tempo com 

a formulação do conceito de empoderamento (autonomias) e das propostas 

socioecológicas dos movimentos da comunidade psicológica. Todos esses caminhos 

são responsáveis por uma mudança no conceito de saúde, desencadeados desde o 

pacto de Ottawa (OMS, 1986), desembocando na Promoção de saúde. Embora os 

termos Salutogênese ou Senso de Coerência (SOC) não tenham sido mencionados 

no Pacto de Ottawa de 1986, posteriormente, quando da elaboração do texto da 

Organização Mundial da Saúde com as perspectivas para o novo milênio, se colocou 

a preocupação principal da Promoção de Saúde, no fortalecimento do Senso de 

Coerência, na autopercepção e autoeficiência de Antonovsky, como elementos 

significativos para a saúde (WHO, 1997). 

As propostas básicas do modelo de Antonovsky para prevenção e promoção 

da saúde englobam a necessidade de se criar um meio que ofereça às crianças e 

aos adolescentes recursos suficientes para formar um sentido forte de coerência. O 

SOC realmente domina, como um recurso pessoal, o modelo de salutogênese, 

contudo, para que se desenvolvam medidas preventivas e de Promoção de Saúde, 

haverá que se ocupar em armazenar uma ampla quantidade de elementos 

individuais, sociais e culturais, como inteligência, educação, estratégias de 

enfrentamento, apoio social, oportunidades financeiras e estabilidade cultural. 

(BENGEL et al., 1999). 

Antonovsky não combate a análise científica da saúde. Seu conceito de 

saúde /doença conectadas traz um novo olhar sobre o conceito de saúde. Ele faz 

um apelo por uma pesquisa interdisciplinar em saúde e doença e reforça a 

prevenção orientada, com vista a um comportamento saudável. Ele ressalta a 



130 
 

importância de juntar saúde e o valor social da saúde, sugerindo que a educação 

tem papel fundamental nessa conquista (ANTONOVSKY, 1997). 

A Salutogênese preenche, em parte, o desejo e a necessidade de uma teoria 

compreensiva, interdisciplinar e genérica da saúde e é compatível com o modelo 

biopsicossocial de saúde e doença.  Embora o modelo biopsicossocial, no qual 

saúde e doença são vistas como dependentes de processos e circunstâncias 

biológicas, físicas e psicológicas, assim como influências sociais e comunitárias, 

ainda desempenhe um papel significativo, ele continua predominantemente voltado 

à patogenia, enquanto o modelo de Salutogênese enfatiza, de maneira consistente, 

uma perspectiva voltada à saúde. 

Assim, escolher esse modelo preenche duas importantes necessidades do 

cientista e do profissional de saúde: uma avaliação crítica da pesquisa 

predominante, ao mesmo tempo em que fornece uma estrutura teórica para sua 

pesquisa e sua prática em saúde (ANTONOVSKY, 1988).   

A Salutogênese coincide com desenvolvimentos que podem ser facilmente 

combinados com as pretensões e as propriedades da Promoção de Saúde: 

orientação de recursos, foco em elementos de manutenção da saúde, holismo, 

concentração na aquisição de habilidades, educação, ênfase nos aspectos 

ambientais, definição positiva de saúde e a crítica ao conceito de patogênese. 

 



131 
 

4   A PROMOÇÃO DA SAÚDE 

4.1 Desenvolvimento e direcionamentos 
 

Para compreender o conceito de Promoção de Saúde, seus desdobramentos 

e suas interfaces com os conceitos de Salutogênese e Pedagogia Waldorf, 

identificamos que: 

Partindo-se de uma concepção ampla do processo saúde-doença e de seus 

determinantes, a promoção da saúde propõe a articulação de saberes 

técnicos e populares e a mobilização de recursos institucionais e 

comunitários, públicos e privados para seu enfrentamento e resolução 

(BUSS, 2000, p. 165). (Buss, 2000) 

 
Os fatores que influenciam a saúde não dependem apenas dos indivíduos, 

mas das relações que determinam as condições de vida em sociedade. Além disso, 

entre as diferentes formas de organização social existem diversas maneiras de 

compreender o que é saúde ou um estado de saúde (DONATO; ROSEMBURG, 

2003). 

Assim um estilo de vida saudável de uma sociedade envolve a prevenção das 

doenças e a Promoção de Saúde. 

O movimento de prevenção de saúde, na medida em que se constituiu em um 

esforço para se antecipar à doença, poupando energia e os custos econômicos e 

psicológicos do tratamento, representou um importante passo para entender a 

natureza da doença. Porém, a prevenção tem alcance limitado e, por isso, é preciso 

distinguir os conceitos de promoção e prevenção de saúde, que não são sinônimos  

(NUTBEAM, 1996).  

Tanto no âmbito individual como no coletivo, o termo “prevenção” deve ser 

reservado para toda medida que, tomada antes do surgimento ou agravamento de 

uma dada condição mórbida, ou de um conjunto delas, vise afastar a doença do 

indivíduo, para que tal condição não se manifeste (ou tenha diminuída a sua 

possibilidade de ocorrência), ou se manifeste de forma menos grave ou mais 

branda. 

Já a “promoção” de saúde se caracteriza por uma intervenção ou um conjunto 

de ações que têm como meta ideal a eliminação permanente ou, pelo menos, mais 

duradoura de doença, buscando não somente atingir as suas causas básicas, mas 

evitar que as doenças se manifestem nos indivíduos ou nas coletividades. 



132 
 

(LEFEVRE; CAVALCANTE, 2004). Esse conceito de Promoção de Saúde também 

se encontra vinculado às intervenções voltadas a determinantes como eliminação da 

pobreza, reconhecimento dos direitos econômicos e sociais da população, justiça 

social e suporte social. Constitui-se como produção conceitual, metodológica e 

instrumental, cujos pilares são a complexidade do conceito de saúde, a discussão 

sobre qualidade de vida, o pressuposto de que a solução dos problemas está no 

potencial de mobilização e participação efetiva do indivíduo e da sociedade, 

acionando o princípio da autonomia (PEDROSA, 2006), o que aponta diretamente 

sua relação com a Salutogênese e os princípios da Pedagogia Waldorf. 

A partir da década de 1970, cresceu, juntamente com a promoção da saúde, 

o conceito de desenvolvimento humano sustentável, que abarca todos os fatores 

que podem contribuir para a saúde: a educação, o ambiente, a produção de bens e 

serviços e o protagonismo social e político da mulher nas ações de Promoção de 

Saúde. Historicamente, naquele momento, evidenciaram-se, política e socialmente, 

ações nos mais variados setores, reclamando atenção à preservação e à educação 

voltadas às questões ecológicas, consideradas por Vattimo e Rovatti (1983 apud 

REIGOTA, 1999), como um ‘pensamento frágil’, o que não equivaleria à fraqueza, 

mas à sua correlação com um pensamento contemporâneo considerado 

“fragmentado, veloz, substituível rapidamente” (REIGOTA, 1999, p. 42). 

Reigota (1999) aponta duas bases teóricas que nos parecem pertinentes, pois 

indicam, como ele mesmo propõe, um caminho para a formação de profissionais que 

trabalhariam com as questões da ecologia nos anos seguintes. São elas: a 

Antropofagia de Osvald de Andrade que reclama uma autonomia para o hemisfério 

sul, encontrada em sua proposição teórica à ecologia global, tomada como 

“referência filosófica em busca de solução aos conflitos étnicos culturais...” (p. 45); e 

a “Teoria da Justiça” que apresenta elementos importantes no campo da política e 

do direito internacional, no sentido de “garantir a distribuição de bens coletivos, 

priorizando as camadas mais pobres” (dos países ricos) (p. 44). Ocorre aí uma 

concomitância com as declarações das conferências internacionais de Promoção de 

Saúde, cujas propostas incluem semelhantes postulados, todos presentes na 

maioria dos documentos resultantes das conferências sobre o tema.  

O conceito de saúde-doença ganha ainda um novo aliado – o cuidado –, que 

abrange outras dimensões. Essa categoria comporta, além da técnica, o respeito, a 

solidariedade, a compreensão, a escuta e também a corresponsabilidade, abrindo 



133 
 

espaço para tomadas de decisão participativas, antes obrigatórias, sem 

questionamentos. Fala-se hoje em conceito de saúde-doença-cuidado, objetivando o 

cuidado emancipador (LUZ; BARROS, 2012) e apontando para a “integralidade”, 

termo que também ganhou destaque a partir das decisões (representadas pelas 

cartas e declarações) das conferências internacionais que discutiram promoção da 

saúde. Há aqui aspectos importantes que convergem para o conceito de saúde de 

Antonovsky: a Salutogênese.  

A fim de compreender melhor esses aspectos, um retrospecto histórico nos 

mostra que não é tão recente a ideia de Promoção de Saúde, 

A Promoção de Saúde é um esforço da comunidade organizada para 

alcançar políticas que melhorem as condições de saúde da população e os 

programas educativos para que o indivíduo melhore sua saúde pessoal, 

assim como para o desenvolvimento de uma “maquinaria social” que 

assegure a todos os níveis de vida adequados, à manutenção e o 

melhoramento da saúde (WINSLOW, 1920, p. 23).  

 
Leavel e Clark (1965) já apontavam medidas preventivas na história natural 

da doença, porém destacavam elementos e procedimentos visando à Promoção da 

Saúde. Dentre eles, a educação; a nutrição, segundo as fases da vida; o apoio ao 

desenvolvimento da personalidade, incluindo também educação adequada dos pais; 

educação sexual; aconselhamentos pré-nupciais; moradia adequada; recreação e 

condições agradáveis no lar e no trabalho. (Leavel e Clark, 1965) 

Para Sutherland e Fulton (1992), a Promoção da Saúde pode ser dividida em 

dois grandes grupos:  

a) Atividades dirigidas aos estilos de vida dos indivíduos: na família, na 

comunidade onde se encontram, na cultura: 

 concentração nas atividades educativas: aleitamento materno; evitar hábito 

de fumar; aspectos da nutrição, como as dietas; a prática da atividade física; 

orientações sobre direção perigosa no trânsito. 

b) Atividades dirigidas ao coletivo e ao ambiente: 

 concentração nos processos promotores de qualidade de vida: padrão da 

alimentação, habitação/saneamento, condições de trabalho. 

 oportunidade de educação ao longo da vida: higiene, ambiente limpo, apoio 

social, estilo de vida responsável, cuidado com a saúde. 

 



134 
 

Gutierrez (1997, p. 117) diz que: (Gutierrez, 1997) 

 

Promoção da Saúde é o conjunto de atividades, processos e recursos de 

ordem institucional, governamental ou da cidadania, orientados a propiciar o 

melhoramento de condições de bem- estar e acesso a bens e serviços 

sociais, que favorecem o desenvolvimento de conhecimentos, atitudes e 

comportamentos favoráveis ao cuidado da saúde e o desenvolvimento de 

estratégias que permitam à população um maior controle sobre sua saúde e 

suas condições de vida, a nível individual e coletivo. 

 
O informe Lalonde17, que expõe claramente o conceito de Promoção de 

Saúde, apesar de não ter sido a primeira atividade que surgiu no Canadá, pois, em 

décadas anteriores, já se cultivavam novos discursos e práticas, especialmente 

voltados para a Educação em Saúde, é considerado, 

[...] uma importante reorientação, por ter apresentado um marco de 

referência novo e amplo para as políticas de saúde e ter oferecido o 

reconhecimento político a novas ideias e ter estabelecido um primeiro passo 

na definição de um novo paradigma em saúde (DRAPER, 1995, p. 12). 

(Draper, 1995) 

A Organização Mundial da Saúde (OMS), em colaboração com a Unicef, 

convocou, em 1978, a I Conferência Internacional sobre Cuidados Primários de 

Saúde, realizada em Alma-ATA. Ela representou um passo extremamente 

importante com repercussão nos sistemas de saúde de boa parte do mundo. 

A meta era “Saúde para todos no ano 2000”, com a proposta de um conjunto 

de oito recomendações essenciais para o campo da saúde, resumidas a seguir: 

 Educação e métodos de prevenção e controle dirigidos aos problemas 

prevalentes de saúde. 

 Suprimento de alimentos e nutrição adequada. 

 Abastecimento de água e saneamento básico. 

 Atenção materno-infantil e planejamento familiar. 

 Imunização contra principais doenças infecciosas. 

 Prevenção e controle de doenças endêmicas. 

 Tratamento adequado de doenças comuns e acidentes. 

 Distribuição de medicamentos básicos  

(ALMA-ATA, 1978). 

                                            
17

 Informe ou relatório Lalonde (1974) – marco inicial da moderna Promoção de Saúde no Canadá,        
    que leva o nome do seu então Ministro da Saúde, que propôs que saúde também teria uma origem    
    socioeconômica, além da biológica. 



135 
 

 
O sucesso da Conferência de Alma-Ata (1978) impulsionou a busca por novos 

caminhos que desvendassem meios para não só alcançar esses objetivos, como 

também para continuar avançando no campo da saúde. 

Parcerias da OMS em cooperação com o Ministério da Saúde do Canadá 

propuseram a I Conferência Internacional sobre Promoção da Saúde, realizada em 

1986, em Ottawa, no Canadá, da qual participaram 38 países, incluindo o Brasil, 

todos signatários da Carta de Ottawa-1986, documento ali produzido. 

Essa Carta traz novas definições e propostas. Dentre elas, define Promoção 

de Saúde como: “o processo de capacitação da comunidade para atuar na melhoria 

da sua qualidade de vida e saúde, incluindo uma maior participação no controle 

deste processo” (BRASIL, 2002, p. 19). (Brasil, 2002). 

Esse importante documento se caracteriza por: 

a) Assumir que “a saúde é o maior recurso para o desenvolvimento social, 

econômico e pessoal, bem como uma importante dimensão da qualidade 

de vida” (p. 20).  

b) Propor “a equidade em saúde, reduzindo as diferenças do acesso aos 

recursos para uma vida saudável” (p. 20). 

c) Determinar que a “Promoção da Saúde não abarca somente o setor da 

saúde, mas requer também educação, alimentação, renda, ecossistema, 

recursos sustentáveis, justiça social e equidade, paz” (p. 20). 

Essas propostas produzem, obrigatoriamente, um movimento intersetorial que 

prioriza a saúde em todos os seus níveis, pois são decisões que influenciam, a partir 

das políticas públicas, os fatores apontados como esteios às implementações 

práticas, mirando o processo de promoção da saúde dos indivíduos e da 

coletividade. 

Em Adelaide (Austrália), em 1988, realizou-se a II Conferência Internacional 

sobre promoção da saúde, com foco nas políticas públicas saudáveis, que resultou 

na elaboração da “Declaração de Adelaide”.  

Nesse documento, foram identificadas quatro áreas que requerem ações 

imediatas em políticas públicas saudáveis: apoio à saúde da mulher, alimentação e 

nutrição, tabaco e álcool, criação de ambientes favoráveis. 



136 
 

De um modo geral, lembra também os problemas de equidade para superar 

as desigualdades no acesso a bens e serviços, reclamando a prioridade aos grupos 

menos privilegiados e vulneráveis, desenvolvendo sistemas adequados de 

informação que possam chegar aos que mais necessitam. 

A declaração reitera a necessidade de alianças que envolvam setores que 

possam, de algum modo, organizar e disseminar os programas e as políticas, 

voltadas à Promoção de Saúde, especialmente as instituições educacionais. 

O importante é observar que o conceito Promoção de Saúde inclui, em todos 

os seus âmbitos, a participação da Educação.  

Não por acaso, iniciativas baseadas nas conclusões das diversas 

conferências sobre Promoção de Saúde foram sendo incorporadas e objetivadas em 

práticas na área educacional, considerando a criação de ambientes saudáveis, de 

onde surgiram as “Cidades Saudáveis” e as “Escolas Promotoras de Saúde” 

(LEVORLINO, 2000). 

 
4.2 A Promoção de Saúde nas escolas 

 

Historicamente, as ações voltadas à Promoção de Saúde nas escolas, 

primeiramente assumiam uma conduta assistencialista, centrada em procedimentos 

individualizados, na tentativa de se fazerem mudanças comportamentais, sem 

considerar as relações, os contextos e as influências provenientes da realidade onde 

a escola e seus alunos estavam inseridos. Eram ações isoladas, sem discussão e 

conscientização sobre o tema Saúde e suas inter-relações, que conduzem ao 

equilíbrio dinâmico da vida (PELICIONI, 2000). 

Desde 1954, a Organização Mundial da Saúde (OMS), por meio da sua 

comissão de especialistas em Educação em Saúde, sugeriu a necessidade de se 

organizarem, dentro dos espaços escolares, diversas atividades para favorecer a 

promoção de Saúde e a transmissão de conhecimento sobre as questões da Saúde. 

Surgiu, então, a primeira abordagem sobre o conceito de Escola Promotora de 

Saúde. 

A partir das conferências mundiais sobre Promoção de Saúde, todos os 

documentos delas resultantes (Ottawa, Adelaide, e outros.) fizeram referência à 

necessidade de se desenvolverem, nos espaços onde se fizesse presente a 

Educação, atividades para a Promoção de Saúde. Uma dessas conferências – a 4ª 



137 
 

Conferência, em Jakarta, em 1997 –, incluiu em sua carta a declaração das “Escolas 

Promotoras de Saúde”: toda criança tem o direito e deve ter a oportunidade de ser 

educada em uma Escola Promotora de Saúde (LEVORLINO, 2000). 

No Brasil, até 1996, pela resolução da Lei de Diretrizes e Bases da Educação 

Nacional – LDBEN – nº 5,692/71, a Saúde era abordada nos Programas de Saúde, 

sem estar incorporada ao referencial curricular. Apenas objetivava o 

desenvolvimento de hábitos saudáveis de higiene, alimentação, prática esportiva, 

lazer e trabalho (LEVORLINO, 2000). 

Já a partir da nova LDBEN nº 9.394/96 e da construção dos Parâmetros 

Curriculares Nacionais, a Saúde passou a ser um tema transversal, conjugando os 

campos da Saúde e Educação de forma integrada, por serem eles protagonistas da 

formação da consciência crítica e social (BRASIL, 1996). 

O Ministério da Saúde do Brasil, em 1998, passou a promover uma efetiva 

política de Saúde e, para tanto, sugeriu, entre outras orientações, a implementação 

da Escola Promotora de Saúde. A UNICEF e a UNESCO associaram-se ao 

Ministério da Saúde no Brasil e à “Organização para Cooperação e Desenvolvimento 

Econômico” e publicaram considerações a respeito da importância de um trabalho 

interligando Saúde e Educação, para a melhoria da qualidade de vida das crianças 

(LEVORLINO, 2000). 

 
4.3 Promoção de Saúde e Pedagogia Waldorf 

 

É interessante notar que, apesar de todas essas resoluções recomendarem a 

implementação de uma Escola Promotora de Saúde, nenhuma delas especifica as 

formas e os meios para se concretizarem ações que desenvolvam esse objetivo, ou 

seja, não apresentam métodos que conduzam à obtenção dessa meta. 

A integração Saúde e Educação no cotidiano escolar parece carecer de uma 

dinâmica metodológica para ser, decisivamente, implementada.  

Diante do exposto, é razoável inferir que o Sistema Pedagógico Waldorf, que 

faz parte do nosso foco de estudo, não excetuando outros, possa representar, pelas 

suas concepções epistemológicas e as práticas dele derivadas, a possibilidade de 

Educação e Saúde caminharem de mãos dadas. O próprio sistema pedagógico 

Waldorf é especialmente pensado e sistematizado neste sentido, segundo afirma 

seu idealizador Rudolf Steiner, como já explicitado. 



138 
 

A rigor, a Promoção de Saúde distribui-se nas vivências pedagógicas 

cotidianas nas Escolas Waldorf em todos os seus âmbitos. Não se trata de combater 

ou prevenir doenças, unicamente. A geração, a manutenção e a promoção da saúde 

vão muito além. Há que se pensar a escola e o ensino de forma abrangente – a 

arquitetura, a estrutura do colegiado, a participação dos pais, etc. – e capacitar todos 

os envolvidos nesse processo, especialmente a comunidade docente; porém, 

especialmente, guiar-se por uma antropologia que abarque a integralidade humana. 

Logicamente, não podemos afirmar que o Método Pedagógico Waldorf seja o 

único a ser pensado para oferecer um desenvolvimento integral dos indivíduos, o 

que, certamente, pode colaborar com a Promoção de Saúde. Porém, como já aqui 

se expôs, o objetivo deste estudo é apresentar especificamente esse método, por ter 

sido ele concebido, teórica e praticamente, com a finalidade de um desenvolvimento 

saudável de seus educandos, configurando-se, nos termos propostos, como uma 

possibilidade de preencher os requisitos para ser apresentado como potencial 

estruturador de escolas consideradas promotoras de saúde. 

Após conhecer os princípios que regem o Método Waldorf, por meio de uma 

extensa pesquisa teórica, somada aos conceitos que embasam a Salutogênese, 

enxergamos a viabilidade de apontar práticas educativas, experienciadas nas 

escolas Waldorf, que caminham de mãos dadas com a saúde. Para tanto, era 

necessário investigar como isso poderia se dar. E com a finalidade de observar, 

analisar e interpretar conteúdos vividos nessas escolas, bem como identificar o 

pensamento e as ações docentes dos que ali atuam, fomos a campo buscar o 

contato e a experimentação da realidade proposta. Para isso, delineamos uma 

pesquisa empírica, desenhando os caminhos que nos permitissem atingir os 

objetivos traçados. 

 



139 
 

5   A PESQUISA 

5.1 Delineamento da pesquisa 
 

Os tópicos anteriores, nos quais foram apresentadas concepções de 

Pedagogia Waldorf, Salutogênese e suas intersecções com a Promoção de Saúde, 

compõem a base teórica desta pesquisa. 

Apesar de os conceitos explorados apresentarem uma literatura relativamente 

ampla, o mesmo não acontece com a proposta de relacionar a Pedagogia Waldorf 

com os princípios da Salutogênese, o que fez gerar essa investigação. Após o 

estudo das teorias que fundamentam a pesquisa, passamos ao processo empírico. 

A partir do postulado de que é o professor Waldorf quem concentra, domina e realiza 

o método pedagógico em questão (STEINER, 1995, 1996, 2008a, 2013), optamos 

por identificar, por meio de sua atuação, os instrumentos pedagógicos que viabilizam 

o processo de desenvolvimento e aplicação dos componentes estruturantes do 

sistema de ensino Waldorf.  

Assim fomos verificar, no cotidiano dos docentes das escolas Waldorf, as 

aplicações das ferramentas teórico-práticas em suas atividades, enunciadas nas 

abordagens conceituais, bem como analisar suas implicações, desdobramentos e 

possíveis congruências com a geração e a Promoção de Saúde (Salutogênese).  

O foco é a descrição das atividades desenvolvidas, das observações do 

professor, suas atitudes e comportamentos didáticos em sala de aula, algumas 

características dos discentes, o conjunto de fazeres que deve ser contemplado no 

Método Waldorf, especialmente em relação às questões do Pensar, Sentir e Querer. 

Isso se justifica por ser essa tríade a base de sustentação do método, que visa a 

integralidade e prepara o aluno para uma aprendizagem pautada em estratégias que 

facilitam ‘lidar’, de um modo coerente, com a vida e com seus aspectos estressores. 

Para Antonovsky (1997), os estressores são os primeiros detonadores de doenças, 

as quais podem acontecer já durante o período escolar e/ou influenciar a saúde 

futura dos educandos. 

“Aquilo que fazemos com a criança, não o fazemos apenas para o momento, 

mas sim para toda vida” (STEINER, 2013, p. 28). 

Vários estudos a respeito das condições de saúde em ex-alunos Waldorf 

evidenciam que, quando comparados com ex-alunos de outras escolas, a incidência 



140 
 

de doenças crônicas nos primeiros é sensivelmente menor. Em um desses estudos, 

realizado em Berlim, Alemanha, no ano de 2014, foram investigados 1.100 ex-alunos 

Waldorf e 1.700 ex-alunos de outras escolas públicas com idades entre 20 e 80 

anos. A incidência de artrites, hipertensão e diabetes (consideradas doenças 

crônicas) foi cerca de 30% menor nos ex-alunos Waldorf (HUECK, 2014). Outros 

estudos a esse respeito, serão indicados no item 6. 

Segundo a Organização Mundial da Saúde, em suas propostas para a saúde 

do século XXI, é preciso se ensinar a lidar com fatores estressores, principalmente, 

porque no mundo atual eles são condições onipresentes em nosso cotidiano e, 

portanto, potenciais geradores de doenças (WHO, 1997). 

Essas constatações geraram indagações a cerca das atividades concernentes 

à implicação de um método pedagógico específico: a Pedagogia Waldorf pode ser 

um meio de alicerçar um caminho estruturador para um desenvolvimento saudável? 

Ou seja, é possível encontrar no Sistema Pedagógico Waldorf, concebido como um 

ensino de caráter sanador, congruências formais com o novo conceito de saúde – a 

Salutogênese? 

A investigação tem como eixo principal a problematização gerada pela 

identificação de possíveis relações dos fundamentos presentes na Pedagogia 

Waldorf, com as concepções trazidas pela Salutogênese. A situação-problema se dá 

nas atividades desenvolvidas pelos docentes que atuam com esse método, pautado 

nos ideais de Rudolf Steiner, para compreender até que ponto há coerência nas 

propostas oferecidas aos educandos, no sentido de preparar um caminho em 

direção à geração e à promoção de saúde, premissas básicas do conceito de 

Salutogênese. 

 

5.2 Objetivos 

 

Objetivo Geral – compreender como o desenvolvimento das atividades 

vivenciadas no cotidiano das escolas Waldorf, voltadas à integralidade do Pensar, 

Sentir e Querer, podem ser consideradas, potencialmente, salutogênicas. 

 

 

 



141 
 

Objetivos específicos para desenvolvimento da tese: 

 Apresentar a singularidade dos conceitos de Pedagogia Waldorf e 

Salutogênese, sua epistemologia e aplicações nos processos de 

aprendizado voltados à promoção de saúde. 

 Analisar as aproximações e as relações entre os conceitos de 

Salutogênese e Pedagogia Waldorf, e o conceito de promoção de 

saúde. 

 Observar as atividades pedagógicas do/no cotidiano das escolas 

Waldorf, com foco nas propostas do desenvolvimento do Pensar / 

Sentir / Querer. 

 Entrevistar professores Waldorf dos anos iniciais do Ensino 

Fundamental das escolas Waldorf, verificando as motivações 

presentes em seus discursos e as suas concepções de saúde e 

educação. 

 Analisar e interpretar os dados das observações e entrevistas, 

buscando indícios de congruências entre os dois conceitos 

apresentados. 

 

5.3 Universo da pesquisa 

 

A pesquisa tem como foco de análise as ações docentes desenvolvidas nos 

primeiros anos do Ensino Fundamental das Escolas Waldorf, em seu cotidiano 

escolar. O objetivo de investigar possíveis práticas sanadoras desenvolvidas nesse 

ambiente determinou o universo da pesquisa, definido por um levantamento de 

possibilidades nas respectivas escolas, como por exemplo, observar e analisar as 

atividades docentes, e arguir os professores sobre seus caminhos até a Pedagogia 

Waldorf e suas concepções de saúde e educação.  

De acordo com os critérios estabelecidos, construímos um universo que 

encampou professores Waldorf de uma escola no Brasil e de duas escolas na 

Alemanha. 

 
 



142 
 

5.3.1 Critérios de escolha 

 
No Brasil: 

Pelo fato dessa pesquisa ser desenvolvida num curso de Doutorado do 

Programa de Pós-graduação da Universidade de Sorocaba, localizada no estado de 

São Paulo, levantamos todas as escolas Waldorf existentes nesse estado. Foram 

identificadas 34 escolas Waldorf, incluindo os jardins de infância. 

A partir da intenção de pesquisar as escolas mais estruturadas, com Ensino 

Fundamental implantado e consolidado, foi feito um diagnóstico de todas elas, 

visando separar aquelas que atendiam ao contexto da pesquisa.  

Foi enviado para as 34 escolas, via correio eletrônico, um questionário 

solicitando informações preliminares de cada uma delas, privilegiando os seguintes 

aspectos: 

 
Sobre a escola: 

1) Como e quando se constituiu a escola? 

2) Quantos alunos, número de classes e turnos possui a escola? 

3) Quais os níveis de ensino oferecidos? (Infantil, Fundamental e Médio) 

 
Sobre o corpo docente: 

1) Número de professores? 

2) Critérios de admissão? 

3) Quantos têm formação em Pedagogia Waldorf e há quanto tempo? 

 
Foram 12 as escolas que responderam ao convite para participar da 

pesquisa. Dessas, 9 tinham professores que correspondiam aos critérios de 

inclusão, especificamente: 

a) Ser professor com formação em Pedagogia Waldorf. 

b) Ser professor dos anos iniciais do Ensino Fundamental de uma escola 

Waldorf. 

c) Ter pelo menos cinco anos de experiência nesta atividade. 

 
O critério de exclusão de sujeitos e escolas levantados para esse estudo 

estabelecia que não poderiam participar da pesquisa professores que não 



143 
 

lecionassem na fase escolar definida para a pesquisa, os que não possuíam a 

formação específica em Pedagogia Waldorf, ou ainda aqueles que tivessem uma 

experiência inferior a cinco anos como professor dessas escolas. Além desses, 

todos aqueles que não aceitassem participar. 

 

5.3.2 Caracterização e procedimentos da coleta de informações 

 

Foram feitos formalmente, às nove escolas que correspondiam aos critérios 

de inclusão, os convites para a participação na pesquisa, explicitando, 

pormenorizadamente quais seriam os passos a serem desenvolvidos. 

Obtivemos resposta positiva de uma escola Waldorf de uma cidade do interior 

do estado de São Paulo. Duas escolas justificaram a não participação pelo acordo 

feito entre pais e professores de não permitir o desenvolvimento de pesquisas na 

escola. As outras escolas convidadas não se manifestaram.  

A partir do recebimento formal do aceite pelo responsável da escola 

(APÊNDICE A), procedemos ao encaminhamento do projeto ao Comitê de Ética em 

Pesquisa. A inscrição da pesquisa recebeu a liberação sob o número: nº 

51092515.1.0000.5500 em quatro de fevereiro de 2016 (Parecer 1.403.493).  

Foi feito o planejamento para as visitas e agendado um primeiro encontro da 

pesquisadora com os professores da referida escola. Para isso, aproveitamos uma 

reunião de professores que acontece mensalmente. Nessa oportunidade, houve a 

apresentação da pesquisadora, que explicitou os objetivos da pesquisa, respondeu 

aos questionamentos e formalizou, nessa data, o convite aos professores que 

quisessem participar. Houve uma boa acolhida e ficamos aguardando a efetiva 

adesão deles.  

Concordaram em participar cinco professores do primeiro ao quarto ano do 

Ensino Fundamental, sendo que dois deles ministravam aulas para o quarto ano, 

pois havia duas turmas de quarto ano nesta escola. Outros dois professores 

mostraram interesse em participar, porém não cumpriam os requisitos para serem 

incluídos na pesquisa. 

Iniciamos a coleta dos dados na referida escola Waldorf, em 09/03/2016, a 

qual durou até 13/05/2016. As visitas aconteceram em quatro ocasiões, para as 

observações e as entrevistas (permanecendo em média cinco dias em cada 



144 
 

visita),além do primeiro encontro para apresentação da pesquisa. Foram totalizados 

21 dias de trabalho – permanecendo na escola em média 5h por dia – 105h em 

campo. 

 

Na Alemanha: 

Conforme já explicitado no texto, a Alemanha é o berço da Pedagogia 

Waldorf, o que justifica nosso interesse em visitar as escolas, em cujo país esse 

método de ensino teve início. 

Berlim concentra um grande número de escolas Waldorf. Foi nessa cidade, 

que Rudolf Steiner, autor dessa Pedagogia, morou e trabalhou por muitos anos. Ali 

esse sistema de ensino foi desenvolvido de vários modos, antes e depois do regime 

do nacional socialismo, configurando-se uma riqueza específica como método 

pedagógico em transformação. Por outro lado, as circunstâncias históricas da 

Alemanha compõem um contexto sociocultural de natureza singular, de inegável 

importância, agregando diferentes possibilidades de novos conhecimentos e 

reflexões do desenvolvimento da referida proposta pedagógica.  

Por meio de uma parceria já existente entre a Universidade de Sorocaba – 

UNISO – e a Alice Salomon Hochschule – Berlin – University of Applied Sciences, 

procuramos um suporte acadêmico da instituição alemã, para que a pesquisa 

pudesse ser desenvolvida, diante da importância do tema em questão.  

Foi feito contato com a Profª Drª. Theda Borde, ex-reitora da ASH Berlim, que 

se dedica aos estudos de Sociologia Médica, e com a Profª. Drª. Bettina Völter, atual 

vice-reitora da mesma Universidade, a qual se ocupa das questões da Educação 

Social. Estas são as linhas mestras que orientam as atividades e pesquisas 

existentes nessa Universidade, fato que se mostrou de acordo com o escopo da 

nossa pesquisa. Para tanto, foi enviado o currículo da pesquisadora, acrescentando 

uma breve apresentação do projeto de pesquisa. 

A referida Universidade confirmou o aceite, enviando-nos uma carta- convite 

(ANEXO B). Após todos os trâmites, foram providenciados vários contatos em Berlim 

para a viabilização da pesquisa. Primeiramente, solicitamos ao responsável pela 

Federação das Escolas Waldorf do Brasil que nos indicasse uma pessoa para 

estabelecer o contato direto com a(s) escolas Waldorf daquela cidade. Foi indicada a 

Profª Olivia Girard que trabalhou por oito anos na Instituição – Freunde der 

Erziehugskunst Rudolf Steiner, (Instituto Amigos das Escolas de Rudolf Steiner), a 



145 
 

qual tem abrangência mundial e se responsabiliza por auxiliar, de várias maneiras, 

as Escolas Waldorf em todo o mundo. A função da respectiva professora era 

organizar congressos, simpósios e/ou encontros de professores e alunos, em vários 

projetos em conjunto com a Secção Pedagógica do Goetheanum18 em nível mundial, 

o que demonstra seu real conhecimento sobre o desenvolvimento das Escolas 

Waldorf de Berlim.  

A Profª Olivia Girardi é brasileira, nascida em São Paulo, ex-aluna Waldorf e 

cursou o Seminário Waldorf na Alemanha, quando assumiu um trabalho como 

professora numa das escolas pesquisadas em Berlim. Ela nos enviou uma série de 

contatos com as escolas da cidade de Berlim e também os de alguns professores, 

os quais foram convidados a participar da pesquisa. 

Foram recebidos dois retornos, solicitando maiores detalhes sobre a 

pesquisa, os quais prontamente foram respondidos. 

Quanto à Universidade Alice Salomon Hochschule – ASH, em Berlim, também 

foram organizados encontros com as professoras Theda Borde e Bettina Völter, Anja 

Voss e Irene Gropp (responsável pela recepção dos pesquisadores convidados), as 

quais deram suporte acadêmico para o desenvolvimento da pesquisa nessa 

instituição. Houve várias reuniões, tanto em conjunto como em separado com cada 

uma das professoras, tendo sido apresentados e discutidos os procedimentos para o 

desenvolvimento da pesquisa. Os encontros se davam em média a cada 2 dias e 

duravam de 15 a 45 minutos. A participação em atividades na ASH aconteceu 

paralelamente aos contatos com os professores das escolas Waldorf.  

Há em toda Alemanha, atualmente, principalmente em Berlim, um grande 

número de refugiados. Esse contexto tem provocado várias discussões, tornando-se 

um tema bem recorrente. Assim, as atividades desenvolvidas na própria 

Universidade giraram em torno de encontrar caminhos para recepcionar e integrar 

os refugiados, como para adaptar um método pedagógico para o desenvolvimento 

abrangente desse público. Além disso, houve várias discussões sobre a Pedagogia 

Waldorf e Salutogênese. Em outra oportunidade foi possível acompanhar o trabalho 

da Professora Dra. Theda Borde e seus alunos, quando foram realizadas reuniões e 

discussões no Hospital Universidade Charité em Berlim. Ela desenvolve pesquisas 

                                            
18

  O Goetheanum é o centro mundial do movimento antroposófico em Dornach – Suíça. Todas as       
    atividades abrangidas pela Antroposofia possuem cada qual seu departamento ou “secção”    
    representados nessa instituição: secção pedagógica, secção médica, etc. 



146 
 

em Medicina Social e, dentre os temas discutidos, estava a Salutogênese (temática 

desse estudo). Outra atividade que se mostrou interessante foi a orientação da 

profa. Dra. Bettina Völter para visitas ao Centro de Pesquisas para crianças –

Kinderforscherzentrum Helleum – mantido pela ASH – Berlim, inserido no mesmo 

bairro da Universidade, organizado e dirigido por professores da ASH. Nessa 

instituição são oferecidas práticas pedagógicas às crianças de baixa renda com o 

intuito de incentivar a “curiosidade”, e, consequentemente preparar futuros 

pesquisadores.  

O diretor Prof. Dr. Hartmut Wedekind foi quem apresentou as diretrizes e as 

atividades realizadas nesse centro. Foi realizada uma entrevista com a professora 

responsável pelas questões pedagógicas daquele período, profa. Olga 

Theisselmann, visando sempre ao mesmo foco: saúde e educação (APÊNDICE G). 

A primeira escola Waldorf da Alemanha que autorizou o desenvolvimento da 

pesquisa foi a partir do interesse de um de seus professores. Um segundo professor 

dessa mesma escola interessou-se em participar, sendo incluído posteriormente. 

Outros professores, que demonstraram interesse, não atendiam aos critérios de 

inclusão, devido ao tempo de atuação no método. 

A segunda escola Waldorf na Alemanha que aceitou participar da pesquisa, o 

fez pelo interesse de mais dois professores.  

As atividades em Berlim se desenvolveram de 31 de maio de 2016 a 20 de 

julho de 2016. Oficialmente, foram cinco visitas em cada uma das escolas, com 

média cinco horas de trabalho de observações e entrevistas com os professores 

Waldorf das referidas escolas. Ao todo, foram 25 visitas para reuniões, contatos, 

explicações, requisição e recolhimento das autorizações, totalizando 100 horas de 

trabalho em 25 dias. 

Ao final, nos foi requisitado um “paper” sobre o desenvolvimento da pesquisa, 

o qual foi entregue à profª Drª Theda Borde, após o que nos foi concedido um 

certificado de Projeto de Pesquisa Internacional, no qual constam as atividades 

desenvolvidas (ANEXO C). 

De um modo geral, as observações e as entrevistas, agendadas de acordo 

com a disponibilidade de ambas as partes, aconteceram após assinatura do Termo 

de Consentimento Livre e Esclarecido TCLE (APÊNDICE B). Antes, porém, de 

serem realizadas, aplicamos um questionário sucinto com informações pessoais e 

de suas formações para um diagnóstico da identificação dos participantes 



147 
 

(APÊNDICE C). Elaboramos um cronograma para as observações e as entrevistas 

dos nove professores que se dispuseram a participar, sendo cinco no Brasil e quatro 

na Alemanha, dois do gênero masculino e sete do gênero feminino.  

As observações duraram em média cinco horas e foram descritas e 

organizadas na sequência das salas observadas. 

As entrevistas se realizaram após as observações e foram anotadas e 

registradas em áudio para possibilitar as transcrições e as confirmações 

necessárias.  

Em cada entrevista, foi explicitada novamente a relevância social e prática da 

pesquisa, bem como as questões éticas e de sigilo das gravações e identidade.  

O tempo para as entrevistas não foi delimitado, mas tiveram em média uma 

duração de 40 minutos.  

Há que se computar o caráter presencial das entrevistas nas quais foi 

possível ter uma proximidade entre entrevistador e entrevistado, traduzindo-se numa 

relação mais estreita.  

 
5.3.3 Características das escolas  

 
A escola brasileira onde foi realizada a pesquisa acompanha o perfil da 

maioria das escolas Waldorf no Brasil, ou seja, de cunho particular, localizada numa 

cidade de poder aquisitivo considerado alto. A escola tem 40 anos de existência, 

tendo sido iniciada como Jardim de Infância e aos poucos se desenvolvendo e 

implantando os outros níveis de ensino, sendo que, atualmente, conta com o ciclo 

escolar completo, com 430 alunos.  

Na Alemanha, as escolas pesquisadas são maiores. A primeira escola 

visitada possui 592 alunos e, a segunda, 745 alunos, sendo que as duas oferecem o 

ciclo escolar completo.  

Na medida do possível, as escolas Waldorf seguem uma arquitetura orgânica 

privilegiando cores e formas, as quais têm, potencialmente, ação direta na qualidade 

do fluxo e movimento de educandos, apontando para o equilíbrio e a saúde deles. “A 

ênfase em formas orgânicas tem a intenção de manter um movimento interno das 

crianças ao invés da estática que a arquitetura linear pode causar” (SOBO, 2014, p. 

9). A arquitetura orgânica está presente em 36% das escolas Waldorf do mundo 

(GIRARDI, 2015). Um estudo de Rittelmeyer, de 2010 (apud GIRARDI, 2015), 



148 
 

revelou que desenhos arquitetônicos que “convidam” e sugerem “solidariedade” têm 

efeito positivo no aprendizado dos alunos, reduzindo o vandalismo e as taxas de 

adoecimento. 

No Brasil, poucas escolas são construídas com arquitetura antroposófica, 

provavelmente devido ao alto custo. Na escola pesquisada, a arquitetura segue o 

padrão arquitetônico das construções do bairro de classe média, onde está inserida, 

sem apresentar traços típicos de uma arquitetura antroposófica; porém, a construção 

como um todo, é agradável e parece ‘convidar’ à permanência.  

As duas escolas alemãs, que fizeram parte dessa pesquisa também não 

apresentam esse tipo de arquitetura. Questionados sobre isso, os professores 

explicaram que, com o nacional socialismo, as escolas que não rezavam a cartilha 

do referido regime foram fechadas. Após o término da supremacia do nacional 

socialismo, aos poucos, essas escolas foram retomando espaços cedidos pelo 

próprio Estado, já que, naquele país, a Educação, desde o Ensino Infantil até o 

Ensino Superior, é garantida por ele. Nos espaços internos, pode-se perceber uma 

adequação para as formas mais orgânicas na medida do possível. Porém, a área 

verde é sempre abundante e bem cuidada. A maioria das escolas Waldorf no mundo 

– cerca de 56% – possui áreas verdes (GIRARDI, 2015). 

 
5.3.4 Características dos sujeitos da pesquisa 

 
Em relação aos sujeitos da pesquisa, dos nove professores entrevistados, 

dois são do gênero masculino. Mesmo não sendo comum professores homens 

lecionarem nos primeiros anos do Ensino Fundamental em escolas convencionais, 

especialmente no Brasil, isso é usual nas escolas Waldorf. 

A média de idade dos professores participantes foi de 50,4 anos e a média 

em anos de trabalho como professor Waldorf girou em torno de 16,6 anos. 

Todos possuem formação superior, sendo sete em Pedagogia, um na área de 

Artes, um em História, e alguns possuem também outras formações. 



149 
 

Número de professores entrevistados 9 

Gênero 2 masculino  

7 feminino 

Média de idade dos professores 50,4 anos 

Média de anos como prof. Waldorf 16,6 anos 

Formação 7 – Pedagogia 

1 – Artes 

1 – História 

Número de escolas  2 – Alemanha 

1 – Brasil 

 
Uma característica frequente observada é o fato de esses professores terem 

tido uma relação anterior com a Pedagogia Waldorf, mesmo antes de se decidirem 

por esta profissão. Alguns são filhos de professores Waldorf, outros irmãos de 

professores Waldorf e outros frequentaram escolas Waldorf em algum período das 

suas vidas.  

Do mesmo modo, a maioria possui filhos que estudaram ou estudam em 

escolas Waldorf. Em alguns casos, o fato de o filho estudar ou “migrar” para uma 

escola Waldorf foi o motivo que impulsionou o professor a procurar a formação em 

Pedagogia Waldorf.  

Os professores participantes receberam números de identificação (1, 2, 3 etc.) 

e estão denominados por “professor”, sem identificação de gênero, para que se 

fossem preservadas suas identidades. As escolas foram designadas por A, B e C. 

 

5.4 Procedimentos metodológicos 

 

A pesquisa assumiu uma abordagem metodológica qualitativa. Bogdan e 

Biklen (1994) se referem à investigação qualitativa como um termo genérico que 

agrupa várias estratégias de investigação que partilham determinadas 

características. Os dados recolhidos são analisados qualitativamente, o que significa 

dar a eles um olhar rico em pormenores descritivos, em relação a pessoas, locais e 

conversas. Segundo esses autores, uma pesquisa com abordagem qualitativa é 

aquela que acontece no contato direto, por meio de visitas, observações e 

entrevistas com os indivíduos em diversos ambientes, abarcando as circunstâncias 

históricas, seus momentos e movimentos (BOGDAN; BIKLEN, 1994). 



150 
 

Como propõem esses autores: “a investigação qualitativa é descritiva; os 

dados recolhidos são em forma de palavras ou imagens e não de números” 

(BOGDAN; BIKLEN, 1994, p. 48). Essas descrições são resultados de transcrições 

de entrevistas, narrativas, notas de campo, memorandos e outros tipos de registro.  

Segundo Minayo (1994), a abordagem qualitativa se ocupa do universo dos 

significados das ações e relações humanas (crenças, valores, hábitos) nem sempre 

mensuráveis estatisticamente. (Minayo, 1994) 

Geralmente, o(s) objetivo(s) de investigação nessa modalidade de pesquisa 

“constituem um sistema simbólico, acontecendo nos mais diversos sistemas 

educacionais, afetando diretamente o conteúdo e as formas de Pensar, Sentir e Agir 

dos envolvidos” (SUASSUNA, 2008, p. 358). 

Em relação às técnicas definidas para esse tipo de pesquisa, as entrevistas e 

as observações em sala de aula, além de estarem respaldadas cientificamente, 

permitem averiguar, no contexto analisado, a complexidade dos comportamentos e 

suas relações. Apontam a profundidade dos significados nem sempre explícitos, 

ensejando a possibilidade de suas configurações na estrutura do cotidiano escolar. 

As entrevistas, quando realizadas pessoalmente, proporcionam respostas mais 

precisas, e o contato direto enseja a captura de sinais, as expressões e os gestos 

que podem revelar qualidades, conhecimentos e desconhecimentos, em suma, uma 

variedade de sentimentos que dificilmente seriam percebidos em outras técnicas. 

Para as observações e as entrevistas foram utilizados protocolos sugeridos 

por Rosenthal (2014), para quem a pesquisa social-interpretativa pode, no campo da 

Educação, oferecer a oportunidade de “o texto ser organizado e classificado 

segundo os critérios do pesquisador que estrutura o material textual, com a ajuda de 

categorias gerais” (ROSENTHAL, 2014, p. 24). (Rosenthal, 2014) 

A composição do material é reconstruída a cada observação e entrevista. 

Dessa maneira, segundo Rosenthal (2014, p. 25, grifo do autor) “torna-se possível 

apreender o conteúdo não apenas manifesto, mas também latente, as ‘entrelinhas’ ”. 

De um modo geral, as observações buscaram concentrar atenção às formas 

com que o professor organizava suas falas, sua dinâmica física, as atividades e a 

interação entre professor e aluno, “em especial ao comportamento não verbal” 

(ROSENTHAL, 2014, p. 135). 



151 
 

As observações foram descritas durante a permanência do pesquisador em 

sala de aula e duravam o tempo das aulas, ministradas pelos respectivos 

professores.  

As anotações também registraram os momentos que antecederam ou se 

seguiram às observações das aulas, na medida de sua relevância. 

Foi designado um memo19 para cada participante, como prevê o protocolo de 

Rosenthal (2014). Também fizeram parte do memo algumas reflexões com vistas à 

realização de outras observações  (ROSENTHAL, 2014). 

A pesquisadora se colocou no fundo da classe, sentada em uma carteira igual 

às das crianças. Exceção feita, a pedido de um dos professores, que sugeriu que se 

fizesse a observação de frente para os alunos. O mesmo procedimento foi adotado 

nas escolas analisadas na Alemanha, sendo que somente em uma classe 

observada, o posicionamento da pesquisadora em sala foi de frente para os alunos.  

Como sugere Deslandes (2012), observações permitem vivenciar a realidade 

do fenômeno, possibilitando um aprofundamento de seu universo, bem como de 

seus significados. 

As observações respeitaram o critério de saturação, que aponta para a 

suspensão, quando já não mais se acrescentam fatos novos às atribuições dos 

sujeitos quanto às suas explicações e sentidos (DESLANDES, 2012). 

O quadro a seguir apresenta o número de aulas observadas de cada 

professor:  

 

Professor Número de Observações 

Professor 1 4 vezes 

Professor 2 3 vezes 

Professor 3 2 vezes 

Professor 4 2 vezes 

Professor 5 2 vezes 

Professor 6 3 vezes 

Professor 7 2 vezes 

Professor 8 3 vezes 

Professor 9 2 vezes 

 

                                            
19

 Memo são registros dos dados objetivos e gerais sobre o local, pessoas, tempo transcorrido,       
formas de acessos, ações gerais e específicas, se for o caso, sobre a organização ou a instituição   

     na qual a observação foi realizada (ROSENTHAL, 2014, p. 138). 



152 
 

 
As entrevistas foram compostas por perguntas abertas, o que permitiu que os  

entrevistados respondessem mais livremente as seguintes questões geradoras: 

1) Como você chegou à Pedagogia Waldorf? 

2) O que é saúde para você? 

3) O que é educação para você? 

 
Como propõe Rosenthal (2014), a opção pelo uso de uma forma de entrevista 

aberta revela o objetivo do pesquisador em apreender o tema investigado a partir do 

ponto de vista do entrevistado.  

Entrevistas abertas auxiliam a compreensão e ajudam também a explicar o 
que está por trás de determinado ponto de vista e como a perspectiva 
apresentada pelo entrevistado se deu ao longo de sua vida, ou mesmo, 
como ela pode estar sendo construída no próprio contexto da entrevista 
(ROSENTHAL, 2014, p. 170). 

 
Em uma entrevista considerada aberta, o entrevistado possui um papel mais 

ativo, se comparado a uma entrevista estruturada. Essa era uma intenção da 

pesquisa, ou seja, abrir espaço para os professores se expressarem, dando-lhes 

oportunidade e liberdade para revelarem suas experiências, sentimentos, 

pensamentos, críticas, sugestões etc.  

 [...] a entrevista não deve ser considerada “encanamento” para uma 

espécie de drenagem direta de saber disponível. Deve, a partir de 

perguntas “adequadas”, tendo em vista que, em cada entrevista se produz 

uma forma específica de relação social entre entrevistado e entrevistador, 

produzir uma “entrevista ativa” o que permite evidenciar processos 

interativos da produção de significado e de conhecimento (JAMES; 

HOLSTEIN; JABER, 1995 apud ROSENTHAL, 2014, p. 171).  

 
Há que se constar que não houve uma rigidez por parte da pesquisadora, a 

qual procurou manter uma flexibilidade interna e externa, de modo a investir no 

distanciamento e na coerência das observações, o que, contudo, não evita o seu 

olhar clínico, advindo de sua práxis como médica. 

Foi oferecido ainda um tempo para que os entrevistados pudessem 

complementar suas considerações, ou abordar outros temas que não tinham sido 

privilegiados. 

Todas as observações de aulas, trazendo as práticas ali desenvolvidas por 

meio das ações docentes, somadas às respostas dadas nas entrevistas, passaram 



153 
 

por três grandes momentos de análise: as descrições, as reduções e a interpretação 

de todos os dados (GIL, 2010). 

 

5.5 Método de análise 

 

O método de análise que pauta a interpretação dos dados é o Paradigma 

Indiciário, proposto por Ginzburg (1989). Com esse método, cria-se a possibilidade 

de se levantarem ‘indícios’ revelados por intuições, golpes de vista, pistas, sinais 

sobre características apresentadas pelos fenômenos estudados, que podem não se 

mostrar explicitamente, sendo difíceis de serem detectadas por métodos clássicos 

de investigação.  

O autor enfatiza a importância desse método, pois ele valoriza fenômenos 

negligenciados, aparentemente marginais, remontando a uma realidade complexa, 

questionando ideias solidificadas sobre fatos e objetos (GINZBURG, 1989). 

Seu programa se fundamenta em um paradigma “indiciário” cujas origens 

na segunda metade do século XIX são estudadas pelo próprio autor, 

revelando as possibilidades epistemológicas abertas pelas obras do crítico 

de arte Giovanni Morelli, pelo romancista Conan Doyle e pelo psiquiatra 

Sigmund Freud (todos os três graduados em medicina, desenvolvendo em 

diferentes campos, a semiologia médica) (BETHENCOURT; CURTO, 1991, 

grifo do autor). 

 
Embora seja atribuída a Ginzburg a elaboração desse método, ele próprio 

afirma que, na realidade, seu criador foi Giovanni Morelli, um historiador da arte e 

político italiano, que elaborou um método para identificar características de um estilo 

artístico, partindo de uma análise minuciosa, conferida aos detalhes. O método que 

passou a se chamar “método morelliano” recuperou a autoria de dezenas de obras 

de arte em vários museus europeus. Ginzburg (1989) faz uma comparação entre 

três diferentes práticas indiciárias experienciadas por Morelli, Arthur Conan Doyle e 

Sigmund Freud, apontando as suas convergências:  

Nos três casos, pistas talvez infinitesimais permitem captar uma realidade 

mais profunda, de outra forma inatingível. Pistas: mais precisamente, 

sintomas (no caso de Freud), indícios (no caso de Sherlock Holmes), signos 

pictóricos (no caso de Morelli). [...] Nos três casos, entrevê-se o modelo da 

semiótica médica: a disciplina que permite diagnosticar as doenças 

inacessíveis à observação direta na base de sintomas superficiais, às vezes 

irrelevantes aos olhos do leigo (GINZBURG, 1989, p. 150-151). 

 



154 
 

O método constitui-se no desenvolvimento de uma técnica, baseada numa 

perspicácia fina, acurada, para interpretar ‘pegadas’, sinais etc. que são 

negligenciados, a fim de enxergar os pontos mais evidentes que acontecem numa 

obra de arte no caso de Morelli, ou num determinado crime, no caso de Holmes. 

Sendo Morelli um médico, ele tinha expertise anatômica e, de certa maneira 

um bom conhecimento da psique, para afirmar: “a personalidade deve ser procurada 

onde o esforço pessoal é menos intenso” (GINZBURG, 1989, p. 146) o que foi 

corroborado por ninguém menos que Sigmund Freud em sua obra O Moisés de 

Michelangelo, de 1914. 

Dizia ele que o “método Morelli estava estreitamente aparentado à técnica da 

psicanálise médica” (GINZBURG, 1989, p. 147) por procurar elementos pouco 

visíveis, despercebidos ou refugados na observação normal, considerados sem 

importância; porém seriam eles que poderiam oferecer a chave para serem 

acessados aspectos elevados do espírito humano. São representações e traços 

individuais ligados ao mais íntimo do ser, que tanto na arte como na psicanálise, 

escapam ao controle da consciência, revelando indícios de sintomas ou signos 

pictóricos. 

São como pistas mudas, que se tornam claras e coerentes ao observador, 

implicando um aprendizado cognitivo de operações mentais com 

complexidade e rapidez segundo a demanda e o contexto, acusando 

análises, comparações, classificações, representando, de certa forma, já 

naquela época, um sinal daquilo que se conhece hoje por abstração 

intelectual (GINZBURG, 1989. p. 153). 

 

Podemos dizer que o pensamento sistemático vai perdendo postos e dando 

espaço a uma qualidade aforismática de pensar e produzir,– um modo de formular 

juízos sobre o homem e a sociedade a partir de sintomas e indícios –definido por 

Carlo Ginzburg (1989) como Paradigma Indiciário. 

Há que se acrescentar ao Paradigma Indiciário uma variante da categoria de 

rigor – o rigor flexível –, que contempla as formas de saber ditas ‘mudas’, nas quais 

se flexibilizam as formalizações. São elementos imponderáveis, originados de 

experiências e necessidades, cujas observações merecem a mesma dignidade de 

outros métodos, levando-se em conta a indicação e a concretude de seus resultados  

(GINZBURG, 1989). 

Nas análises que se pautam pelo Paradigma Indiciário, é fundamental 

considerar o caráter complexo e subjetivo do processo educativo, que se dá no 



155 
 

cotidiano escolar, o que requer uma metodologia que respeite sua natureza 

(GOMEZ, 1994). 

Assim, tivemos a intenção de, ao usar esse método de análise, a partir das 

ações demonstradas pelo professor, das suas posturas e atitudes, encontrar sinais 

que pudessem apontar indícios reveladores de como as atividades desenvolvidas 

pelo professor Waldorf podem se encaminhar rumo à promoção e à geração de 

saúde.  

 

5.6 As descrições e as reduções dos dados 

 

Para esse primeiro momento, optamos pela apresentação de um panorama 

geral do contexto das escolas pesquisadas, suas características geográficas e 

físicas, incluindo suas salas de aula e também um breve relato sobre seus alunos. 

Em seguida, são apresentadas as dinâmicas das aulas, as quais se repetem em 

todas as escolas Waldorf. As entrevistas e as observações dos sujeitos da pesquisa 

estão perfiladas a seguir. 

 
5.6.1 Contextualização das escolas 

 

No Brasil  

A escola de uma cidade do interior do estado de São Paulo está situada num 

bairro nobre, eminentemente residencial, com ruas arborizadas e alguns nichos 

conservados de áreas verdes. Esta cidade, localizada ao norte do estado, está em 

uma região onde o clima é predominante quente o ano todo. 

Na entrada, há um portão de madeira, onde se pode observar o nome da 

escola, entalhado em letras do padrão antroposófico. 

A escola é grande, ocupa quase uma quadra e possui imensa área verde, 

quadra de esportes, um ginásio coberto, um teatro ao ar livre, um restaurante. São 

dois blocos de uma construção simples, pintados com cores terrosas externamente, 

o que lhe confere uma sensação agradável e um fluxo dinâmico de atividades. O 

bloco maior comporta as salas de aula, sala de euritmia, sala de música, salas de 

professores, biblioteca e banheiros. 



156 
 

As salas de aula estão todas perfiladas no mesmo bloco, todas têm o mesmo 

tamanho, com as mesmas características, ou seja, são grandes, claras e arejadas. 

Há uma grande janela e uma porta de vidro, compondo uma das paredes que se 

abrem para uma área verde com gramado e muitas mangueiras. Uma cortina bege 

de tecido de algodão emoldura a janela. 

Na sala de aula, as carteiras são individuais, bem como as cadeiras, ambas 

em madeira. Há uma lousa (verde) dobrável em três partes. A mesa do professor e 

os armários que acondicionam papéis, cadernos, cestos com bolas em tecido, 

artefatos feitos de lã e instrumentos musicais como flautas e violinos, também são 

de madeira. 

Não existe nenhum aparelho eletrônico, TV ou som. Lâmpadas simples e 

ventiladores são observados no teto da sala.  Nas paredes, veem-se aquarelas 

feitas pelos alunos e alguns quadros de cópias de obras de arte – por exemplo, a 

Madona Sistina de Rafael –, colocados na altura da visão das crianças. 

Um dos cantos da sala comporta sempre uma mesa com elementos alusivos 

à época do ano. Há uma pia com as canequinhas de cada aluno. Sobre a pia, um 

filtro de barro.  

O bloco menor da construção contém as salas de administração, biblioteca, 

sala de reuniões, almoxarifado. Nesse bloco há também uma sala destinada aos 

funcionários, ambiente para um café e o restaurante. 

No restaurante, a comida servida é bem variada, com grande seleção de 

legumes e cereais. São oferecidos também alguns tipos de carnes, peixes, 

sobremesas, frutas e sucos naturais. 

Há uma horta e outros espaços onde são desenvolvidas atividades de 

jardinagem e plantio de cereais para as épocas, como por exemplo, a “do grão ou 

pão”. Galinhas, galos e patos estão soltos por todos os lugares, caminhando 

livremente. Brinquedos em madeira e/ ou ferro como balanças, gaiolas e outros 

como escadas, escorregadores e outros, estão distribuídos em vários espaços. 

Percebemos nas entrevistas que a administração geral dessa escola está 

ancorada num tripé de divisão equitativa entre professores, pais e coordenação 

pedagógica. 

 
 

 



157 
 

Na Alemanha  

 
As escolas Waldorf da Alemanha são instaladas em prédios cedidos pelo 

governo.  

A cidade das escolas pesquisadas, era muito bem servida por transporte 

público especialmente metrô e bondes, de maneira que muitos alunos chegam 

sozinhos ou com seus pais/acompanhantes por um desses meios de transporte, os 

quais possuem paradas em frente à escola. A bicicleta é talvez a locomoção 

individual mais usada por todas as idades e classes sociais nessa cidade. Muitos 

professores e alunos chegam e saem dessas escolas em suas bicicletas. Há um 

grande espaço para o estacionamento desses veículos. 

A primeira escola pesquisada fica num bairro da zona central da cidade, 

sendo considerado um bairro nobre, com um comércio sofisticado, próximo a vários 

pontos turísticos. 

O prédio onde está essa escola abriga também um Seminário Waldorf (curso 

de formação de professores) e o Instituto Amigos das Escolas de Rudolf Steiner. 

Nesse mesmo espaço, instalou-se ainda o escritório do movimento Pedagogia da 

Emergência, derivado da Pedagogia Waldorf, voltado ao trabalho com crianças 

traumatizadas, um movimento criado por Bernd Ruf20. São espaços amplos, 

corredores imensos em um prédio de três andares. Internamente possui cores 

suaves, várias obras de arte em madeira, quadros grandes de pinturas clássicas, 

sugerindo profissões e motivos sacros. 

A área externa tem muito verde, é muito bem cuidada, ladeada por jardins e 

muitas flores, bancos e mesas que se distribuem pelo imenso pátio com áreas 

destinadas aos esportes variados. 

Há um restaurante onde se observa uma enorme tela modernista numa das 

paredes. Mesas grandes com bancos longos permitem que as pessoas mantenham 

certa proximidade. A alimentação se dá pelo sistema de bandejas – há muitos 

legumes e carnes, uma máquina de café e sucos. 

Nesta escola há um teatro, salas de música, salas para as reuniões, salas de 

professores sem particularidades. 

                                            
20

 Bernd Ruf criou, a partir da Pedagogia Waldorf, um sistema de atendimento a crianças 
traumatizadas e em situação de risco que denominou “Pedagogia da Emergência”. Para saber 
mais: RUF, Bernd. Destroços e traumas. Embasamentos antroposóficos para intervenções com a 
Pedagogia da Emergência. São Paulo: Antroposófica, 2014. 



158 
 

A administração se aloja logo na entrada da porta principal, ocupando várias 

salas. A estrutura administrativa é complexa, com vários funcionários, porém, 

segundo os professores, não prescinde da participação dos pais e dos professores. 

A segunda escola pesquisada fica num bairro mais distante, porém muito 

agradável, com muitas áreas verdes e pequenos parques. O serviço de metrô não 

tem estação próxima, o que obriga as pessoas a realizarem uma boa caminhada. 

Porém, há um bonde que tem estação mais próxima.  

Embora o prédio seja grande, sua aparência mostra-se inferior à primeira 

escola. As paredes externas estampam pichações por todos os lados. Há várias 

entradas, todas repletas por bicicletas estacionadas. A entrada principal é um 

enorme hall que serve também de teatro com um desnível de quatro ou cinco 

degraus que apontam para um círculo central. Desse hall, pode-se adentrar as salas 

de aula, de administração etc., ou ainda, dirigir-se à área externa da escola, na qual 

se vê uma deslumbrante área verde, muito bem cuidada com vários nichos de 

jardins e espaços destinados à prática de esportes ao ar livre e um ginásio coberto. 

Nessa escola, parece haver, na estruturação administrativa, uma participação mais 

ativa dos professores, o que se pôde constatar pelas entrevistas. 

Há também, nessa escola, um restaurante bem conceituado no bairro, que 

recebe não só os alunos, professores e pessoal da escola, como o público da 

região. É comandado por um chefe de cozinha, que foi aluno Waldorf, que verifica 

pessoalmente a distribuição e a organização de todos os pratos num buffet self-

service. A comida é 100% orgânica com muitas verduras, legumes, cereais das mais 

variadas formas, sobremesas, frutas e sucos naturais. Havia também uma opção de 

carne por dia. 

Nas escolas pesquisadas, as estruturas das salas de aula são semelhantes 

no que diz respeito à disposição e à composição física de mesas e carteiras. Há 

aquarelas nas paredes junto com obras de arte; a “mesa da época” (que caracteriza 

as épocas do ano) fica num dos cantos. 

Os instrumentos musicais estão nos armários, bem como os cestos com 

materiais didáticos como bolas, lãs, pedaços de madeira, roupas, adereços etc. 

Numa das escolas, havia uma particularidade: o formato das mesas e das 

cadeiras dos alunos – uma inovação que estava sendo testada em duas turmas. 

Eram mesas retangulares com um nicho em semicírculo abaixo, formando o espaço 

para se encaixar o “negativo” que era usado como cadeira, ou seja, também um 



159 
 

semicírculo de um lado e uma reta do outro. A criança escolhia como se sentar: na 

superfície plana, se equilibrando sobre o semicírculo em contato com o chão, ou na 

superfície do semicírculo, com a estabilidade da parte plana no chão. 

As classes são grandes, arejadas, voltadas para lindos jardins; as janelas têm 

fechamento hermético e cortinas alaranjadas e brancas. Há aquecedores em todas 

as salas, mas nenhum aparelho eletrônico midiático como TV, computadores etc. 

Numa das escolas, duas salas estão estruturadas para o trabalho com a 

Pedagogia Curativa e o método Extra Lesson21. São salas grandes, arejadas, 

contendo um grande número de equipamentos utilizados para o trabalho com 

crianças com dificuldades de aprendizagem em todos os níveis: cavaletes, escadas, 

pontes, rolos, redes, espaldar, bancos, tablados com e sem rodas etc. 

No pátio interno, uma grande área para marcenaria e para trabalhos com 

esculturas em madeira, mármore e argila com apoios em madeira e os diversos 

instrumentos a serem usados nesta atividade.  

Esta escola, segundo informação dos professores, tem uma ’vocação 

especial‘ para o trabalho com crianças com dificuldades de aprendizagem. 

Uma característica comum a todas as escolas, em todas as salas de aula 

tanto no Brasil como na Alemanha, são os desenhos estampados nas lousas feitos 

pelos professores. O desenvolvimento dessa habilidade faz parte da grade curricular 

da formação do professor Waldorf. São desenhos com giz colorido que 

impressionam pela qualidade estética. São verdadeiras obras de arte, que se 

referem à ‘época de estudo’ que está sendo desenvolvida naquele período.  

 
5.6.2 Sobre os alunos 

 
Na escola A, os alunos chegam geralmente em carros particulares ou nas 

chamadas ‘Vans’ de transporte escolar. Enquanto os maiores se encaminham 

                                            
21

 Extra Lesson – método auxiliar nas dificuldades de aprendizagem e especialmente nos distúrbios 
de atenção e concentração, desenvolvido pela professora inglesa, Audrey McAllen. Ela era ligada à 
Pedagogia Waldorf e, a partir de suas observações sobre as dificuldades de seus alunos, 
desenvolveu um sistema de atuação para auxiliar a reconexão adequada das habilidades motoras, 
compreendendo: esqueleto, músculos, sistema nervoso e cérebro. Este método visa à superação 
dessas limitações,que se acredita, se relacionam de maneira estreita com os distúrbios de 
aprendizagem. Ela trabalhou sob a orientação do Dr. Norbert Glass e de Eyleen Hutchins, euritmista 
curativa. Audrey McAllen iniciou seus estudos a partir da metade do século XX e, em 1974, 
escreveu o livro The Extra Lesson (A Aula Especial) que já se tornou um clássico entre os 
profissionais Waldorf de língua inglesa, especialmente os que trabalham com crianças com 
necessidades especiais. O método consiste em exercícios especiais de movimento 
(psicomotricidade), desenho e pintura.  



160 
 

sozinhos para suas salas, os menores são conduzidos por um familiar até a porta da 

sala de aula.  

Há um porteiro muito simpático que recebe todas as crianças e respectivos 

acompanhantes, organizando as chegadas e as saídas. 

Os alunos carregam uma mochila de couro (feita por eles mesmos, com a 

ajuda dos pais, orientados pela escola) e uma sacola de tecido de algodão com seus 

nomes que, ao adentrarem a sala, são penduradas em lugar apropriado no fundo da 

classe. Cada aluno se encaminha para sua mesa, guarda seu material sob a 

carteira. 

Eles estão vestidos com camisetas de algodão de várias cores, com logotipo 

da escola; bermudas, calças compridas ou saias e vestidos, para algumas meninas. 

Como os sapatos são deixados na porta, em local apropriado para este fim, eles 

calçam sapatilhas de tecido para adentrarem a sala de aula.  

Os alunos das escolas B e C se vestem com roupas que não fazem nenhuma 

referência à escola, porém, como na escola A, dão preferência a tecidos naturais 

como algodão, lã etc. Nessas escolas, as mochilas dos alunos são do tipo comercial, 

feitas em material sintético. As sacolas com os respectivos nomes dos alunos devem 

ser colocadas no fundo da classe e são, invariavelmente, confeccionadas em 

algodão, bem semelhantes às usadas pelos alunos da escola A. Os sapatos são 

deixados na parte de fora da sala e os alunos calçam sapatilhas, enquanto 

permanecem na sala de aula.  

Há que se considerar ainda, a figura do “aluno ajudante de classe”. Tanto no 

Brasil como na Alemanha, todos os dias o professor conta com um ou dois 

ajudantes de classe que são escolhidos dentre os alunos. Eles têm a 

responsabilidade de auxiliar o professor em suas atividades como: distribuição e 

recolhimento de materiais; manutenção da ordem e limpeza, inclusive varrendo a 

classe, quando necessário. Cada professor tem um critério de escolha dos ajudantes 

– sempre de caráter imparcial para não privilegiar ninguém. Cada dia da semana, 

ele tem seu(s) ajudante(s). É esse aluno quem faz a leitura do seu poema, na 

primeira parte da aula.  

Cada aluno Waldorf, a partir do 2º ano, recebe um poema de seu professor; é 

um poema só seu, com suas características e sutis sugestões daquilo que pode 

melhorar. Como comentaram vários professores, esse pequeno poema deve ter um 

caráter sanador, portanto, o professor, ao elaborá-lo, precisa se valer da sua 



161 
 

percepção para se captar da melhor forma possível o temperamento e as 

necessidades do aluno. 

Os alunos com dificuldades de qualquer natureza também são designados e 

chamados a colaborar, e o fazem dentro de seus limites, por vezes auxiliados por 

outros colegas ou pelos professores auxiliares. 

 

5.6.3 A dinâmica das aulas 

 

Apresentamos um panorama geral da estruturação das aulas, ou seja, aquilo 

que é comum em todas as escolas que seguem o ensino Waldorf, e praticado por 

todos os professores pesquisados.  

No geral, a dinâmica das aulas é muito semelhante, mesmo com professores 

diferentes. 

Cada turma de alunos (do primeiro ao quarto, que foram as turmas 

observadas) tem suas características, porém o desenvolvimento das aulas, em 

todas as classes analisadas, tanto no Brasil quanto na Alemanha, apresentaram 

uma sequência de atividades que, após as primeiras observações, se tornou 

previsível. Há uma repetição dos movimentos (de professores e alunos) e dos 

procedimentos adotados em todos os dias, desde a chegada dos alunos na escola. 

Os alunos, ao chegarem, se colocam em fila na porta da sala, aguardando a 

chamada do professor para entrar. O professor sempre cumprimenta os alunos com 

um aperto de mãos – normalmente fala seus nomes; alguns ganham outros afagos... 

Após se organizarem nas suas carteiras, tem início, o que, na Pedagogia 

Waldorf, é chamado de “aula principal”, que corresponde às primeiras duas horas, 

sempre de responsabilidade do professor de classe. Ele é quem estrutura a aula, de 

acordo com a “época” que está sendo estudada, mas, também, de acordo com sua 

percepção das necessidades do seu grupo naquele momento. 

Observamos que todas as aulas têm uma primeira parte praticamente fixa, 

predeterminada: uma atividade rítmica, cuja finalidade é preparar o aluno  para as 

tarefas do dia e estabelecer  uma unidade para o trabalho em equipe. 

O que é denominado “preparação” diz respeito a todo o início da aula, que, de 

preferência, deve fazer alusão à época que está sendo estudada. Ela pode 

acontecer com movimentos físicos, cantos, versos, sempre constituindo um 



162 
 

processo rítmico. Porém, essa preparação não se inicia antes que todos se 

cumprimentem (alunos para professor e vice-versa) da mesma maneira, e recitem o 

verso da manhã. 

São utilizados movimentos de pés, mãos, aos quais vão sendo incorporados 

versos, músicas, instrumentos musicais, especialmente a flauta, que tem a intenção 

de despertar não só o corpo, como também os sentidos, como por exemplo, a 

audição – o ouvir. 

Após a preparação, há um tempinho curto para água e banheiro 

(especialmente nos 1º e 2º anos). A preparação é um processo presente até o 12º 

ano, porém vai diminuindo em duração ao longo dos anos. Enquanto nos primeiros 

anos, dura entre 30 e 40minutos, nos anos superiores pode ser, apenas, um 

exercício de respiração falando um verso, ou um exercício de Euritmia, sempre 

atrelado à época em estudo. 

Terminada a preparação, o professor recorre a atividades que desenvolvam o 

Pensar: perguntas pertinentes para fazer os alunos se lembrarem do que foi 

trabalhado, ou um desafio de matemática, por exemplo (dependendo do ano). 

Após o Pensar, o professor apresenta sempre algo novo para direcionar para 

o processo do Sentir. Ele pode fazer isso por meio de uma imagem, de uma história, 

uma vivência, buscando inclusive a compreensão do si mesmo. Segundo nos 

traduziu um professor: se acionou o Pensar, o Sentir, então chegou a hora do Fazer. 

Nesse momento, o aluno vai se exercitar; fazer na prática, com isso ele vai estimular 

todo seu Querer, sua Vontade.  

A atividade para esse fim pode ser um desenho, uma redação, um texto, fazer 

o pão etc., sempre congruente com a prontidão física, anímica e espiritual do aluno; 

porém o estímulo é para fazer com atenção, dedicação, enfim, fazer bem feito! 

Segue-se mais um pequeno intervalo e depois nova atividade. Então, 

segundo dizem os professores, é hora de “alimentar o espírito”. Hora da história que 

corresponde ao tema do ano, que gera imagens importantes para o desenvolvimento 

espiritual correspondente àquela idade.  

Há uma adequação dirigida para cada idade. Por exemplo, no primeiro ano, 

contos de fadas; no segundo ano, fábulas e lendas; no terceiro ano, o antigo 

testamento (como história sem conotação com religião); no quarto ano, mitologia 

nórdica, e assim por diante... 



163 
 

A seguir, fazem o lanche. No Brasil, o ritual é na sala de aula (pelo menos nos 

anos observados); já, na Alemanha, a grande maioria se dirige para fora da sala. 

Depois do lanche, os alunos seguem para as chamadas aulas de área: 

música, trabalhos manuais, euritmia, Educação Física, línguas etc. Nessas aulas, 

também é trabalhado o Pensar, o Sentir e o Querer.  

Os professores explicam que existe uma adequação às leis vigentes no país. 

Embora eles tenham que preparar os alunos para que no final do Ensino 

Fundamental eles tenham visto, por exemplo, o currículo oficial de matemática, o 

professor Waldorf pode optar por distribuir os conteúdos de modo a organizar o 

momento oportuno em que os componentes físico, anímico e espiritual da criança 

estejam prontos para receber o referido conteúdo; assim, segundo eles, há um maior 

aproveitamento. Nesse sentido, existe uma organização dos conteúdos, 

característica das escolas Waldorf – o ensino em épocas.  

Cada ano possui “suas épocas” curriculares. Todos os professores que 

lecionam naquela turma se envolvem com o mesmo tema. Durante o período da 

pesquisa, pudemos observar, na sala dos professores, quadros com planilhas das 

épocas de cada turma. Nas suas pausas para lanche ou cafezinho, os professores 

aproveitavam para discutir entre eles suas ideias e intenções de atividades para as 

determinadas épocas, mesmo que isso já tenha sido comunicado e traçado nas 

reuniões oficiais dos professores.  

No Brasil, o ensino em épocas é considerado uma flexibilização do ensino, 

aprovada pelas Secretarias de Educação e pelo MEC. Na Alemanha, também não 

há qualquer objeção.  

Foi importante conhecer antecipadamente como se dá a dinâmica das aulas 

de um modo geral, para, em seguida, realizar as observações das aulas de cada 

sujeito da pesquisa, seguidas de sua entrevista.  

 

5.6.4 Apresentação das observações e das entrevistas 

 

Apesar de as observações terem sido realizadas antes das entrevistas, 

percebemos que o perfil do professor, suas características e opiniões coletadas nas 

entrevistas, oferecidas em primeiro plano, favorecem a compreensão de sua 

atuação e, por essa razão, estão apresentadas no texto nessa ordem.  



164 
 

As falas dos professores estão apresentadas em itálico e entre aspas. 

Decidimos apresentar no corpo do texto apenas a entrevista e as 

observações reduzidas correspondentes ao professor 1. As demais entrevistas e 

observações encontram-se no APÊNDICE D. 

 
 
Entrevista com professor 1  

3º ano 

 
É oportuno lembrar as três questões propostas aos professores: 

1) Como você chegou à Pedagogia Waldorf? 

2)  O que é Educação para você? 

3)  O que é Saúde para você? 

 
Para a primeira questão, o professor 1 inicia sua fala referindo-se ao 

compromisso que tem com a educação, por viver nesse meio desde cedo, sendo 

sua mãe, avó e várias tias, todas professoras. 

O primeiro contato com a Pedagogia Waldorf foi assistindo a palestras sobre 

temas abordados pelo método, como por exemplo - os temperamentos . 

Refere que se encantou com o novo modo de ver a educação e resolveu fazer 

a formação, após o que, a Pedagogia Waldorf tornou-se sua “opção de vida”, 

mesmo abrindo mão de muita coisa, como retorno financeiro. 

Porém, diz que “se realiza como pessoa”. Diz que “a Pedagogia Waldorf tem 

muitas opções para se trabalhar; o assunto e os modos de apresentação dos 

conteúdos, são escolhidos pelos professores com liberdade”. 

Relata que “existem espaços para atividades mais humanas na Pedagogia 

Waldorf”. 

Segundo ele, “pode-se desenvolver um humano mais completo, não só no 

conhecimento intelectual, mas seriamente conectado ao processo social”.  

Relata que suas filhas estudaram na escola Waldorf e frequentaram a 

Universidade de São Paulo – Campus Ribeirão Preto, confirmando o bom preparo 

do método; refere que essa é uma questão que os pais sempre fazem – se os filhos 

que estudam numa escola Waldorf são capazes de passar no vestibular.  

Faz menção ao foco da Pedagogia Waldorf ser o “desenvolvimento integral do 

aluno com I grande” e para isso “tem que trabalhar o pensar, o sentir e o querer”. 



165 
 

Para esse professor, a aula começa pelo Sentir que poderá ser trabalhado pela 

respiração e depois acionando as emoções através de histórias, biografias, etc. “O 

professor deve fazer vibrar o aluno, movimentando seu Sentir”. Depois é trabalhado 

o Pensar através da estimulação da memória; refere que a “retrospectiva do dia 

anterior é uma atividade sempre presente” e que “podem ser acionadas outras 

lembranças, experiências, etc”.  

Diz ainda que “isso deve ser verbalizado para ‘cutucar’ a criança em sua 

atenção, provocando seu Pensar”. Em seguida estimula-se o Querer, atrelado ao 

atuar, o fazer, que pode ser trabalhado através de cópias, desenhos de forma22, e 

também, por exemplo, nas aulas de música (flauta, violino, e trabalhos manuais: 

tricô, crochê, etc.), o capricho com as margens, modelagens, confecção do pão, 

construção da casinha, exercícios de cavar, semear, arar, moer, etc. 

Segundo o professor 1, “o Querer também é trabalhado no ato da escrita”, 

dando atenção às letras e ao esforço para fazer bem feito. Outros professores de 

áreas também se empenham no estímulo da força do Querer. O professor diz que 

“percebe que hoje o querer é mais fraco, há mais preguiça, a criança se cansa logo”. 

Refere que “nas turmas anteriores, foi mais fácil”. Ele sugere que talvez, a tecnologia 

e a delegação dos pais do cuidado e atividades com os filhos, para babás e outras 

pessoas, são os responsáveis por enfraquecer a Vontade deles e que “são crianças 

mais paradas, quase não caminham, fazem tudo de carro”, e que “os pais saem 

pouco com seus filhos”. 

 
2) O que é educação para você? 

Para o professor 1, “educação é processo abrangente que acontece em todos 

os ambientes: na escola, na família, no ambiente social, no clube, etc.”  

Ele considera que “na educação escolar, na instituição, há uma super 

responsabilidade, porque trazemos elementos intelectuais e emocionais”. 

Considera que: “a Educação está de braço dado com a saúde” e que “a saúde 

tem a ver com a educação desde a chegada do aluno, quando verificamos, ao 

recebê-lo, se as mãos estão frias, etc.”.  

                                            
22

  Desenhos de forma: são desenhos que utilizam curvas e retas, simétricas ou não, destinadas ao   
    desenvolvimento interior harmonizador da perseverança, coragem, equilíbrio e calma, atrelados   
    aos atributos do Pensar, Sentir e Querer, trabalhados nas escolas Waldorf após os 7 anos (DIAS,   
    1995). 

 



166 
 

Continua dizendo que, através do ritmo, como por exemplo, na música, pode-

se “suavizar o ambiente, trabalhar respeito, confiança e autoestima”; porque, 

segundo ele, “tudo se equilibra com o ritmo” e sugere que: “no ritmo da circulação, a 

saúde está presente como massagem”. Enfatiza que “o conteúdo pedagógico 

também é alimento para a saúde, desde que sejam adequados e oferecidos na 

idade certa”. 

Finaliza dizendo que “a prática educacional deveria ser montada visando a 

saúde da criança”. 

3 ) O que é saúde para você? 

Segundo a visão do professor 1, “saúde é equilíbrio, bem estar físico, 

emocional e espiritual; não só ausência de doença – saúde é mais que isso”. 

Para ele, a saúde se cria “atuando no mundo” e também “relaciona-se com o 

movimento livre de ir e vir”. 

Espontaneamente, ele identifica: “com certeza, a Escola Waldorf persegue a 

saúde”. Essa premissa ele relaciona com as atividades e o próprio ato de ensinar, 

dizendo que ... “não é só focar o conteúdo, mas ajudar a respeitar... esse 

aprendizado também é saúde”. 

Acredita, diz o professor, que “é a atividade que pode promover, ou não, a 

saúde”, ou seja, ”o modo como o conhecimento é trazido ao aluno, pode gerar 

saúde”.  

 

Observação do professor 1 – Classe com 28 alunos 

 
Como já foi expresso no item que descreve a dinâmica das aulas, as 

atividades se repetem cotidianamente. Dessa forma, as ações docentes foram 

semelhantes, até mesmo no que diz respeito à ordem sequencial. 

O professor 1 chega sempre um pouco antes do horário de entrada e após 

uma passada pela sala dos professores, se encaminha para sua sala. Nos recebe 

sempre gentilmente, aponta para a carteira no fundo da classe onde nos 

posicionamos para a observação. Nos outros dias, já o aguardávamos na mesma 

posição.  

Apesar do tom gentil, existe uma certa austeridade em sua postura.  

O professor verifica a situação da classe, nas questões de limpeza, situação 

das mesas, cadeiras e se dirige para a porta onde os alunos aguardam o chamado 



167 
 

para entrar. Alguns pais e mães que acompanham os filhos, trocam conversas 

rápidas com o professor, que se mostra pouco apressado. Essa situação ocorre em 

todos os dias da observação.  

Em seguida, autoriza a entrada e cumprimenta os alunos pelos seus nomes, 

dando-lhes as mãos, carinhosamente. 

Já no interior da sala, o professor cumprimenta os alunos sempre da mesma 

maneira e eles respondem igualmente: “bom dia querido 3º ano”; ao que eles 

respondem: “bom dia querido professor ...”. 

Logo em seguida, o professor começa cantar uma música e os alunos 

acompanham... a música tem o objetivo de indicar o dia do mês, da semana, e da 

estação vigente. 

Num dia de chuva, o professor explica às crianças como não trazer o barro 

para dentro da sala, justificando que ele deve permanecer fora, pois as plantas 

precisam dele. Por meio dessa estratégia, ele consegue organizar que os sapatos 

fiquem no móvel destinado a esse fim, do lado de fora da sala. 

No passo seguinte, o professor recita com os alunos, o verso chamado “verso 

da manhã” que abre o dia de trabalho; o verso é de agradecimento e ao mesmo 

tempo de pedido para que tenham “forças para o aprender”, entoado como uma 

espécie de oração. 

Após o verso, o professor se posiciona e inicia uma sequência de gestos 

(Euritmia) que são imitados pelos alunos, em silêncio. O professor não menciona 

que o que estão fazendo seja Euritmia, nem as razões para repetirem o que o 

professor faz. Em conversa posterior, refere que a explicação traria uma abstração 

que não caberia nesse momento. 

Na sequência há uma música alegre, iniciada pelo professor e seguida pelos 

alunos, que cantam animados.  

Há, na sala, um cesto com flautas. Durante a música, os alunos já se dirigem 

ao cesto e cada um pega sua flauta, sem que o professor precise dar essa ordem. 

Agora sim, o professor organiza os alunos, separando-os em fila e em partes 

da música. Iniciam, em conjunto, uma música linda por mais ou menos cinco 

minutos. Há poucas interferências do professor nesse processo, pois demonstram 

conhecimento da música, embora errem e recomecem várias vezes.  

Quando terminam de tocar, o professor solicita ao aluno ajudante do dia, que 

recolha as flautas e as recoloque num armário no fundo da classe.  



168 
 

Inicia-se outra música cantada por todos, referente a temática da época (“do 

grão ao pão”). A cada dia, acrescenta-se uma parte da música, e as crianças 

aguardam sempre a “parte nova”. O procedimento adotado pelo professor para 

ensinar a parte nova da música segue a seguinte ordem: primeiro fala a frase nova e 

vagarosamente, acrescenta a melodia. Como os alunos ficam tentando cantar, ele 

solicita que se acalmem para aprender e é plenamente atendido.  

Em alguns dias, nesse momento, há uma espécie de brincadeira com 

movimentos das mãos em muitas variações, em dupla, em 4 alunos, entrelaçando, 

etc... os alunos vibram... falando e repetindo o verso que acompanha os gestos que 

vão se acelerando cada vez mais... 

No dia em que a tarefa é fazer o pão, eles cantam outra música sobre 

padeiros, que também é acompanhada de gestos como se estivessem amassando o 

pão, colocando no forno, etc. O professor canta com eles, que já sabem toda a 

música, inclusive os gestos. 

Essas atividades normalmente são feitas em roda – uma ou duas; o professor 

é quem inicia e finaliza as atividades, cujo enfoque é sempre a presença do ritmo. 

Em seguida às músicas, o professor inicia um procedimento que denomina 

“recordação dos segredos” que consiste em pedir aos alunos que repitam, após o 

professor, as palavras escritas na lousa (há 2 dias) “recordando” os segredos, como 

por exemplo, a forma de escrever corretamente determinadas palavras: se é x ou ch; 

se é acento agudo ou circunflexo; se é escrita com ç ou ss...etc. 

Esse é um trabalho de memorização, da recordação do aprendizado dos 

conteúdos já desenvolvidos nos dias anteriores, que é feito “estrategicamente” pelo 

professor, com o codinome “segredo”.  

Em outra atividade o professor pede aos alunos para recontarem a história 

contada na aula anterior. Cada aluno levanta a mão, e são instruídos a esperar sua 

vez para falar; quando outros querem interromper, o professor solicita que seja 

respeitada a ordem.  

Após a retomada do que foi aprendido, o professor continua a história sem 

olhar em anotações ou livros (o que é requisitado na Pedagogia Waldorf), 

movimentando-se por toda a classe, causando um grande silêncio. Percebe-se uma 

estratégia do professor ao interromper a história exatamente num ponto em que haja 

uma ação de “suspense”, proporcionando maior interesse e estimulando a 

curiosidade dos alunos. 



169 
 

Depois da história, o professor sugere que eles componham uma frase sobre 

o que ouviram e memorizaram. A estratégia usada é por meio de letras e palavras 

escritas na lousa, com ajuda dos alunos, relativas à história, convidando-os a copiá-

las.  

Em outra tarefa referente à temática da época, os alunos fizeram uma 

redação tratando do assunto e o procedimento aplicado pelo professor também se 

deu por meio de palavras escritas na lousa, relativas ao tema, solicitando que os 

alunos identificassem quais delas apareciam em suas redações. Há um segundo 

momento dessa atividade, no qual acontece uma troca das redações entre os 

amigos, o que provoca certo tumulto. A postura do professor é de pedir o silêncio, 

explicando os procedimentos da atividade de correção da redação do colega, 

demonstrando cuidado para não constranger os alunos. Explica que devem 

perguntar ao colega se gostaria que fosse feita a correção. 

Num dos dias da observação, após essa atividade, os alunos se dirigem para 

o restaurante onde irão trabalhar na confecção do pão.  

Neste dia, todos saem da sala e, cantando a música do padeiro, passam no 

caminho pela plantação de trigo (que eles fizeram com o auxílio de outros 

professores e dos pais) e ao chegarem ao restaurante, lavam as mãos e se 

posicionam em várias mesas, onde já estão colocados os recipientes e os 

ingredientes a serem utilizados. 

O professor vai ordenando quais são os passos dos ingredientes. Percebe-se 

que o professor 1 não deve apreciar muito essa tarefa, pois não participa ativamente 

dos processos de seu desenvolvimento, pelo menos nos dias da observação. 

Os alunos trabalham a massa com as próprias mãos, que se constitui de 

farinha integral, mel, castanhas, passas, etc; formam pequenos pães como bolinhas 

– eles não vêm o pão crescer – encaminham para as cozinheiras, que se 

responsabilizam por assar os pães e depois levá-los à sala de aula, onde, ao final 

das atividades, serão distribuídos aos alunos. É uma atividade extremamente 

apreciada pelos alunos que se revezam nas operações. 

Num episódio de conflito entre os alunos, esse professor adota uma postura 

firme, sem permitir um diálogo sobre o assunto; ele ouve a queixa de um deles e 

responde que vai apenas olhar fixamente para o colega que o está incomodando, 

avisando que ele vai parar de incomodá-lo. E assim o fez. Apenas olha para o aluno 

que o atende imediatamente sem nada comentar. 



170 
 

Há um aluno autista na sala e o professor está sempre atento a ele. O garoto 

recebe tarefas diferentes dos outros alunos e é auxiliado pelo colega que está ao 

seu lado, mas sempre acompanhado pelo professor. Quando esse aluno não quer 

participar da atividade e se dispersa pela sala, é chamado pelo professor, mas se 

não for atendido, o professor permite que o aluno fique onde quiser (nos dias das 

observações).    

Outro procedimento adotado pelo professor diante das dificuldades que um 

outro aluno apresenta é pedir a um colega para ajudá-lo na execução da tarefa. Ele 

indica um trecho específico da frase escrita na lousa e o aluno ajudante deve 

apontar as letras com um bastão, designadas pelo professor. Esse colega que o 

ajuda na compreensão da tarefa, deixa de fazer seu trabalho espontaneamente, e, 

com boa vontade e paciência, executa o que lhe foi pedido.  

O professor permite que todos trabalhem em seus próprios ritmos, uns mais 

rápidos, outros bem mais lentos. Durante as atividades o professor percorre toda a 

sala observando, corrigindo, sugerindo e elogiando os trabalhos. 

Na hora do lanche, acontece sempre o mesmo ritual: cada aluno estende sua 

toalhinha sobre a sua mesa e tira seu lanche. Antes de lancharem, sempre recitam 

um verso de agradecimento à Terra, a quem plantou, quem regou, quem colheu, etc.  

As frutas são lavadas na pia da própria sala pelos próprios alunos; alguns são 

auxiliados pelo professor. 

Percorro a sala para observar a qualidade dos lanches: todos tem um 

recipiente para líquidos – água, sucos, leite e um outro para os lanches. Observo 

que, apenas cerca de 30% das crianças traz frutas, juntamente com sanduíches e 

biscoitos, geralmente integrais. O professor come alguns pedaços de frutas junto 

com eles, numa atitude de oferecer exemplo; após lancharem, saem da sala e vão 

para o recreio, onde brincam, correm, pulam cordas, sobem nas mangueiras, nas 

gaiolas, etc. 

Até esse momento, como já foi descrito, a aula é denominada “principal”; 

depois eles voltam do recreio e vão para as aulas de área. Essas são realizadas 

após o recreio com professores diferentes. Por esse motivo não foram feitos 

registros das práticas docentes, embora tenhamos assistido algumas dessas aulas 

apenas para compreender como se compõe o dia todo que um aluno vivencia (aulas 

de música, inglês, trabalhos manuais, etc.). 



171 
 

Ao final, os alunos e o professor responsável pela turma, se encontram 

novamente na sala original desse ano. O professor recapitula toda a semana até 

agora com a seguinte pergunta: “quais foram as coisas maravilhosas que 

aconteceram desde segunda-feira?” Todos participam levantando as mãos para falar 

daquilo que se lembram... O professor dá chance para todos falarem e elogia as 

lembranças. 

A seguir, o professor organiza e explica qual será a tarefa, que é ler o “conto 

da planta” – o professor insiste que o aluno leia muitas vezes, e que depois leia para 

alguém, como um presente para aquela pessoa. Eles guardam seus cadernos, 

cantam e recitam o ‘verso final’.  

Após o verso, os alunos arrumam as carteiras, se colocam em fila dirigindo-se 

para a porta. O professor se despede de um por um, dando-lhes a mão, às vezes 

um outro afago, desejando um bom dia. 

Alguns pais que aguardam seus filhos conversam com o professor que lhes 

dá atenção, tratando-os com respeito. 

 

5.7 Interpretação – A revelação dos indícios  

 

A problematização da investigação se pauta nas possíveis relações dos 

fundamentos da Pedagogia Waldorf com as concepções da Salutogênese. Assim, 

procuramos compreender se há, no cotidiano dessas escolas, uma coerência nas 

propostas oferecidas pelos professores Waldorf dos primeiros anos do Ensino 

Fundamental, no sentido de propiciar um caminho em direção à Promoção de 

Saúde. 

As respostas dos sujeitos entrevistados e as observações realizadas nas 

aulas dos primeiros anos do Ensino Fundamental forneceram indicadores que nos 

permitiram interpretar sinais sobre a presença ou ausência da Salutogênese nas 

atividades docentes, pautadas na Pedagogia Waldorf. 

A presente interpretação revela indícios contemplados por vários sinais 

mostrados nos trechos do texto: quando escritos em itálico, com aspas, são 

indicadores provenientes das entrevistas com os professores e, quando sublinhados, 

são indicados nas observações das aulas realizadas nas escolas Waldorf. 

 



172 
 

5.7.1 Indícios revelados em atividades e práticas pedagógicas potencialmente  

         promotoras de saúde. 

 
Ao ler os registros das observações das aulas que foram realizadas e as 

respostas dadas pelos professores nas entrevistas, foi possível elencar muitos 

indicadores, ou seja, levantar unidades que apresentam significados ao nosso olhar 

e são possíveis de serem agrupadas em sinais, os quais representam algum indício 

do que buscamos compreender em nossa pesquisa. Alguns sinais mostravam 

claramente que não só as práticas pedagógicas como também alguns determinados 

conteúdos são favorecedores da promoção de saúde dos alunos. São esses sinais 

que contemplam o primeiro indício apontado nessa interpretação, desvelando 

atividades e práticas que concorrem para a promoção de saúde. 

 

5.7.1.1 Sinais sobre as atividades rítmicas como fonte de saúde 

 

Atividade ritmada é uma das premissas mais importantes da Pedagogia 

Waldorf e assumida com ênfase tanto nas suas proposições como no 

desenvolvimento de suas propostas, conforme foi possível observar. Para que se 

possa entender o sentido que tem o ‘ritmo’ nessas atividades analisadas, é preciso 

esclarecer sobre a temática em questão.  

O ritmo é um processo primordial, mantenedor da vida e da vitalidade. A 

formação da própria vida acontece por meio de diferentes ritmos: no ser humano, 

logo após a concepção, as divisões celulares se dão em determinados ritmos 

ordenados, sempre compreendidos entre movimento e pausa, que vão configurando 

os órgãos e os sistemas do novo ser (HASSAUER, 1987). A gestação tem seu ritmo, 

o parto tem seu ritmo, o crescimento e o desenvolvimento humano têm seus ritmos...  

Nista-Piccolo (1993), em seus estudos sobre esse tema, apresenta diferentes 

concepções que muito bem  desvelam o sentido dado ao fenômeno ritmo. Por 

exemplo, ao descrever o pensamento de Hanebuth (1966), a autora ressalta a 

ênfase que ele dá ao assunto: ritmo é vida e se apresenta como um fenômeno 

cósmico, presente em todos os seres, ou seja, “o ritmo constitui a coordenação 

motora e a integração de todas as forças estruturadoras, tanto corporais, como 

psíquicas e espirituais” (HANEBUTH apud NISTA-PICCOLO, 1993, p. 13). A 

definição de Hanebuth alcança abrangência vital, pois se refere a todos os sistemas 



173 
 

orgânicos. Se a vida se manifesta de acordo com seu ritmo próprio, a forte 

inclinação da Pedagogia Waldorf em priorizar a cadência rítmica das atividades 

cotidianas pode se traduzir como uma proposta potencialmente indutora de 

manutenção e promoção de saúde. (Nista-Piccolo, 1993) 

Outro conceito sobre ritmo, apontado por Nista-Piccolo (1993), é de um 

estudioso desse tema, chamado Klages, traduzido por Medau (1962) da seguinte 

forma: “Ritmo é a articulação natural de evoluções funcionais e de movimento em 

períodos unitários que se repetem” (NISTA-PICCOLO, 1993, p. 15). Essa concepção 

revela que o ritmo de cada ser humano tem sua função e seu dinamismo próprios. A 

autora complementa essa ideia, apoiando-se nos estudos de Röethig (1963) que 

entende o ritmo como algo interno no sujeito e que se renova num movimento 

sempre dinâmico (NISTA-PICCOLO, 1993, p. 16).  

Todos esses conceitos sobre ritmo corroboram sua importância na vida dos 

indivíduos, o que, certamente, implica a questão da saúde. A estruturação rítmica do 

ensino Waldorf pavimenta a estruturação dos processos orgânico-psíquicos dos 

alunos, visando a um amadurecimento saudável.  

Foi perceptível que, nessas escolas, as atividades seguem rigorosamente um 

ritmo predeterminado, entretanto esse rigor, embora sempre presente, não é 

inflexível. Após o desenvolvimento de uma atividade, segue-se uma pausa, que 

varia com a natureza da proposta e com a idade das crianças. O professor é o 

regente do ritmo que determina a dinâmica da atividade, podendo ser mais 

acelerado, ou mais lento, de acordo com sua percepção sobre os alunos naquele 

exato momento. Portanto, essa gestão é de sua responsabilidade. Alguns 

professores são mais lentos na forma de se expressarem, e até mesmo na maneira 

de andarem pela classe durante a aula. Outros mostram-se mais agitados, 

percorrendo o ambiente da classe durante toda a aula, tocando os alunos, 

arrumando as carteiras e outras coisas. 

As observações das aulas nas escolas Waldorf foram feitas desde a entrada 

dos alunos nesse ambiente, e registrados os conteúdos, os métodos e as 

estratégias adotados, como as festas do ano que têm papel singular na Pedagogia 

Waldorf, pois elas têm o intuito de conduzir atividades conectadas com os ritmos da 

natureza (estações do ano) e/ou da estrutura cultural e social onde os alunos estão 

inseridos e outros acontecimentos. Ao observar tudo que acontecia durante as 



174 
 

aulas, ficou evidente que há sempre um ritmo proposto para o andamento das 

atividades, assim como há determinações rítmicas na ordem de suas sequências. 

No início da aula, as atividades ditas preparatórias, normalmente são 

realizadas em roda – algumas vezes havia apenas uma roda grande e, em outros 

momentos, duas rodas concêntricas. O professor é quem inicia e finaliza as 

atividades, ou seja, comanda principalmente o ritmo dos acontecimentos. 

Os momentos dedicados ao lanche também possuem sempre os mesmos 

rituais: todos os alunos estendem a toalhinha sobre sua mesa e arrumam seus 

lanches e, antes de lancharem, sempre recitam um verso de agradecimento à terra, 

a quem plantou, a quem regou, a quem colheu, etc. 

As músicas escolhidas para acompanhar as atividades são sempre 

relacionadas à temática a ser desenvolvida. Por exemplo, no dia em que a tarefa foi 

fazer o pão, eles cantaram uma música que versava sobre padeiros, a qual foi 

acompanhada de gestos rítmicos que imitavam o ato de amassar o pão, colocando-o 

no forno e outros movimentos. O professor cantou com os alunos que demonstraram 

saber toda a música, inclusive os gestos que a acompanhavam, constituindo um 

trabalho rítmico.  

É importante salientar que esse tipo de estratégia – a repetição de atividades 

já conhecidas – pode parecer enfadonho ao aluno que dela participa, pois há 

propostas que se repetem todos os dias, em todas as classes, e isso acontece em 

todas as escolas pesquisadas. Mas sabe-se que, assim como o dia e a noite 

compõem um ritmo de movimento e pausa, e nenhum dia é igual a outro dia, 

nenhuma noite é igual a outra noite, também, na escola, o professor e os alunos são 

movidos por variáveis diferentes e não se mostram com a mesma performance, 

mesmo humor, mesma motivação. O que se cumpre nas escolas Waldorf é a 

adequação aos movimentos físicos e anímicos do próprio desenvolvimento, ou seja, 

durante o crescimento há repetições rítmicas nos processos fisiológicos (em nível 

celular) que têm suas repercussões anímicas (STEINER, 2008a). Quem, diante de 

uma criança, especialmente na fase do final do primeiro e início do segundo 

setênios, não repetiu várias vezes a mesma história requisitada pela própria 

criança? E mais importante que isso, foi observar a alegria que os alunos 

participavam das mesmas atividades diárias, apontando a adequação dos processos 

rítmicos. É importante salientar que, ao final do primeiro setênio, fisiologicamente, 

acontecem processos que traduzem uma maturidade física como, por exemplo, a 



175 
 

troca dos dentes. A partir daí, “certas forças se metamorfoseiam nos ritmos, 

especialmente vinculados à circulação e à respiração” (STEINER, 2008a, p. 152). 

Essa relação aponta o quanto o ritmo tem papel fundamental para a organização da 

saúde dos educandos, – especialmente na construção dos sistemas circulatório e 

respiratório –, nesse período que corresponde ao Ensino Fundamental. 

No 1º ano escolar, por exemplo, quando se procura organizar o Agir (Querer) 

que está insipiente, brotando desordenadamente, os hábitos e os ritmos podem 

promover um equilíbrio entre plasticidade e rigidez. Os alunos cantam, tocam flauta, 

recitam um novo verso, batem palmas, executam movimentos rítmicos 

permanecendo geralmente em roda. Os professores demonstram reconhecer a 

importância do ritmo nas atividades propostas aos alunos, assim como expressou o 

professor 4: “o ritmo cresce em importância para a vida e a vitalidade. O ritmo é 

como um respirar: é um trabalho de contração (aquietar) e expansão (ir para fora, 

alegria)”. 

Na sala de aula, o professor permite que os alunos trabalhem de acordo com 

seus próprios ritmos, alguns trabalham de forma mais rápida, enquanto outros são 

mais lentos para executar suas atividades. Isso se configura como uma atenção 

especial ao ritmo individual dos educandos, isto é, mesmo que sejam desenvolvidas 

propostas com um ritmo determinado, há preocupação com o ritmo das 

manifestações de cada aluno em particular. 

Uma das maneiras mais eficientes de se trabalhar o ritmo dos alunos é por 

meio dos exercícios ritmados. Em algumas aulas observadas, vimos os alunos 

fazendo atividades rítmicas com bolas; o professor falava de forma ritmada, mais 

lento, mais rápido, contando numericamente - 1,2... ao mesmo tempo em que levava 

a bola da mão esquerda para mão direita; 3, 4... retornando com a bola para mão 

esquerda; e ainda quando levava a bola às costas, e repetiam os movimentos. Em 

seguida, executavam outra atividade ritmada com bola, mas num trabalho em dupla; 

depois, foram executadas outras propostas em círculo, indicando movimentos dos 

pés, cruzando o direito à frente do esquerdo, mantendo sempre uma cadência 

rítmica. Em outras aulas observadas nos outros dias, também foram realizados 

movimentos ritmados, mas com variações de material, como por exemplo, os 

bastões, os saquinhos de areia e outros. 

Steiner (2008b) diz que a criança dessa idade anseia por brincadeiras 

ritmadas, as quais podem ser demonstradas com seu próprio corpo. O professor 5 



176 
 

acrescentou que “o contato com a arte e com as atividades ritmadas desenvolve um 

trabalho terapêutico e isso já trouxe saúde; reconheço que o ritmo consegue manter 

uma base de onde se consegue energia – isso gera saúde tanto para os alunos 

como para o professor”. Com isso, o professor deverá oferecer uma estrutura de 

ensino de modo a integrar a criança ao elemento rítmico que lhe é vital nesse 

período.  

O ritmo carrega em si uma outra potencialidade – a segurança. O fato de 

tanto os alunos como os professores saberem antecipadamente os passos e os 

desdobramentos do seu dia escolar, possibilita um sentimento de organização 

interna. Logicamente essa condição não exime ninguém de que fatos novos possam 

acontecer, porém esses poderão ser mais facilmente integrados a uma plataforma já 

conhecida. Segurança é a base para que não se desenvolvam tensões que podem 

evoluir ao estresse  (ANTONOVSKY, 1979).  

Alguns professores declararam que se sentem preocupados quando 

percebem que, em casa, “os pais não dão continuidade ao que é proposto na 

escola”, em relação à organização dos ritmos diários. Segundo eles, “alguns pais 

confessam desconhecer as consequências dessas atitudes, mesmo sendo minoria”. 

A esse respeito, Steiner (2008a, p. 152) esclarece:  

se o ritmo da respiração e circulação não forem tratados corretamente 

nessa idade, de certo modo, será destruído para o resto da vida; diversos 

estados patológicos envolvendo os órgãos rítmicos, resultam de uma 

educação inadequada (no que diz respeito ao ritmo) nessa idade. 

 

Em um depoimento, o professor 3 destacou “a importância do dormir 

respeitando os ritmos adequados à idade da criança. O cuidado com a alimentação, 

sua qualidade, ritmo, e diversidade são essenciais à boa saúde. O cotidiano, tanto 

na escola, como na família, precisa seguir determinados ritmos e é isso que 

promove e mantém saúde”. 

Apesar de quase todos os órgãos e suas funções seguirem determinados 

ritmos, essa condição fica mais evidente naqueles que constituem o que Steiner 

denomina Sistema Rítmico – coração e pulmões. Como bem referiu o professor 1: 

“no ritmo da circulação, a saúde está presente como massagem...” Esse sistema 

rítmico é considerado mediador e sanador, pois é a ponte que une o Pensar ao 

Querer (STEINER, 2013). 



177 
 

O ritmo, portanto, na Pedagogia Waldorf, como se pode perceber, é um 

orquestrador das atividades cotidianas dessas escolas. Apesar de se organizar de 

modo flexível, o professor Waldorf deve saber que essa é uma característica 

imprescindível, por concentrar em si mesma uma implícita possibilidade de ser um 

gerador de saúde. Essa característica foi reconhecida como elemento integralizador 

do processo de ensino-aprendizagem na 44ª Conferência Internacional de Educação 

da UNESCO em Genebra, em outubro de 1994, quando reverenciou que “A 

Pedagogia Waldorf é uma metodologia que contempla a natureza rítmica da 

aprendizagem” (UNESCO, 1994, p. 30). (Unesco, 1994) 

 
5.7.1.2 Sinais sobre o Pensar, o Sentir e o Querer, vivenciados nas atividades  

            docentes como potenciais promotores de saúde 

 
Segundo Steiner (2008a), todas as atividades internas de todos os seres 

humanos se apoiam em três componentes (Pensar, Sentir e Querer) que, 

desenvolvidos adequadamente, podem conduzir os indivíduos a um caminho de vida 

saudável, por isso pavimentam todas as atividades no cotidiano da Pedagogia 

Waldorf. 

Ao se observar uma pessoa adulta, podemos reconhecer facilmente sua 

estrutura trimembrada: o polo superior, representado pela cabeça (cérebro) e pela 

organização sensória, mantém a atividade do Pensar. O meio do corpo, o tórax, que 

protege coração e pulmões, é sede da vida do Sentir, e o polo inferior – metabolismo 

e membros –, possibilita os movimentos e a vontade, ou seja, o Querer (McALLEN, 

2005). Essas três atividades organizam e estruturam aquilo que se designa por 

mundo interno. Porém, o equilíbrio, base para a saúde, requer que as três instâncias 

se formem igualitária e adequadamente. Por adequado, entenda-se em tempo e 

modo corretos. Esse é o objetivo a que a Pedagogia Waldorf se propõe em suas 

concepções e práticas. Como pontua Steiner, o ensino Waldorf “baseia-se 

totalmente no conhecimento do ser humano” (STEINER, 2008a, p. 25), o que 

significa abranger todas as suas instâncias. Essa é uma qualidade essencial a ser 

conhecida e desenvolvida pelos professores, pois é um importante fio condutor das 

atividades dessas escolas.  

A equalização das três atividades, Pensar, Sentir e Querer, dá base e 

sustentação à educação Waldorf, pois se acredita, segundo essa pedagogia, que 



178 
 

“quando se educam crianças de modo meramente intelectual, degeneram-se suas 

habilidades, degeneram-se suas forças humanas” (STEINER, 2008a, p. 27). 

É claro, nas concepções de Steiner, que não se pode educar unilateralmente, 

privilegiando a cognição (Pensar), sob pena de serem causa dos desequilíbrios que, 

no futuro, poderão se traduzir, por exemplo, em escleroses (STEINER, 2008b). Isso 

equivale dizer que o uso excessivo do pensar abstrato (sistema neuro-sensorial) na 

infância e na adolescência pode conduzir a uma degradação sutil e às tendências 

densificadoras, o que mais tarde, pode-se evidenciar como endurecimento físico 

(calcificações, artrites etc.). Isso acontece porque o Pensar se realiza no sistema 

neuro-sensorial, cuja constituição possui o mínimo de metabolismo (sangue), sendo 

quase que estritamente constituído de substância nervosa. Ora, ausência de sangue 

quase significa  dizer ausência de vida; porém, essa é uma condição essencial para 

a atividade pensante, pois esse sistema requer silêncio metabólico, o mínimo de 

mobilidade e, com isso, pouco calor. É, portanto, um sistema frio, quase ‘morto’ para 

poder ser o reflexo claro dos impulsos anímicos. Por isso, seu trabalho excessivo 

pode gerar densificação e esclerose, que, de certa maneira, são processos de 

‘morte’. Por essas razões, no ensino Waldorf, para promover uma equalização e a 

não dissociação dessas três dimensões “todos os trabalhos são apoiados em 

atividades voltadas ao Pensar, Sentir e Querer”, como enfatizou o professor 8. 

As aulas são estruturadas, logo nas primeiras horas, de modo a explorar as 

três características integralizadoras do ser humano. “A base do processo é trabalhar 

o Pensar, o Sentir e o Querer na aula principal”, segundo o professor 4. 

Para esse fim, as atividades podem ser exploradas na sequência escolhida 

pelo professor. Para o Pensar, pode ser trabalhada a memória por exemplo, através 

de histórias, cálculos, desafios variados, dependendo da idade dos alunos.  

Observamos que, após os ritos iniciais da aula (verso, ritmo, música etc.), o 

passo seguinte era relembrar a história do dia anterior. Todos levantavam as mãos 

para falar do que se lembravam. Esse tipo de atividade dirigida ao Pensar foi 

bastante observada.  

Cada professor deve encontrar seu próprio modelo e momento mais 

adequado para realizar a trimembração – Pensar, Sentir e Querer. Um dos 

professores entrevistados, professor 5, qualificou a Educação como a “busca de 

completude” o que, para ele significa, “se posicionar num caminho que leve a um 



179 
 

lugar coerente”. Refere que “isso só pode acontecer, se forem trabalhados o Pensar, 

o Sentir e o Querer que são constituintes do ser humano desde sempre”. 

Em nossas observações, registramos uma atividade ministrada por um 

professor, com o objetivo de que os alunos recordassem a história contada no dia 

anterior. Para tanto, ele passou aos alunos uma pedrinha colorida amarrada a um 

fio, ressaltando que aqueles que quisessem ajudar a lembrar pedissem a pedrinha. 

Todos falaram e o professor incentivou-os dando-lhes os parabéns. 

Outra atividade de memorização que observamos em várias aulas, foi o 

trabalho com bolas. O professor usou várias bolas de tamanhos e cores diferentes e 

começou uma brincadeira na qual jogava a bola para um aluno falando um número, 

e o aluno lhe retornava a bola falando outro número. O jogo tinha como objetivo 

memorizar as quatro operações já trabalhadas anteriormente. Quando o aluno 

acertava, mudava-se a bola (ou de tamanho ou de cor); se o aluno errasse, o 

professor usava a mesma bola, porém, fazia a pergunta de modo diferente, até que 

conseguisse a resposta correta, visando trabalhar a memória do aluno. O mesmo 

professor esclareceu que, apesar de parecer um trabalho diferente, estava 

distribuindo  as atividades de modo a direcionar para o Pensar, o Sentir e o Querer. 

O recordar, atrelado ao Pensar, também apareceu durante a aula como uma 

atividade de um simples resgate de um passeio. O professor pediu aos alunos para 

relembrarem o passeio que haviam feito no dia anterior, no qual o objetivo era 

conhecer as ações de um apicultor, observando as abelhas nas flores, e outros 

aspectos importantes a serem memorizados. 

Outros professores trabalhavam com leituras para a atividade do Pensar. 

Num dos dias, a classe foi dividida em duas turmas. Alguns foram para aula de 

euritmia e outro grupo ficou para a leitura.  Os alunos que ficaram para leitura faziam 

uma recapitulação do conteúdo já desenvolvido e, em seguida, liam o capítulo 

correspondente àquele dia. 

Também foi possível observar que sempre após os momentos destinados à 

recordação de conteúdos já trabalhados, era desenvolvido algo novo, que, por 

vezes, representava a parte nova de um tema que estavam estudando naquela 

época. Porém, tudo era trazido a partir de imagens, o que permitia aos alunos 

atingirem o Sentir. Como preconiza Dufrenne (1972, p. 95), “a imaginação só 

consagra a unidade do objeto ao unificar o sujeito; ao fazê-lo inteiramente no objeto, 

ao elevar a sensibilidade ao sentimento”. (Dufrenne, 1972) 



180 
 

A representação imaginativa ou simbólica auxilia as crianças do Ensino 

Fundamental a acolher as leis da vida e da natureza sem aridez dos conceitos 

intelectuais (BACH, 2007). 

É muito prejudicial o fato de alguém não ter a chance de abordar os 

enigmas da vida primeiramente com o sentimento. É necessário, 

pois, que o educador tenha à sua disposição, metáforas e imagens 

para todas as leis da natureza e todos os mistérios do universo 

(STEINER, 1996, p. 32).  

 
O Sentir foi trabalhado, também, através das atividades artísticas. A música, 

apresentada em forma de canto ou por um instrumento, estava sempre presente, por 

vezes se unindo a rodas cantadas e outros movimentos rítmicos, apontando também 

a esfera do Sentir. 

Na Pedagogia Waldorf, o 3º ano é uma fase que merece especial atenção. A 

vivência anímica que se instala nesse período é uma espécie de distanciamento do 

mundo ao redor; é uma fase em que pode ocorrer maior percepção de si mesmo 

como indivíduo (sensação do EU) dentro do mundo. Começam os movimentos mais 

independentes; é a desafiadora capacidade da criança se interessar pelo mundo 

com mais autonomia. Portanto, os temas a serem desenvolvidos no 3º ano escolar 

devem abordar a aproximação dos alunos com a realidade do mundo. As crianças 

devem aprender a nomear as coisas que o cercam, a se relacionar com elas e a 

transformar, pelo trabalho, o ambiente. 

É no 3º ano que a trimembração – Pensar, Sentir e Querer – ganha impulso. 

É quando a criança se conscientiza dos aspectos da realidade onde vive e, por 

conta disso, é quando se inicia o despertar de suas responsabilidades e 

necessidades do agir, do saber fazer! Essa é a razão pela qual consta no currículo 

correspondente a essa fase, o fazer o pão, o fazer a casa etc.  

O fazer o pão se constitui numa das épocas dos componentes curriculares 

das turmas dos 3º anos denominada “do grão ao pão”. Os alunos seguiam uma 

sequência de procedimentos. Com a ajuda dos pais e professores, eles preparavam 

um terreno na escola, plantavam o grão (trigo), cuidavam da terra, regavam, 

limpavam, colhiam, secavam e moíam o trigo até o momento de utilizarem a farinha 

para fazer o pão. Os alunos trabalhavam a massa com as próprias mãos, fazendo 

pequenos pães em forma de bolinhas. Observamos que essa foi uma atividade 

extremamente apreciada pelos alunos que se revezavam nas funções. Numa das 

escolas, os alunos também construíram os fornos onde foram assados os pães. A 



181 
 

representação desse componente se dá no Agir, que permite ao aluno expressar o 

seu Querer, mobilizando a vontade, trabalhando o fazer. 

O Querer também pode ser trabalhado por meio de outras atividades, como 

conteúdos da Educação Física, trabalhos manuais (tricô e crochê), na composição 

de desenhos, das letras e outros. O importante é ter um foco especial na 

persistência para que se possa fazer tudo muito bem feito. Um dos nossos registros 

mostrou que o professor tinha uma letra escrita com muito capricho na lousa e pediu 

para que os alunos copiassem e buscassem igualmente fazer com capricho. 

Sendo parte integrante da composição do ser humano, Pensar, Sentir e 

Querer, estimulados e vivenciados de modo igualitário tendem a conservar a mesma 

qualidade e força nos três níveis, o que, potencialmente, rende uma distribuição 

equilibrada da cognição (inteligibilidade), das emoções e dos afetos (significância) e 

da vontade / fazer (manuseabilidade), concorrendo para um estado de vida mais 

saudável. Nesses termos, um ensino que se ocupe com tal proposta de 

desenvolvimento pode ser considerado promotor de saúde. 

 

5.7.1.3 Sinais sobre a arte e a integração físico, anímico e espiritual como  

bases para um desenvolvimento saudável. 

 

A arte na Pedagogia Waldorf tem a clara missão de estimular o “desabrochar 

criativo das possibilidades individuais” (MARTI, 2003, p. 10). Um dos professores 

relatou em sua entrevista que trabalhou em escolas tradicionais com arteterapia, 

“porém não era vivo como o que se faz nesse método” (professor 5).  

Segundo Romanelli (2010), a arte nas escolas Waldorf recebe atenção 

especial por ter um papel fundamental no desenvolvimento cognitivo. “A presença 

importante da arte pode encaminhar o desenvolvimento saudável dos alunos”, falou 

o professor 4. (Romanelli, 2010) 

Na Pedagogia Waldorf, as diversas formas de expressão artística – pintura, 

canto, danças, narrativas de contos, mitos, fábulas, biografias etc.–, especialmente 

as que acontecem no Ensino Fundamental, quando as crianças que ali estudam se 

encontram numa fase do seu desenvolvimento em que o Sentir ganha qualidade e 

estrutura, devem permear todo o planejamento das aulas, visando à adequação ao 

que a alma requer nesse período, como aponta Stebbing (1962, p. 31) “a atividade 



182 
 

artística é nesse período, tão necessária para o ser interior, como o são comida e 

bebida, ar e luz para o corpo físico”. (Stebbing, 1962) 

Para Steiner (2013), nos períodos do Ensino Fundamental e Médio, 

principalmente, a arte deve ser oferecida para a criança e o jovem como suporte e 

cultivo da sensibilidade, para que, por meio de atividades artísticas, seja possível 

adquirir um equilíbrio entre as forças da fantasia e criatividade e as forças da razão. 

Algumas atividades por nós observadas explicitavam esse caminho: O professor 

pediu para pegarem os cadernos e o giz de cera e para prepararem as margens de 

um desenho sobre a segunda parte da história contada naquele dia. Ele explicou 

que esse processo se dá em três estágios: 

1º) fazer uma pintura conduzida: o professor faz na lousa e os alunos copiam; 

2º) fazer um desenho livre; 

3º) pintar, lembrando (imagem) da história. 

Em outro momento, o professor contou uma história e propôs uma atividade 

com aquarela. Eles prepararam juntos o papel molhado e as tintas (cores primárias) 

para elaborar a proposta que era pintar a história. A pintura em aquarela é utilizada 

para a elaboração imagética dos conteúdos (ROMANELLI, 2010). 

A imaginação... “é concebida na experiência estética da Pedagogia Waldorf 

como catalisadora de vivências de unidade pela abrangência do todo que ela 

possibilita” (BACH, 2007, p. 65).  

O canto é uma das formas de as escolas Waldorf vivenciarem a arte. Em 

todas as escolas pesquisadas essa foi uma atividade muito recorrente no cotidiano 

das salas de aula. Algumas dessas vivências mostraram-se muito especiais como 

por exemplo, quando vimos, na sala dos alunos refugiados, cuja maioria era de 

origem síria, o professor pedindo que eles cantassem, pois já sabiam pelo menos 

três músicas memorizadas (em alemão). Eles cantaram como um coral que se 

apresenta com duas vozes, tendo sido regido pelo professor que também cantou 

com eles. Foi uma atividade artística de alta qualidade estética que emocionou a 

quem assistia, principalmente por demonstrar dedicação e alegria daqueles jovens 

nesse desempenho.  

Em suas concepções, a Pedagogia Waldorf visa ao desenvolvimento 

saudável dos alunos, o que implica a anuência da integralidade corpo, alma e 

espírito, conforme nos apontou o professor 4 “a saúde vai além do intelectual, 

complementa-se com os quatro corpos”. 



183 
 

O conhecimento dessa unidade propicia “ao educador e também a todas as 

pessoas que têm qualquer trabalho a fazer com crianças, olhar mais profundamente 

para dentro do ser humano” (STEINER, 2014, p. 31). 

Ao perguntarmos aos professores sobre o conceito de saúde, ouvimos 

definições que abordam a questão com esse olhar mais abrangente do ser humano, 

como expressou o professor 1 “Saúde é equilíbrio, bem estar físico, emocional e 

espiritual, não só ausência de doença”. E ainda outro professor, o 4, complementou 

dizendo: “Saúde é buscar completude, é ter os quatro corpos em ordem, 

caminhando juntos para saber se relacionar com os outros e com a natureza”. 

A saúde, na visão dessa Pedagogia, não pode estar desvinculada dessa 

condição de unidade, que constitui o mundo interno em toda sua complexidade, 

representada pelos corpos físico, etérico, anímico e espiritual.  

Parece-nos que os professores compreendem que “a saúde não está 

separada da educação e vice-versa”, conforme afirmou o entrevistado 2, ao relatar  

a experiência que tinha tido com seu próprio filho. Ele nos contou que seu filho 

“chegou à escola com baixa-estima e em pouco tempo mudou muito”. 

“O que a Pedagogia Waldorf pode oferecer é o processo de exercício para o 

contato com essa dimensão interna” (BACH, 2012, p. 255). Através do equilíbrio 

entre externo e interno, conduzido por um ensino com tais características, podemos 

vislumbrar um desenvolvimento integral, o que, consequentemente se reverte em 

promoção e manutenção de saúde. Vários entrevistados, 2, 3, 4, 6 e 8 comentaram 

que, após terem entrado  em contato com a Pedagogia Waldorf, não acreditam em 

outra forma de ensinar, “pois esta tem realmente um aprofundamento em relação ao 

ser humano, é um respeito aos corpos físico, anímico e espiritual” (professor 2). 

Outro professor, o 4, reforçou que, por meio dessa estrutura pedagógica, “consegue-

se olhar o ser humano como um todo, não só a parte intelectual, é o lado anímico da 

criança, o espiritual também, isso completa, né?” Eles apontam esses constituintes 

como mantenedores da integralidade. 

O cuidado com o desenvolvimento físico é observado amplamente, 

especialmente em pequenos e decisivos detalhes, como, por exemplo, quando o 

professor pediu para que os alunos se sentassem com as costas eretas na cadeira. 

Em outro momento, observamos a atenção dos professores àqueles alunos que não 

alcançavam os pés no chão, oferecendo-lhes um tipo de degrau para apoiarem os 

pés, prevenindo uma estruturação desalinhada da coluna vertebral. 



184 
 

Ainda com respeito à integralidade física, ressaltamos que esse método de 

ensino dá grande valor à qualidade e aos hábitos alimentares. Sabemos que os pais 

são orientados a cuidar da composição dos lanches das crianças, privilegiando 

alimentos orgânicos e biodinâmicos23. O exemplo dado pelos pais e professores 

colabora para a formação da educação alimentar, o que repercute diretamente na 

saúde das crianças. Não raramente, vimos professores requisitando para que as 

frutas fossem priorizadas e eles próprios comiam frutas na hora do lanche junto com 

as crianças. 

Consta do desenvolvimento físico a vivência dos movimentos corporais que, 

além dos momentos dedicados às aulas de Educação Física propriamente ditos, 

também são trabalhados desde o início da aula, em atividades propostas pela 

Euritmia, nos processos de preparação das crianças para a aula, e dos elementos 

rítmicos desenvolvidos, como por exemplo: quando o professor recitava um verso 

sobre o trotar de um cavalo e pedia aos alunos que executassem um movimento 

condizente com o trote, elevando os joelhos e mexendo os braços, fazendo a 

rotação da coluna sobre si mesma etc. entre outros. Nos intervalos e nos recreios 

das aulas, as crianças brincam livremente nos pátios, proporcionando, assim, um 

tempo para exploração de outros movimentos.  

Cabe ainda ressaltar que os corpos constituintes do ser humano - corpo, alma 

e espírito, segundo a visão da Antroposofia, também denominados membros 

essenciais – necessitam de ambientes específicos para poder atuar, pois nessa 

atividade se formam os órgãos. Para a atuação específica desses membros, 

formam-se campos receptores físicos, que lhes servem de instrumento; por isso é 

possível reconhecer, nos órgãos, a atuação dos membros essenciais (HUSEMANN; 

WOLFF, 1984). 

Assim, cada órgão possui também um substrato anímico-espiritual, conhecido 

e perpetuado em palavras desde tempos antigos como, por exemplo: “me atingiu o 

                                            
23

 Agricultura Biodinâmica - Em 1924, vários fazendeiros e agricultores aproximaram-se de Steiner  

com questões sobre fertilidade do solo, degeneração e pragas em sementes, doenças dos 
rebanhos etc. Como já viesse desenvolvendo nos laboratórios de pesquisa biológica do 
Goetheanum, desde 1921, várias pesquisas com excelentes resultados, resolveu promover um 
ciclo de 8 palestras que discorriam sobre os conceitos do que é mundialmente conhecido hoje 
como agricultura bio-dinâmica. 

 

 



185 
 

fígado”, “desejo de coração” etc., que são testemunhas de uma sabedoria profunda, 

de um relacionamento de processos anímicos com determinados órgãos 

(HUSEMANNN; WOLF, p. 443). Não se quer aqui estender esses conhecimentos tão 

caros à medicina antroposófica, porém indicar a importância da Educação na 

estruturação dos corpos essenciais, pela sua conexão direta com a qualidade 

formativa dos órgãos, redundando em qualidade de saúde, tema deste estudo.  

Se alguém com uma rica vida anímica vê milhares de coisas que para o 

pobre de espírito constituem um nada, isto é uma prova, tão clara como o 

Sol, de que o conteúdo da realidade é apenas o reflexo do conteúdo do 

nosso espírito, e de que nós apenas recebemos, de fora, a forma vazia. 

Sem dúvida precisamos ter dentro de nós a força para nos reconhecermos 

como os produtores desse conteúdo, senão veremos eternamente apenas a 

imagem refletida, e nunca o nosso espírito que se espelha (STEINER, 2004, 

p. 62). 

 
Por tudo apresentado até aqui, é possível denotar a complexidade das 

competências que um professor Waldorf precisa desenvolver, para abarcar todos os 

modos de contemplar os pressupostos requisitados por esse ensino, cujo objetivo é 

atingir, na medida do possível, a integralidade do desenvolvimento físico, anímico e 

espiritual, compreendidos como uma unidade mantenedora e promotora de saúde.  

 
5.7.1.4 Sinais sobre o contato com a natureza e o estímulo dos sentidos e 

movimentos como detentores potenciais de saúde 

 

Para Steiner, a Terra, assim como o indivíduo, é um organismo vivo. Isso 

sempre foi o ponto de partida de seu pensamento, que buscou compreender os 

fenômenos da vida, através de uma visão sistêmica, complexa, holística, espiritual e 

abrangente da Antroposofia. Nesse sentido, a percepção ecológica do ser humano 

depende de sua relação com a vida, com o entorno, com o próximo, com sua própria 

existência e da sensibilidade com a qual ele se relaciona com o ambiente e a 

sociedade nos quais está inserido (BACH, 2007). 

Como adverte esse autor, a Terra encontra-se no difícil momento da provável 

exaustão das suas fontes de renovação de vida, além disso o estresse esgota 

constantemente a vida dos indivíduos, habitantes dessa Terra. Assim, ele esclarece 

que a ecologia ambiental é externa, quando olha para as florestas, animais 

e águas; é interna quando olha para a qualidade dos alimentos, para o estilo 

de vida e sua relação com a renovação ou extinção da energia do viver; 

para a singularidade e subjetividade que se esforça para sobreviver diante 



186 
 

da “correnteza de massificação alienante” e do “consumismo ideológico” 

(SILVA, 2003) designado como uma tendência de se consumir conceitos e 

ideias que acabam como fins em si mesmos e não se inserem na vida 

prática (BACH, 2007, p. 16).  

 
A Pedagogia Waldorf, desde sua implantação, se ocupa em trabalhar seu 

currículo escolar de modo a conter práticas de aproximação do ser humano com a 

natureza, objetivando vivências ecológicas com a globalidade necessária para que 

se evite a parcialidade. 

Já foi citado aqui neste estudo como as crianças trabalham a terra, adubam o 

solo, semeiam o trigo, cuidam do crescimento, colhem, secam ao sol, moem até 

chegarem à farinha que eles mesmos utilizam para a confecção do pão. Tudo isso 

evidencia uma noção da experiência de transformação em todos os seus passos, 

ensejando o reconhecimento e o respeito a quem se dedica às mais diversas 

profissões neste e em outros âmbitos. “Deve-se ser capaz de amar a natureza e as 

pessoas à sua volta”, disse-nos o professor 6. 

É possível inferir que as crianças amam a natureza. “Na Pedagogia Waldorf, 

este amor é aprofundado e incorporado na relação prática com a natureza e 

convertido num sólido fundamento científico, com o intuito de fazer nascer o real 

interesse e sentido de responsabilidade” (BACH, 2007, p. 18). Segundo o professor 

6 “cada um tem que viver e lidar com suas situações por si mesmos e procurar 

conciliar, ao mesmo tempo, uma boa relação com a natureza”. 

Na realidade, a educação ecológica está presente em todas as disciplinas da 

Pedagogia Waldorf. Não existem semanas ou programas especiais dedicados ao 

meio ambiente nessas escolas. Isso porque os cuidados com o espaço físico, a 

horta, o jardim, a limpeza e o destino do lixo são parte do cotidiano escolar. A ação 

prática está aliada à consciência ecológica trabalhada nos conteúdos, nas 

expressões artísticas e nas atividades pedagógicas (BACH, 2007). O professor 6 

respondeu-nos sobre o conceito de saúde, ressaltando que, “quando nos 

interessamos pelo mundo, podemos amar o mundo e aprender com o mundo – isso 

é o que eu entendo por saúde”. 

Sabemos do cuidado que as escolas Waldorf apresentam em relação às 

questões ecológicas e um importante reconhecimento sobre isso aconteceu por 

ocasião da 44ª Conferência Internacional de Educação da UNESCO (1994), quando 



187 
 

foi emitido o seguinte parecer sobre as atividades da Pedagogia Waldorf com 

respeito à ecologia:  

Nas Escolas Waldorf atribui-se grande valor ao fato de que aos 

conhecimentos científicos se una o componente emocional: os animais e as 

plantas são mostrados de uma forma tão viva e compreensível, nas suas 

formas de vida e inter-relações com seus ecossistemas, que o aluno se 

sente afetado emocionalmente (UNESCO, 1994, p. 65). 

 
Esse é um estímulo e um reconhecimento da qualidade da educação 

ecológica promovida na Pedagogia Waldorf. 

De um modo geral, as vivências das crianças nas escolas Waldorf estão 

mergulhadas num ritmo orgânico que impulsiona movimentos anímicos que se 

repetem, como a própria respiração, ou os batimentos cardíacos, carregando, a 

exemplo destes, um processo vitalizador. Enquanto na sala de aula, os movimentos 

tendem a ser mais direcionados, nos intervalos e nos recreios, eles são efetuados 

mais livremente. 

Nossos registros mostram que após lancharem, os alunos saem da sala e vão 

para o recreio, onde brincam, correm, pulam cordas, sobem nas mangueiras, nas 

gaiolas etc. Alguns dos alunos se dirigem às quadras de esportes, o que, 

especialmente nas escolas alemãs, parece ser aguardado com ansiedade. 

Já comentamos também que as áreas verdes e os jardins são requisitos 

praticamente obrigatórios, presentes num total de 56% das escolas Waldorf no 

mundo todo (GIRARDI, 2015). Observamos que existe, nas três escolas Waldorf 

pesquisadas, uma atenção especial em se propiciar às crianças o contato com a 

natureza. 

“Ressalte-se que esse comprometimento profundamente ecológico da 

proposta Waldorf, já fazia parte do seu currículo, muito antes do movimento 

ambientalista ganhar notoriedade” (BACH, 2007, p. 18). 

A preservação da natureza solicita da comunidade mundial movimentos em 

todos os âmbitos possíveis, rumo às políticas que possam, em sentido amplo, 

promover mudanças em todos os níveis que alcançarem o tema, distinguindo-se sua 

abrangência na Educação. “A crise ecológica-ambiental e social é um problema do 

conhecimento”, como afirma Leff (2002, p. 191), pois põe em cheque o pensamento 

embasado na crença da exploração ilimitada dos bens naturais. (Leff, 2002) 

“Apreender a complexidade ambiental implica um processo de desconstrução 

e reconstrução do próprio pensamento” (BACH, 2007, p. 22). 



188 
 

Reigota (1999) explora de modo contundente os desafios de se estruturar 

uma educação ambiental, perpassando os conhecimentos sociais e políticos que, 

obrigatoriamente, se enraízam nas novas maneiras de se pensar e viver o mundo, 

as relações e, principalmente, a Educação em seu sentido amplo.  

O final da Guerra Fria, a queda do muro de Berlim, o pretenso grito de vitória 

do capitalismo, o crescente poder dos meios de comunicação, elevaram a 

problemática da ecologia ao status de questão política, urgente e prioritária, 

demandando desta uma maturidade que refletisse seu destaque internacional, 

adentrando as escolas, a opinião pública e os meios de comunicação em massa 

(REIGOTA, 1999). Corroboramos o pensamento desse autor e dos precursores 

ecologistas: os modelos de desenvolvimento econômico baseados na ideia de 

domínio da natureza e exploração desenfreada de seus recursos são 

ecologicamente inviáveis  (REIGOTA, 1999). 

Não podemos negar a importância dos ecologistas e seu ativismo 

especialmente no que tange à Educação, na condução de ações que 

desembocaram e desembocam em políticas nacionais e internacionais voltadas a 

esse tema.  

Queremos considerar, ainda, o desenvolvimento dos sentidos, como portas 

de entrada do mundo externo (natureza em amplo sentido). Como antenas, os 

sentidos captam informações do externo e as transformam em Pensar, Sentir e 

Querer (mundo interno), formando uma base para que eles coexistam em equilíbrio, 

pavimentando um caminho para uma vivência saudável. Os sentidos são, portanto, 

tocados pela natureza, o que acontece de modo singular para cada pessoa. Porém, 

o estímulo e a oportunidade para esse contato é de suma importância para o 

desenvolvimento sensorial. Os próprios professores declararam que “a riqueza 

dessa pedagogia é o respeito à individualidade; é preciso encontrar a forma e não a 

fôrma para se lidar com os alunos, e também estimular adequadamente o tato e os 

outros sentidos” (professor 5). 

Na Pedagogia Waldorf, dá-se sempre preferência aos materiais naturais, em 

tudo que componha as relações e o entorno da criança, especialmente nos 

brinquedos, vestuário etc. Observamos que o aluno volta do intervalo vestido com 

outras roupas, mais largas e confortáveis para se encaminhar para a sala de Extra 

Lesson. Os estojos de lápis e as capas de instrumentos musicais, como as flautas, 

são confeccionados em crochê, veludo, tricô, etc., armários, cadeiras, lousas são 



189 
 

confeccionados em madeira. Todos esses cuidados têm marcada influência no 

desenvolvimento dos sentidos. 

Segundo Bach (2007), no 1º ano do Ensino Fundamental, os alunos têm a 

experiência de presenciar como se obtém a lã; vão conhecer como vivem os 

carneiros, presenciam a tosquia e levam a lã para a escola, onde ela é cardada com 

pentes, depois tingida com tintas obtidas de plantas, flores ou madeira. Depois 

levam as lãs para as aulas de trabalhos manuais para serem tricotadas. 

Natureza e ser humano constroem, assim, uma relação saudável e profícua:  

O amor à natureza, a sua compreensão através de uma base 

científica e o cuidado ativo da mesma, são os três níveis, a partir dos 

quais, os alunos das Escolas Waldorf são conduzidos a uma 

participação e cooperação com tudo o que viver durante todo o 

percurso escolar, desde o jardim de infância (UNESCO, 1994, p. 64). 

 
 
5.7.2 Indícios revelados nos conhecimentos, nas atitudes e nas competências  

docentes voltados à Salutogênese 

 
Esses indícios, gerados pelos sinais encontrados nos dados coletados, 

mostram a relevância do conhecimento dos professores Waldorf, suas competências 

e suas atitudes, cujo objetivo é evidenciar, como propõe a Salutogênese, a geração 

e a manutenção da saúde dos educandos, congruentes com as propostas do ensino 

Waldorf. 

 
5.7.2.1 Sinais que mostram o conhecimento dos professores Waldorf com foco 

na Promoção de Saúde  

 
Nas escolas Waldorf, a meta apontada para a saúde está presente, como já 

citado, desde suas bases epistemológicas até a concepção arquitetônica de cada 

escola, guardadas as possibilidades de recursos humanos, culturais e físicos onde 

está inserida. Porém, sua expressão primeira se encontra no conhecimento do 

professor. Além de ter tido uma formação adequada e compatível com os princípios 

dessa pedagogia, é interessante que a escola possa lhe oferecer suporte e 

assessoria em programas de educação continuada, como observamos nas escolas 

pesquisadas e em outras escolas de São Paulo, onde tivemos oportunidade de 

participar de alguns cursos, juntamente com os professores, visando a uma maior 

aproximação de seu universo. (Curso de aprimoramento para professores Waldorf 



190 
 

do 3º ano (IDW)24; Escola Rudolf Steiner; São Paulo; 27 a 29 de janeiro de 2016). A 

participação nesse curso permitiu-nos maior evidência de que a saúde é condição 

sine qua non na Pedagogia Waldorf; é uma intervenção recorrente em todos os 

argumentos e falas, reiterando sua pertinência.  

Importante citar, que todos os professores pesquisados, sem exceção, têm 

essa premissa internalizada, como um norte para as suas atividades. Eles 

reconhecem que “a escola deve proporcionar um ambiente saudável” (professor 6) e 

que “a educação deve estar de braço dado com a saúde” (professor 2).  Para eles, 

não há dúvida de que “a prática educacional deveria ser estruturada visando à 

saúde da criança” (professor 8). 

Sabemos que a principal missão da Pedagogia Waldorf é promover uma 

educação que busque saúde, por meio de atividades que suscitem uma estimulação 

adequada e igualitária das atividades do Pensar, do Sentir e do Querer, bem como 

estabelecer uma relação pedagógica adequada aos diversos temperamentos e 

etapas de desenvolvimento etc., concorrendo para o desenvolvimento dos indivíduos 

no que tange à sua própria humanidade. “É um ensino que a gente pode trazer o 

que a gente vê de bom para o ser humano” (professor 4). Para a construção de 

atividades promotoras de saúde, o professor deve tomar ciência das possibilidades 

evolutivas que acontecem a cada sete anos, também conhecidas como biografia 

humana (BURKHARD, 2016). Esse conhecimento é um dos fundamentos que 

pautam as atividades docentes, pois equaliza o conteúdo e a adequação à idade 

cronológica dos educandos. Os setênios apresentam, como reportado por Lievegoed 

(1991), sinais característicos que indicam, tanto física quanto animicamente, 

determinadas maturidades para determinados aprendizados. 

O professor que traz esse conhecimento consegue traduzi-lo em suas 

práticas. “Esse conhecimento é fundamental ao professor, tal qual seu 

autodesenvolvimento” (professor 2). 

Por exemplo, não é indicado, no primeiro setênio (0 - 7 anos), quando 

predomina a atividade do metabolismo – forças do Querer –,iniciar o processo de 

alfabetização antes da troca dos dentes, o que funciona como um dos sinais 

externos de que as forças que estiveram a serviço do desenvolvimento físico 

(órgãos e sistemas), agora estariam disponíveis para o esforço do aprender, quando 

                                            
24

 Instituto de Desenvolvimento Waldorf 



191 
 

é requisitada a capacidade de abstração (LANZ, 2000). Percebe-se que os 

professores Waldorf têm internalizado esse conhecimento, como apontou o 

professor 4: “Para um método pedagógico promover Saúde, ele precisa oferecer os 

conteúdos e atividades dentro da idade...” 

O segundo setênio (7 – 14 anos) é marcado pelo desenvolvimento do Sentir e 

deverá ser permeado pela arte, em todos os seus contornos, constituindo-se num 

ensino norteado pela estética (LIEVEGOED, 1991). Essa característica foi 

apresentada pelo professor 1 da seguinte maneira: “A saúde e o aprendizado 

acontecem atuando no mundo e também relaciona-se com arte e o movimento livre 

de ir e vir”, como um movimento respiratório, característico desse período. 

No terceiro setênio (14 – 21 anos), o jovem está preparado para, 

gradativamente, individualizar seu Pensar, buscando um mundo que ele identifique 

como verdadeiro (BURKHARD, 2016). O professor 6 é da opinião que a Pedagogia 

Waldorf auxilia esses jovens a construírem um alicerce, “proporcionando a eles um 

ambiente acolhedor, onde eles possam se sentir confortáveis para aprender, eles 

terão uma visão dos conhecimentos e conteúdos, porém, sentir-se bem e saudável é 

a principal coisa; é um espaço de humanização – acolhimento daquilo que é humano 

no humano”. 

A partir do que os professores declararam sobre a importância de se adequar 

as atividades às fases em que as crianças se encontram, podemos perceber que o 

conhecimento sobre o desenvolvimento dessas etapas é bem sedimentado pela 

maioria dos professores Waldorf, e representa pontos de partida ou indicadores para 

suas práticas pedagógicas. Dessa maneira, conhecer as fases garante uma 

adequação física e anímica para serem recebidos e internalizados os conteúdos, o 

que contribui para um aprendizado eficaz e para manutenção e promoção de sua 

saúde, segundo o professor1: “Os conteúdos pedagógicos também são alimentos 

para a saúde desde que sejam adequados e oferecidos na idade certa”. 

Como salientam Penteado e Sevilha (2004, p. 110, grifo no original),  

o novo paradigma da Promoção de Saúde transcende uma etapa ou 

‘o nível de prevenção primária’ para se constituir no eixo norteador de 

toda e qualquer prática em saúde, nos diferentes contextos sociais 

(clínico, institucional e coletivos) trazendo em seu bojo, 

ressignificações dos conceitos de saúde e doença, sujeito e 

educação, e seus desdobramentos na práxis profissional. 

 



192 
 

A Promoção de Saúde está na base dos processos e dos investimentos que 

propiciam um desenvolvimento integral dos indivíduos, dando-lhes suporte para sua 

co-articipação responsável em suas comunidades. Para o professor 2,“saúde é um 

estado de harmonia consigo e com o entorno”.  

Esse conceito se vincula com outros conceitos que também edificam a saúde, 

como a autoestima e a própria Educação, num processo que conduz à autonomia e 

ao empoderamento (WALLERSTEIN, 1992). Durante a entrevista, o professor 8 

afirmou que seu trabalho era “ensinar as crianças a terem orgulho daquilo que 

conseguem fazer pelos seus próprios caminhos; é ajudá-las a encontrar seus 

talentos e habilidades e estar ao lado delas, para que, a partir de si mesmas, tracem 

seu próprio caminho e tenham orgulho daquilo que sabem fazer e de quem elas 

são... isso pode ser saudável”. 

Segundo Penteado, o conceito de empoderamento, apesar de ter sido 

desenvolvido por pesquisadores canadenses e americanos, tem suas raízes nas 

ideias do educador brasileiro Paulo Freire, “para quem a educação (em saúde) visa 

transformar o poder comunitário e encorajar as pessoas a assumirem o controle e 

direcionamento de suas vidas” (FREIRE, 1969 apud PENTEADO, 2004, p. 111). O 

professor 6 considerou que “a Pedagogia Waldorf é um método promotor de saúde; 

nela, o professor tem ferramentas para lidar com a saúde; elas atingem diretamente 

a saúde com o trabalho com os ritmos, euritmia e outras coisas... isso dá contato e 

alicerce para se construir todas as outras coisas...” 

Outros ensinamentos e atividades desenvolvidas na escola também são 

designados pelos professores como promotores de saúde: o professor 1 referiu que 

“... não é só focar o conteúdo, mas ajudar a respeitar ... esse aprendizado também é 

saúde”; “...as experiências que a criança vive no seu entorno e na escola, no que 

concerne aos relacionamentos e aos contextos que permitam exploração de 

espaços e contatos com materiais naturais terra, água, madeira, lã, algodão entre 

outros, são também aliados da promoção de saúde”, declarou o professor 3. Ainda o 

mesmo professor 3 “acredita que o método Waldorf dá prazer em aprender e que o 

prazer e a alegria das crianças traz vigor”. 

Como exposto, o conceito de Promoção de Saúde está dirigido à autonomia, 

que implica capacidade de escolha, de identificação e de transformação das 

condições de vida que subjazem ao processo de saúde / doença de sujeitos e 

comunidades (CZERESNIA, 1999 apud PENTEADO; SEVILHA, 2004). Essa é uma 



193 
 

citação que encontra eco na Pedagogia Waldorf como expôs o professor 6. “Sempre 

tive claro os principais pontos da Pedagogia Waldorf. Para mim, esta educação é 

para ensinar os corpos, para torná-los saudáveis...”. 

A Pedagogia Waldorf, de um modo geral, exerce um papel condizente com 

sua proposta de formação integral, o que inclui, necessariamente, na sociedade 

contemporânea, o viés voltado à promoção de saúde, “cujo olhar abrangente, está 

diretamente conectado com o desenvolvimento humano”. (PENTEADO; SERVILHA, 

2004, p. 11). 

As propostas definidas em todas as conferências mundiais sobre Promoção 

de Saúde, especialmente a de Jakarta (1997), sugerem que toda criança deve ter o 

direito de estudar em uma escola promotora de saúde, confirmando a 

contemporaneidade das concepções de Rudolf Steiner observadas na Pedagogia 

Waldorf, há quase 100 anos. Como propôs um dos professores entrevistados 

(professor 1), “com certeza, a Pedagogia Waldorf persegue a saúde”.  

 
5.7.2.2 Sinais que mostram austeridade, afetividade e autoridade do professor 

voltadas à promoção de saúde 

 

Como todo ser humano, cada professor estrutura seu próprio modo de 

Pensar, Sentir e Querer o que lhe reserva qualidades singulares.  

Para Steiner (2013, p. 119), 

[...] o professor não precisa só de um conhecimento que lhe seja transmitido 

da pedagogia; não precisa apenas especializar-se nesta ou naquela 

matéria; precisa, sobretudo, daquilo que constantemente se renova nele 

próprio. Precisa de uma concepção de vida permeada de alma. Precisa 

mesmo é de uma profunda compreensão da vida.  

 
Sobre essa base, segundo o mesmo autor, é preciso que se desenvolva 

paulatinamente um processo de relacionamento que resulte numa autoridade natural 

entre o educador e a criança (STEINER, 2013). Especialmente no Ensino 

Fundamental (entre a troca dos dentes e a maturidade sexual) “com essa autoridade 

natural, é possível se desenvolver, no organismo humano, uma direção para o amor” 

(STEINER, 2013, p.115). Sabemos  que nesse período também se desenvolve um 

tipo de amor ligado ao elemento sexual; porém o amor sexual é apenas uma parte 

do amor que se desenvolve nessa faixa etária, “mas principalmente o amor em 

geral, o amor por tudo” (STEINER, 2013, p. 115). Esse amor fluirá do professor para 



194 
 

o aluno e vice-versa “quando se faz uso da estética, da arte, do imagético, pois, 

nessa época o organismo tende a desenvolver-se em direção ao amor” (STEINER, 

2013, p. 116). 

A esse respeito, o professor vai construindo seu relacionamento com os 

alunos, tendo, como pano de fundo o conhecimento construído pelo embasamento 

teórico traçado por Steiner. É justo que cada educador com seu conhecimento, sua 

personalidade, singularidade, temperamento e visão de mundo, delineie com tons 

próprios essa edificação, redundando em conduções peculiares.  

Num episódio de conflito entre alunos, o professor adotou uma postura firme, 

sem permitir um diálogo sobre o assunto; ouviu a queixa de um deles e respondeu 

que iria apenas olhar fixamente para o colega que o estava incomodando, avisando 

que ele iria parar de incomodá-lo, E assim o fez. Apenas olhou para o aluno que 

atendeu imediatamente sem nada comentar. 

A nosso ver, parece ter havido uma autoridade que, se não fosse uma classe 

de 3º ano e não tivesse partido de um professor com mais de 20 anos de 

experiência, portanto, com conhecimento e certo domínio sobre os alunos, poderia 

soar como excessiva. A postura do professor no 3º ano deverá ser mais assertiva 

que nos anos anteriores, afim de despertar a realidade e, com ela, os primeiros 

passos rumo à responsabilidade (STEINER, 2008a). Não por isso, as atitudes 

deverão chegar a extremos.  

Outro procedimento adotado pelo professor diante das dificuldades que um 

outro aluno apresentou, foi pedir a um colega para ajudá-lo na execução de uma 

tarefa. Ele indicou um trecho específico da frase escrita na lousa e o aluno ajudante 

deveria apontar as letras, designadas pelo professor com um bastão. Esse colega 

que o ajudou na compreensão da tarefa, deixou de fazer seu trabalho 

espontaneamente e, com boa vontade e paciência, executou o que lhe foi pedido.  

Nesse caso, destaca-se, além da habilidade do professor, a solidariedade e a 

generosidade que brotam espontaneamente do aluno, como um aprendizado 

internalizado, com um especial caráter de normalidade, o que parece advir, pelo 

menos em parte, da própria condição da estrutura pedagógica em questão, pois foi 

também observado em outras situações semelhantes.  

Em outra classe, um dos alunos começou chorar; o professor perguntou: — O 

que aconteceu? Um deles respondeu que o colega tinha tomado seu lugar. O 



195 
 

professor olhou para o aluno que havia tomado o lugar, fez um sinal para ele sair, e 

assim é feito. 

O mesmo aconteceu com um professor, em outra situação: o professor pediu 

para afastarem as carteiras e começarem a cantar uma música com gestos de 

estalar os dedos... Todos fizeram uma roda, entretanto alguns alunos quiseram 

entrar no lugar do outro. O professor se aproximou, não parou de cantar, olhou 

fixamente para os alunos que estavam fora do lugar até eles se colocarem no lugar 

certo. 

Além da austeridade, aqui se percebe também, a tentativa de impor um limite, 

pois se tratava de um grupo que, em vários outros momentos, desafiava o professor. 

Os limites, em tempo e atitude acertados, podem produzir uma contenção dos 

excessos metabólicos originados da vontade (característico do primeiro setênio), 

bem como auxiliar na estruturação de um caminho para a segurança (STEINER, 

2013). 

Uma atitude diferente se observou em outra sala: havia um problema com um 

dos alunos que se queixava de um colega. O professor chamou os dois, pediu para 

que contassem o que tinha acontecido, dando oportunidade para ambos falarem. 

Ouviu pacientemente e orientou os dois. Nesse caso, o conflito parece ter sido 

resolvido com serenidade e com a participação dos envolvidos. 

Vários sinais demonstram situações de afetividade na maioria das atividades 

docentes. Por exemplo, ao adentrarem a sala de aula, é usual o professor 

cumprimentar os alunos pelos seus nomes, dando-lhes as mãos, carinhosamente. 

Em outra atividade o professor pediu aos alunos para recontarem a história contada 

na aula anterior. Cada aluno levantou a mão. Eles estavam, previamente, instruídos 

para esperar sua vez para falar. Quando alguém queria interromper, o professor 

solicitava, pacientemente, que fosse respeitada a ordem. 

Durante as aulas, alguns professores têm características mais de 

aproximação física com os alunos, tocando-os, alinhando seus cabelos e 

demonstrando outras atitudes de carinho. Isso foi observado tanto na escola 

analisada no Brasil quanto na Alemanha. Porém, na Alemanha, um dos professores 

apesar de apresentar um tom gentil, mantinha, a nosso ver, um distanciamento 

austero em sua postura; recebia e se despedia dos alunos com um simples aperto 

de mãos. Na maioria das salas de aula, na escola brasileira, ao final da aula, após o 

verso final, os professores pediam aos alunos que arrumassem as carteiras, depois 



196 
 

eles se colocavam em fila e os professores se despediam dando-lhes as mãos, ou 

afagando-os carinhosamente, desejando-lhes um bom dia. 

Como já explicitado no texto, atitudes e posturas dos educadores têm 

profunda influência nos educandos em todos os âmbitos de suas vidas. Segundo 

Steiner (2013, p. 121),  

podemos sentir o mérito a que o professor faz jus dentro da vida 

social... seu mérito é educar para a vida; logo, se manifestará a 

autoridade natural que deve reinar numa escola, e também o amor, 

como um correto e paulatino despertar. 

 
5.7.2.3 Sinais que revelam estratégias do professor para evitar estresse e 

estimular os alunos em suas atividades 

 

São vários os detalhes que, estrategicamente usados pelos professores, 

carregam o interesse dos alunos e os mantém motivados. Certamente, isso não é 

privilégio da Pedagogia Waldorf, porém encontra nessa proposta uma determinada 

ocorrência. 

Por exemplo, o professor iniciou um procedimento denominado “recordação 

dos segredos”, que consiste em pedir aos alunos que repitam, após o professor, as 

palavras escritas na lousa há dois dias, recordando os segredos, como por exemplo, 

a forma de escrever corretamente determinadas palavras: se é x ou ch; se é acento 

agudo ou circunflexo; se é escrita com ç ou ss...etc. É um trabalho de memorização, 

de recordação do aprendizado dos conteúdos apresentados nos dias anteriores, 

feito estrategicamente pelo professor com o codinome “segredo”. 

Steiner (2013) chama a atenção dos professores sobre o que ele denomina, 

“linguagem significativa”. Diz que todas as ações e movimentos que as pessoas 

executam no entorno da criança, especialmente no Ensino Fundamental, “não é 

mais uma simples soma de gestos plenos de sentido, e sim uma ‘linguagem 

significativa’, que engloba não apenas o que é dito, mas também o que é feito em 

seu meio ambiente” (p. 122). 

Todas as sextas-feiras, o professor recapitula o que ocorreu em toda a 

semana até aquele momento com a seguinte pergunta: quais foram as “coisas 

maravilhosas” que aconteceram desde segunda-feira? Todos participam levantando 

as mãos para falar daquilo que se lembram... o professor dá chance para todos 

falarem e elogia as lembranças. 



197 
 

A retrospectiva é um componente muito utilizado na Pedagogia Waldorf e 

também sugerido como exercício de memória para todas as pessoas, ao final de seu 

dia ou da semana. Isso fortalece e vivifica a memória em qualquer idade 

(HUSEMANN; WOLFF, 1984). 

A manutenção do interesse dos alunos também foi observada na estratégia 

de vários professores, ao interromper a história que estava sendo contada, 

exatamente num ponto em que havia uma ação de suspense, o que estimulou a 

curiosidade dos alunos, que aguardariam, com entusiasmo, o desvendar da trama 

na aula seguinte. 

Houve um segundo momento da atividade do mesmo professor, no qual 

aconteceu uma troca das redações entre os amigos, para que fosse feita a correção. 

A postura do professor foi pedir silêncio, explicando os procedimentos da atividade 

de correção da redação do colega, demonstrando cuidado para não constranger os 

alunos. Explicou que deviam perguntar ao colega se gostaria que fosse feita a 

correção. 

Como afirma Steiner (2013, p. 117), é de suma importância para o ensino, 

que qualquer aula ou atividade, mesmo falando-se de Física ou Geometria, “ganhe 

certa graça; a aula precisa ter encanto, sobretudo não pode ser maçante”. 

Desde que a atividade e atitude do professor estejam adequadas àquela 

classe de alunos, o trabalho pode e deve ser efetuado como uma 

‘respiração anímica’, onde, por um lado, o humor esteja presente na sala de 

aula, ou onde quer que os alunos estejam reunidos; por outro, a seriedade 

também seja adotada, mas não uma seriedade exagerada (STEINER, 2013, 

p. 117). 

 
Confirmou-se essa premissa também, quando o professor parecia estimular 

uma brincadeira com os túneis e pontes da sala com mobília nova. Houve um 

momento em que os alunos, um por um, tentaram se equilibrar num semicírculo, se 

posicionando em pé. O professor disse que todos passariam pela experiência e 

aguardou o final da brincadeira, sempre estimulando aos alunos. As crianças que 

não conseguiam se equilibrar, eram auxiliadas pelos outros, constituindo-se um 

momento de leveza, descontração e estímulo. 

Estratégia e coerência também puderam ser constatadas uma vez, quando o 

professor convidou quatro alunos aleatoriamente para irem à frente e recitarem o 

verso sobre coragem, perseverança e determinação. Cada um recitou uma parte e, 

ao final acrescentou o verso dos pontos cardeais (matéria da época de geografia). O 



198 
 

fato é que havia nesse grupo um aluno disfônico. O professor, estrategicamente, 

pediu para que ele lesse  sua frase apenas movendo os lábios e, ao mesmo tempo, 

disse aos demais  alunos para fazerem a ‘leitura labial’ dele. Trabalho interessante e 

emocionante pelo respeito e seriedade como a atividade se desenvolveu.  

Com certeza, as estratégias nem sempre são retiradas de um manual de 

conhecimento oferecido pela Pedagogia Waldorf.  Além dos saberes docentes, é a 

força do interesse real do professor pelo aluno que orienta algumas ações, o que 

nesse sistema de ensino é muito estimulado. São atitudes que qualificam o 

professor e podem reverberar positivamente nos alunos, inclusive para sua saúde. 

Segundo Steiner (2013), faz diferença se o professor está bem preparado 

para uma atividade prática: após vários exemplos, os alunos deveriam fazer a letra F 

no caderno de letras, fazendo antes uma bonita margem com cores à escolha do 

aluno. O professor recapitulou com eles todas as letras aprendidas até então, 

desfolhando um dos cadernos, que apresenta sempre, primeiro o desenho referente 

à letra e, só depois, a letra. Depois disso, o professor desenhou a letra f na lousa, 

pausada e caprichosamente. 

Dessa maneira, se o professor escreve uma determinada letra, de modo a 

desenhá-la artisticamente ou de maneira vulgar; se tem um comportamento 

reflexivo, de modo que a criança perceba que ele busca sempre variantes 

interessantes de apresentar os assuntos, com estratégias bem humoradas e com 

leveza, tudo isso é “linguagem significativa”. A esse respeito, Steiner reafirma que 

“não se trata do valor inerente ao procedimento, e sim do valor do significado que 

existe em tudo que é apresentado ao aluno” (STEINER, 2013, p. 122). 

Aqui, fica evidente o paralelismo entre a Pedagogia Waldorf e a teoria de 

Antonovsky, a Salutogênese, cujo fio condutor, o Senso de Coerência, em suas três 

características, ressalta o significado como um dos estruturadores da aquisição do 

processo de coerência, construído durante toda a vida, incluindo, logicamente, o 

período escolar. Sendo o Senso de Coerência responsável pela qualidade das 

atitudes em direção a enfrentamentos de conflitos de qualquer natureza, que podem 

ser, potencialmente, indutores de saúde ou doença, as atitudes e as atividades, que 

consigam explicitar significado, certamente estarão concorrendo para compreensão 

e, com isso, para a prevenção de estresse. 

 



199 
 

 

5.7.2.4 Sinais que demonstram atuações positivas do professor Waldorf diante 

das dificuldades de aprendizagem dos alunos 

 

A ideia de Educação, trazida por Steiner, se caracteriza pela integralidade, 

numa proposta de se desenvolverem, tanto quanto possível, as potencialidades e as 

habilidades de seus educandos. Porém, cada professor Waldorf comporta uma 

individualidade, que lhe confere um modo próprio de Pensar e Sentir Educação, e de 

estruturar suas ações, como educador em sala de aula. 

No contexto da sala de aula, o diálogo é entre o que os alunos trazem à 

escola e o que o educador leva a eles também. A criticidade do professor 

neste contexto, é a relação entre o que ele percebe do mundo e o que os 

alunos percebem do mundo (BACH, 2012, p. 351). 

 
Além dos conteúdos, cada professor escolhe, em seu próprio repertório de 

conhecimentos, intenções e intuições, quais estruturas, vivências e caminhos são 

necessários àquela turma de alunos ou àquele aluno, naquele período e/ou naquele 

momento. 

O professor 7 disse que, em seu curso, “aprendeu ouvir e reconhecer o mais 

importante: achar a positividade e explorar as possibilidades...” e  “é isso que quero 

trazer para eles (alunos) também verem, ouvirem, explorarem”... 

O sistema de ensino Waldorf e suas escolas comportam uma estrutura 

flexível, “o aluno é mais importante que o método; nós temos que mudar como 

escola, para que os alunos possam estar na escola. Esta é a primeira atividade 

como professores”. O professor 8 continuou dizendo que “os alunos vêm em 

primeiro lugar, não o programa da escola”. 

Para Bach (2012. p. 352), “nenhum professor se realiza sozinho na escola 

Waldorf; articular a inovação individual com a inovação dos outros... é uma arte 

dialógica para a identidade da comunidade escolar.” 

O professor 8 contou “que conversa com os colegas e pais, para que eles 

confiem que a criança vai encontrar seu próprio desenvolvimento...” Resumiu seus 

pensamentos, afirmando que “educação é estar junto com as crianças, olhar para 

elas, falar com elas e procurar detectar qual é a estrada por onde estão caminhando 

e se posicionar ao lado delas... com elas... não carregá-las ou empurrá-las”. Para o 

professor 9, a função do professor “deve ser a de companheiro; desde que pensei 



200 
 

em ser professor procuro o desenvolvimento na criança; elas trazem em si algo a ser 

desenvolvido e é nosso trabalho, oferecer tudo, fazer com que elas possam 

desenvolver isso por si mesmas”. 

Talvez essa segurança provavelmente esteja assentada na larga experiência 

do professor e num profundo conhecimento do ser humano, apontado pelas 

concepções da Pedagogia Waldorf, que lhe dão suporte. 

Oferecer um ensino a qualquer criança, com ou sem dificuldades de 

aprendizagem de qualquer natureza, é uma premissa da Pedagogia Waldorf. 

Portanto, a partir dessa premissa foi desenvolvida uma série de sistemas, já 

mencionados (Educação Terapêutica, Método Extra Lesson e Pedagogia da 

Emergência), com estruturas e ferramentas específicas para esse fim, as quais 

criam condições de um trabalho efetivo com as crianças com dificuldades de 

aprendizagem. 

Na Alemanha, o termo inclusão é substituído por “integração”. Constatamos a 

existência de muitos cursos destinados a esse tema, rendendo, portanto, um bom 

número de professores preparados para desenvolver esse trabalho. Um deles, o 

professor 8 explicou que “o projeto denominado ‘integração’ começou (nessa escola) 

em 2003, com uma classe específica para lidar com alunos com dificuldades e 

professores treinados para esse fim”. Relatou que fazia um ano, no momento da 

entrevista, “que a primeira turma desse projeto havia concluído o décimo segundo 

(último) ano” e, com isso, “todos os professores aprenderam muito e hoje eles têm 

habilidade para ensinar todas as crianças”. Com essa experiência, relatou o 

professor 8, “estão tentando construir novos modelos de trabalho em equipe; 

formaram times de professores para trabalharem juntos nas classes ditas regulares: 

há um professor de classe e um professor para alunos especiais que estão 

conectados e trabalhando juntos”, o que não estava acontecendo em nenhuma das 

classes que observamos naquele período. 

A ideia de inclusão na Pedagogia Waldorf tem sua origem com um impulso do 

próprio Rudolf Steiner e do Dr. Eugen Kolisko, médico e professor Waldorf que 

“fundaram a primeira escola baseada nesse ensino, para crianças deficientes” 

sendo, segundo o professor 8, “os pioneiros da integração na Pedagogia Waldorf”. 

 

 

 



201 
 

Audrey McAllen (2005, p. 17) comenta:  

como professores, nós transmitimos nosso conhecimento e ficamos felizes 

quando este retorna de uma maneira original; como educadores, temos de 

perguntar-nos qual tipo de capacidade nossa matéria em particular propicia 

e que efeito nosso método de ensino causa sobre a saúde e sobre o 

desenvolvimento corporal de nossos alunos. Se, como educadores, não 

somos capazes de fazer surgir uma capacidade, então temos de perguntar-

nos: será que as experiências mediante as quais estas habilidades 

deveriam ser desenvolvidas, não foram suficientemente amplas, ou não 

foram trazidas à criança na idade certa?  

 

É possível ver nessas considerações a congruência entre os ditames da 

Pedagogia Waldorf e os ditames que norteiam essa metodologia (Extra Lesson), que 

tem no estímulo adequado dos movimentos, dos sentidos e de atividades artísticas 

diversas, com técnicas específicas, seu principal eixo de ação, objetivando um 

desenvolvimento, o mais saudável possível.  

Como afirma Dias (1995, p. 20), o desenvolvimento dos movimentos, não é 

alcançado (desde o nascimento) de forma arbitrária; “ele percorre leis que são 

comuns a todos os seres humanos e acontece em estágios bem definidos”. Essa é 

uma das principais ferramentas da Educação Terapêutica, método específico para 

crianças com dificuldades de aprendizagem. 

Segundo McAllen, é fundamental acolher com carinho e atenção essas 

crianças com dificuldades de aprendizagem, pois... “tais problemas de 

comportamento são ‘pedidos de ajuda’, e não simples travessuras (McALLEN, 2005, 

p. 113, grifo no original). Um dos professores enfatizou: “Educação é o 

acompanhamento da criança para conduzi-la à liberdade e para que possam olhar o 

mundo sem egoísmo” (professor 9). 

Ainda sobre a Educação Terapêutica, sugerem Borelli e Serafim (2013, p. 15): 

“algo fundamental que permeia a atividade da Educação Terapêutica é o fato de 

que, o ser humano edifica sua vida, somente por meio do trabalho para os outros e 

com os outros; e é nessa troca que o indivíduo se fortalece e ganha autonomia”. 

Nesse sentido, o professor 9 propôs: “quanto menos a criança tem necessidade do 

professor, é melhor porque a criança tem que ser estimulada a aprender também 

com a vida.”  



202 
 

Não se pode negligenciar, segundo a Educação Terapêutica (antes 

denominada Pedagogia Curativa25), a atenção e o estímulo à gratidão pelos 

pequenos ganhos e conquistas, já que, para muitas crianças e jovens com 

dificuldades, cada pequena realização é resultado de muito esforço e superação 

(BORELLI; SERAFIM, 2013). 

É possível imaginar como este tipo de suporte pode impulsionar o 

desenvolvimento de crianças com dificuldades em níveis variados de 

comprometimento, habilitando-as a atingir o que lhes for possível, agregando 

qualidade de vida no seu sentido amplo.  

O Dr. Karl König, que deu seguimento ao legado de Rudolf Steiner no 

trabalho de auxiliar crianças com dificuldades, resume qual seria a função dos 

educadores que se propõem a essa missão: 

Deixar cada um tornar-se o que for capaz de ser. Expandir-se, se possível, 

até o florescimento. Suportar todas as limitações e mostrar-se, em toda a 

grandeza de sua dimensão e estatura. Ser o que puder ser (KÖNIG apud 

BORELLI; SERAFIM, 2013, p. 4). 

 
 

5.7.3 Indícios revelados na confiança, na liberdade e no autoconhecimento do 

professor como elementos agregadores de manutenção de um ambiente 

saudável 

 
Esses indícios foram compostos por sinais que demonstraram a confiança 

que o professor tem nas bases teóricas que fundamentam a Pedagogia Waldorf: a 

liberdade de escolha em suas ações diante de sua segurança metodológica e ainda 

o seu autoconhecimento. Os registros que elencamos nesta pesquisa trouxeram-nos 

a percepção de que esses apontamentos são imprescindíveis à manutenção da 

saúde dos educandos, por serem elementos constituintes de um fluxo (interno e 

externo) com qualidades que privilegiam a serenidade e a positividade, agregando 

componentes de um ambiente saudável em sala de aula. 

 

5.7.3.1 Sinais que revelam a confiança do professor na Pedagogia Waldorf 

 
Desde o início da Pedagogia Waldorf, Steiner oportuniza aos professores a 

percepção da coerência com que deve ser tratado o ato de ensinar, apontando como 

                                            
25

 No Brasil, disponível em: www.pedagogiacurativa.org.br 



203 
 

cada componente metodológico deve surgir de um conhecimento real do ser 

humano, abrangendo o corpo, a alma e o espírito. Além disso, o criador desse 

método declara a importância da construção da escola como um todo, incluindo a 

composição do currículo, gerado organicamente a partir desse conhecimento 

(STEINER, 2008a). 

Em alguns depoimentos de professores, foi possível pontuar a confiança que 

eles têm na teoria que subsidia sua atuação. Por diversas vezes, destacaram a 

preocupação da Pedagogia Waldorf com a abrangência e a coerência no trato com o 

ser humano, enfatizando que suas bases epistemológicas municiam as atividades 

docentes nessas escolas. Eles entendem que são fundamentos sólidos que 

alicerçam o referido sistema de ensino,os quais pavimentam o sentimento de 

confiança dos professores: como afirmou o professor 4 “na Pedagogia Waldorf 

temos segurança porque o professor sabe o que e porque está fazendo aquela 

atividade e como adaptá-las àquelas individualidades”. 

Ao analisarmos o currículo proposto nos Seminários Waldorf, observamos 

que os futuros professores têm oportunidade de vivenciar, de modo intenso os 

procedimentos do que vão ensinar, não apenas intelectualmente, mas trabalhados 

na prática, por meio de experiências que poderão ser internalizadas, induzindo um 

caminho para a identificação de sua vocação docente com o ensino Waldorf. Essa 

condição, em termos potenciais, aponta para o desenvolvimento da segurança e 

confiança, confirmados pela maioria dos entrevistados, como testemunhou o 

professor 1 que “confiam na Pedagogia Waldorf”, e o professor 2 que “sentem 

segurança” para efetuar seu trabalho. 

É possível se consolidar que a identificação com os pressupostos do ensino 

Waldorf pelo professor que se propõe a ministrá-lo é fundamental para o bom 

desenvolvimento de sua prática e sua confiança: “a Pedagogia Waldorf me 

posiciona, me coloca num lugar muito coerente com a Educação que eu acredito” 

(professor 5). Nesse mesmo sentido, outro professor (4) disse que “se identificou 

muito com o método, foi se envolvendo e nunca mais saiu”. Essa identificação 

parece criar um vínculo e um sentimento de pertencimento que impulsiona e 

entusiasma os professores Waldorf, como expressou um deles, “adorar o que faz e 

acha que a Pedagogia Waldorf é um tesouro que contém vários tesouros, entre eles, 

o Professor Waldorf ter clareza daquilo que pretende ensinar.” (professor 9) 



204 
 

Toda a estrutura desse método de ensino, pormenorizada neste texto, oferece 

ao professor ferramentas sobre o desenvolvimento humano, com as quais ele pode 

elaborar seu trabalho com tranquilidade e segurança: “temos tesouros na Pedagogia 

Waldorf como Euritmia, o Extra Lesson, os ritmos, o modo de oferecer os conteúdos, 

respeitando o aluno e sua prontidão, isso traz segurança” (professor 9). 

Seria interessante considerar ainda que essa confiança assumida pelo 

professor tem impacto no senso de confiança dos alunos, o que pode repercutir em 

saúde. 

Reputamos importante trazer a reflexão do próprio criador da Pedagogia 

Waldorf, no que se refere à confiança e autoconfiança. Diz ele que, como professor 

Waldorf, o indivíduo não pode achar que já conhece tudo; “em verdade, você mesmo 

ainda tem de aprender tudo: tudo que advém da Pedagogia Waldorf, procede de um 

recanto cheio de sentimentos e sensibilidade – da verdadeira confiança, que é una 

com a confiança em Deus”. (STEINER, 2013, p. 161). Para Steiner, a autoconfiança 

se torna ao mesmo tempo modéstia, pois indica as forças divinas concentradas na 

alma dos educadores e que é, nesse espírito, que deve viver toda a escola, o que, 

segundo ele, traz confiança, pois “desse espírito virá o entusiasmo26 e a 

objetividade” (STEINER, 2013, p. 161).  

Se nos reportarmos às pesquisas de Antonovsky (1997) e Marlon (1999), 

como exposto no texto que trata da Salutogênse, será possível resgatar os três 

grandes motivos citados pelos entrevistados para justificar terem eles sobrevivido 

aos campos de concentração. O primeiro deles se refere à unidade com Deus ou 

outro ser por eles considerado divino, o que lhes acrescentava força espiritual e 

vitalidade para resistir e manter, não só a confiança para vencerem aquele período, 

bem como um estado de saúde que fosse compatível com a manutenção da vida.  

Esse sentimento de unidade, combinado à coerência de propósitos, parece 

não apenas proteger, mas auxiliar a realização da causa que se decidiu abraçar, 

dando suporte e confiança ao seu desenvolvimento. (RADIL-WEISS, 1983). 

Considerando que a confiança do professor pode influenciar a confiança do 

aluno e que confiança é um dos fatores que pode impedir o estresse 

(ANTONOVSKY, 1997), supomos que esse estado vigente nas salas de aula 

                                            
26

 Entusiasmo – do grego enthousiasmós – inspiração divina, exaltação criadora. 



205 
 

colabore para um clima de tranquilidade, projetando-se consequentemente na saúde 

dos educandos. 

 
5.7.3.2 Sinais que revelam a liberdade de ação para o professor e para o aluno 

 
A concepção de liberdade em Steiner está fortemente atrelada ao 

conhecimento (STEINER, 2008b). 

O sujeito que compreende as leis de seu conhecer pode assegurar-

se do seu agir no mundo. A ignorância sobre a regularidade do 

fenômeno cognitivo, é um obstáculo para o entendimento da 

dimensão profunda da liberdade humana (BACH, 2012, p. 66). 

 
A proposta da pedagogia criada por Rudolf Steiner baseia-se no princípio de 

que, qualquer cidadão, independente de classe social, religião ou raça, deve ter 

liberdade e direito a uma educação que permita desenvolver plenamente a sua 

potencialidade humana (LANZ, 2000). Como pontuou um dos entrevistados: “só 

nesse método eu poderia fazer um trabalho de desenvolvimento integralizado, por 

exemplo com alunos refugiados” (professor 6). 

A Pedagogia Waldorf abrange os constituintes físico, anímico e espiritual, 

conduzidos de modo a contemplar a formação de uma personalidade livre e criativa, 

integrada e corresponsável no seu meio social, orientada para a convivência sadia e 

respeitosa com o outro (STEINER, 2013). Sendo assim, não deverá existir exceção 

para qualquer indivíduo desenvolver aquilo que for capaz, dentro de suas 

possibilidades. 

Como disse o professor 9: “A Pedagogia Waldorf, para mim, tem uma gama 

enorme de possibilidades para trabalhar com crianças em qualquer situação, 

incluindo as que apresentam problemas de aprendizagem”. 

Liberdade é um dos fundamentos da existência da Pedagogia Waldorf, que 

pode ser baseada em três princípios para nortear o funcionamento dessas escolas 

(LANZ, 2000, p. 191). 

a) Liberdade quanto às metas de educação: essa concepção é sempre 

inerente a cada escola e deve se estender com a maior amplitude possível, incluindo 

aí a saúde. 

b) Liberdade quanto ao método pedagógico: essa é a principal premissa 

dessas escolas e o que a distingue das demais. 



206 
 

c) Liberdade quanto ao currículo: apesar da obrigatoriedade de seguir os 

programas oficiais, as escolas Waldorf incluem um programa próprio e requerem 

liberdade para determinar a melhor época e a maneira para ensinar os conteúdos.  

Não obstante os professores acatem a metodologia de ensino observada na 

Pedagogia Waldorf que inclui ritmos bem marcados, eles têm liberdade para ordenar 

suas atividades, pois essa é, como explicitado, uma premissa que o próprio método 

lhes faculta. 

Podemos dizer que, para alguns professores Waldorf, a ideia de liberdade 

está inserida nesse ensino como parte do conceito de Educação: “Educação é 

tornar-se capaz de se inserir no mundo de forma a estar consigo mesmo e com o 

outro – ter conhecimento para se colocar no mundo e atingir um estado de liberdade 

para se conduzir ao objetivo escolhido” (professor 2) 

Uma outra questão merece alusão: 

Seria possível supor que o engajamento ideológico com a Antroposofia fosse 

uma intenção das escolas Waldorf por detrás de sua concepção de ensino, o que 

seria o oposto à liberdade. Porém, uma pesquisa revelou exatamente o contrario. 

Num universo de 630 ex-alunos Waldorf, 80% confirmaram nunca ter sido 

mencionada a Antroposofia na escola. Outro dado interessante é que 59,3% se 

declararam indiferentes, céticos ou até negativos em relação à Antroposofia 

(EBERTZ, 2007 apud BACH, 2016). Isso indica que as escolas Waldorf têm outras 

prioridades que a formação de futuros antropósofos, confirmando os objetivos de 

Steiner de propiciar aos alunos, “uma educação que oferecesse liberdade na 

determinação de suas escolhas” (BACH, 2016, p. 37). (Bach, 2016) 

Ao se falar em liberdade como parte de uma educação integralizadora, faz-se 

mister citar um de nossos grandes pensadores da educação brasileira senão o maior 

deles, Paulo Freire, que também toma para si o tema da liberdade, especialmente 

no concernente ao seu impulso (ou retrocesso) por meio da educação. Segundo ele, 

mecanismos de opressão podem roubar o entusiasmo da existência plena e liberta, 

impondo a desesperança imobilizadora e conformista (FREIRE, 1977 apud 

PENTEADO; SERVILHA, 2004). 

A educação para Freire, é o caminho que torna o homem sujeito, que abre 

as portas da possibilidade de mobilizar-se com vida. É o processo de tornar 

viável o inédito num compromisso constante de transformação [...] inédito, 

porque suscita o inusitado, descobre o inesperado, inventa o novo a cada 

instante, vislumbrando, na criatividade oriunda da intencionalidade de sua 



207 
 

consciência, o desabrochar da liberdade (FREIRE, 1977 apud BACH, 2012, 

p. 201). 

 
A educação como prática para o caminho da liberdade significa, para 

FREIRE, (1977 apud PENTEADO; SERVILHA, 2004), a busca da superação das 

verticalidades nas interações, ou seja, a problematização da relação com o outro, 

investigando a dominação de uma consciência sobre outras consciências.  

Essa premissa também coincide com a educação Waldorf, expressa por 

alguns dos professores pesquisados: “as crianças têm seus próprios caminhos, o 

trabalho do professor é oferecer a elas um meio para elas se desenvolverem em 

liberdade e estar ao lado delas” (professor 8). 

A criatividade, subsidiada pela arte, se coaduna com a liberdade de 

expressão, e como afirmou um dos professores Waldorf: “essa pedagogia tem a arte 

como anfitriã e isso ajuda muito; estimula a criatividade, a liberdade, pois tem a 

capacidade de flexibilizar o pensamento e desenvolver a sensibilidade para 

concretizar, o fazer pela vontade” (prof. 5). 

Segundo Steiner, “a liberdade é arquitetada numa existência significativa, em 

que o próprio eu propõe a si mesmo, a sua finalidade; o eu sente o impulso de 

encontrar no mundo, algo além do que é imediatamente dado” (1985, p. 41). (Steiner, 1985) 

Ele considera essa autoproposta, comandada pelo eu, como a própria 

capacidade de determinação, ou seja: “a vida humana tem a finalidade e a 

destinação que cada um lhe confere” (STEINER, 2008b, p. 129). 

Porém, para isso é preciso desafiar-se a superar os determinismos que são 

impostos a todo momento, tanto os externos (situação familiar, social, política, 

educacional), quanto os internos (conflitos, emoções, etc.). Isso nos conduz ao 

desenvolvimento da autonomia, que aponta para o aprendizado de governar-se por 

si mesmo, o que pode acontecer, em condições propícias, paralelamente, ou mesmo 

através de um ambiente intra e extraescolar que faculte ao indivíduo condições que 

lhe propiciem liberdade nos mais variados âmbitos. Na atuação dos professores, um 

dos alunos se dirigiu ao professor e perguntou se poderia jogar um vidro vazio, ao 

que ele respondeu: “você não precisa perguntar tudo, algumas coisas você pode 

decidir” (professor 9). 

Podemos dizer que é parte integrante do processo de construção da liberdade 

a construção paralela da autonomia. Para o professor 2, “a autonomia e a 

independência fazem parte do método Waldorf desde o maternal...” 



208 
 

A vivência da liberdade descrita pelos professores Waldorf é percebida em 

suas falas... “o assunto e os modos de apresentação dos conteúdos, são escolhidos 

pelos professores em liberdade” (professor 3). “A Pedagogia Waldorf educa com 

amor, conduzindo para o bom, o belo e o verdadeiro... eles trabalham livremente e é 

isso que eles querem...” (professor 7). 

No que diz respeito aos alunos, a liberdade pode ser observada em vários 

momentos: 

Numa classe do 1º ano, as crianças entraram, sendo recebidas com aperto de 

mãos e começaram a movimentar a mobília de modo a formar túneis, pontes e 

brincaram animadamente; corriam, gritavam, livremente; estavam com sapatilhas o 

que parecia facilitar a brincadeira. Em outro momento, algumas crianças deixaram 

cair lápis, borrachas no chão e se arrastaram por baixo das carteiras como gatinhos 

brincando... foi um momento de descontração. 

Observamos ainda nas aulas, outro momento: ao voltarem do recreio, o 

professor pegou um livro e leu uma história, sobre as abelhas. Enquanto ouviam, as 

crianças desenhavam livremente sobre o que estavam ouvindo. 

“A educação tem a função de permitir aos sujeitos pedagógicos, a vivência de 

um processo que, independente do conteúdo tratado, seja em si uma experiência 

libertadora” (BACH, 2012, p. 223). 

A liberdade é um conceito não hegemônico em seus mais diversos aspectos; 

os entraves e as objeções sociais, materiais e históricos a essa conquista são 

evidentes a quem se ocupar com essa busca, quer seja no âmbito pessoal ou 

coletivo. Para Steiner, liberdade é a derradeira meta da evolução do ser humano, ou 

seja, o grau supremo de sua manifestação (STEINER, 2008b). 

Resta saber se, “no decurso de sua evolução, esse nível poderá ser atingido 

e como a educação pode contribuir para isso” (BACH, 2012, p. 81).  

Se for admitido que liberdade inspira um pulsar equilibrado, conectando 

estados tendentes à leveza e ao relaxamento, podemos supor que esta condição 

seja o contrário de estresse que, sabidamente, pode gerar tensão. Dessa forma, 

entendemos que o caminho para a liberdade carrega, implicitamente, um caminho 

para a saúde. Porém, a liberdade, no âmbito da Educação constitui-se em tarefa 

complexa, exigindo ainda um caminho longo de preparo para esse fim. 

 



209 
 

5.7.3.3 Sinais que revelam o autoconhecimento e as atitudes do professor 

Waldorf, como instrumentos de qualidade em suas atividades. 

 

Para Schneider (1982), no processo educacional institucionalizado, existe o 

ensejo para despertar a capacidade do pensar intuitivo latente nos professores. Mas 

para que isso aconteça, há necessidade de o professor se autoeducar 

(SCHNEIDER, 1982 apud BACH, 2012).  

Na Pedagogia Waldorf, “o corpo docente é mais que a soma dos professores; 

é a cabeça e o coração da escola” (LANZ 2000, p. 195). Sendo assim, desde a sua 

formação, ele é estimulado a desenvolver seu autoconhecimento e buscar seu 

crescimento pessoal, atualizando-se e engajando-se, segundo suas habilidades e 

preferências, em atividades sociais e culturais que o isentem de alienações. Cientes 

disso, os professores “acham que precisam se esforçar para melhorar sempre como 

professor”, porque “ao mesmo tempo que educa, o professor se autoeduca” 

(professor 2). 

Em sua trajetória, o professor “deve se fortalecer para auxiliar as crianças”, 

sabendo que “têm forte influência no aluno, especialmente quanto à sua saúde” 

(professor 4). 

Sabemos que, “o que se faz diante da criança, atua como elemento formador” 

(STEINER, 2013, p. 47). Nesse sentido, quando o professor adquire o conhecimento 

dessa Pedagogia, tende a realizar mudanças em suas atitudes cotidianas, como 

disse um deles: “graças à Pedagogia Waldorf ganhei mais saúde, aprendi a ter mais 

ritmo, sendo também um caminho de busca e crescimento” (professor 3). 

O professor Waldorf entende que sua atuação e sua postura têm forte 

impacto físico e anímico na criança. Essa pedagogia “exige do professor um trabalho 

interno, à procura de seu ponto de equilíbrio, inclusive em termos de saúde” 

(professor 5). Ele deve estar capacitado a perceber as reações dos alunos, ou 

mesmo os sinais de alterações físicas ou anímicas como palidez, confusão, 

inquietação, que, podem ser reflexo de sua própria atuação como professor (Steiner, 

2013). A partir de uma reflexão crítica, ao fazer sua autoavaliação, é possível 

realizar mudanças de atitudes e de procedimentos pedagógicos que se mostrem 

necessárias. Professores e alunos formam uma unidade... “As crianças também 

mexem no meu anímico” (e vice-versa), “quando não estou bem, as crianças não 

ficam bem, é muito nítido isso – a classe fica mais agitada”... (professor 4). 



210 
 

Em seu processo de autoeducação, o professor também despende esforços. 

Esse esforço para ensinar e aprender, “tem repercussões no interesse do aluno”, o 

que projeta “o esforço como exemplo” (professor 2). 

Dentre outras atitudes, pudemos verificar, na hora do lanche, que o professor 

não se furtava em comer alguns pedaços de frutas junto com os alunos, numa 

atitude de oferecer exemplo. 

Alunos e professores trocam, reciprocamente e a todo momento de seu 

cotidiano, possibilidades variadas de aquisições. O professor 7 disse que não é só 

um doador de energia, mas também um receptor: “as crianças doam sua energia 

para mim”. 

O aspecto relacional envolve a configuração social na realidade de uma 

escola Waldorf. Todos os atores e suas possíveis ligações compõem o tecido social 

formatado naquele espaço, portanto com chances de trocas entre todos (docentes, 

discentes, familiares, funcionários.). Nesse caminho, “o professor tem que saber que 

a criança está lhe dando a chance de se desenvolver – você é o educador de ti 

mesmo para educar a criança – talvez isso seja a verdadeira Pedagogia” (professor 

9). 

Como disse Steiner, o educador deve agir, no exercício de sua arte, como um 

jardineiro, que planta uma pequena muda e cuida dela para fazê-la crescer forte e 

sadia (STEINER, 2008a). Porém não podemos negar que esse procedimento 

comporta grandes aprendizados. Pode ser que seja “a criança quem está dando a 

oportunidade para o professor se desenvolver – é uma troca onde os dois lados 

crescem e se desenvolvem” (professor 9). Portanto, o professor, como condutor do 

período escolar em que o aluno lhe é confiado, se prepara também para “um grande 

crescimento como ser humano, ao fazer esse acompanhamento com os alunos” 

(professor 2). Durante o período no qual as crianças se encontram na escola, cada 

componente desta deverá contribuir, conforme seu tempo e suas capacidades, para 

um aprimoramento do funcionamento da escola. É fato que a convivência com os 

outros professores, os pais e os auxiliares dos outros departamentos que compõem 

a escola, pautados no fenômeno da transdisciplinaridade, pode disseminar um 

“conhecimento compartilhado na equipe que também gera um ambiente favorável ao 

crescimento” (professor 3). 



211 
 

“Verificar este ideal no âmbito docente, é perguntar por uma autoeducação, 

por uma postura individual preenchida de vontade própria de aprimoramento, intra e 

interpessoal” (BACH, 2012, p. 122). 

 
5.7.4 Indícios revelados na compreensão, no interesse e na participação dos 

pais para um trabalho mais efetivo na Pedagogia Waldorf 

 
Em vários momentos das entrevistas e das observações, foi possível 

identificar indicadores que sinalizaram a intensa participação dos pais, de forma 

efetiva, como parte integrante do processo educativo Waldorf. Foram sinais que se 

mostraram fundamentais na configuração da estrutura de manutenção e promoção 

de saúde dos educandos.   

 
5.7.4.1 Sinais que identificam a participação dos pais na manutenção e na 

promoção de saúde. 

 
No currículo da formação dos professores Waldorf já se encontram inseridas 

disciplinas específicas para subsidiar a relação com os pais dos alunos, pois eles 

têm papel fundamental nessas escolas (STEINER, 2013). 

O bom funcionamento de uma escola Waldorf se dá por uma atuação 

equilibrada do tripé formado por professores, pais e coordenação. Os pais assumem 

várias funções na escola. Em algumas delas, os pais são membros da associação 

mantenedora, onde encontram uma gama de atividades que podem ser 

desenvolvidas segundo suas habilidades e disponibilidade. É um trabalho voluntário, 

que se integra à administração geral da escola. A participação deles repercute na 

escola como um todo, que tende a se organizar com a singularidade do contexto 

onde está inserida, ensejando uma proximidade com a direção e os professores de 

modos que, “quando os pais têm dificuldades com as crianças, pedem orientação e 

os professores acolhem generosamente, com um olhar carinhoso... isso faz toda 

diferença nessa pedagogia” (professor 6). 

É fato comum, como observado, os pais trazerem e buscarem seus filhos na 

porta da sala de aula e aproveitarem esse momento para fazer perguntas ou tecer 

considerações com os professores sobre seus filhos. Eles conversam com o 

professor que lhes dá atenção, tratando-os com respeito. Nas três escolas 



212 
 

pesquisadas e, como nos foi informado, também acontecem na maioria das escolas 

Waldorf, várias atividades que auxiliam os pais no esclarecimento da própria 

pedagogia e/ou de outras questões desse ensino. Sob a orientação da direção, 

comissões formadas pelos próprios pais organizam  encontros, cursos e palestras. 

Também são eles que organizam excursões, bazares, ou outras atividades 

extracurriculares, dando suporte aos professores e à direção. 

Para os professores é “fundamental a presença e participação dos pais na 

escola, trabalhando juntos” (professor 5), para o desenvolvimento das atividades. 

Essa relação se estreita durante o período escolar, criando vínculos entre 

professores e famílias dos alunos que se expande até suas casas, configuram 

atitudes não somente de interesse pedagógico, como de afetividade: “... o trabalho 

com amor é uma das razões de os professores visitarem as casas das crianças; 

nessas ocasiões brincam juntos, jogam juntos, conhecem seus quartos, seus irmãos 

e irmãs e também podem observar de perto os pais e perceber como a família 

funciona... suas regras, posições, organização social, relações, etc. e isso é muito 

bom”, segundo o professor 7. 

A relação dos pais com a escola é uma atividade tão presente que, segundo o 

professor 2, “os pais que não participam parecem ‘envergonhar’ seus filhos, que 

pedem aos professores para falarem com seus pais, a fim de que eles se engajem 

nas atividades.”, o mesmo professor ressaltou: “esse contato estreito dos pais com 

os professores parece dar segurança aos pais, o que reverbera nos alunos.” 

Certamente, essa segurança tem implicações positivas nas relações de pais e 

filhos e destes com a escola, concorrendo para uma diminuição dos estados de 

estresse para todos os envolvidos. É sabido, segundo os conceitos que embasam a 

Salutogênese, de Antonovsky (1997), como atitudes de compreensão, manuseio e 

significado, auxiliam o impedimento do estresse, portanto, podemos considerar que 

essa relação seja um importante aliado na manutenção e na promoção de saúde 

dos educandos. 

De acordo com o que foi observado, a participação dos pais é um 

componente fundamental de todo o processo da educação Waldorf. Parece haver, 

por parte dos pais, uma identificação de sua visão de mundo com o que é oferecido 

na Pedagogia Waldorf. Não raramente, eles já têm certo conhecimento sobre a 

Antroposofia e o ensino dela derivado. Porém, pode suceder que a procura dos pais 

por essa pedagogia tenha outros motivos. 



213 
 

Por exemplo, alguns professores entrevistados nos contaram que alguns pais 

chegam à escola Waldorf para tentar resolver problemas dos filhos (de qualquer 

natureza) que não se adaptaram em outras escolas. As crianças, na maioria das 

vezes, conseguem fazer a adaptação, porém, como disseram alguns professores, 

mesmo que a criança apresente interesse em ficar na escola, alguns pais dizem que 

“não conseguem se adequar à sua filosofia”, por exemplo, “não conseguem 

organizar os ritmos de sono e vigília, permitem alimentação desregrada, o uso 

abusivo de computadores, videogames, celulares etc.” (professor 3) o que torna 

difícil a permanência nessas escolas. 

Alguns professores demonstraram preocupação com aqueles pais que, 

mesmo mantendo seus filhos na escola, admitem tais posturas, criando um dualismo 

que pode não ser saudável. “Como a criança convive com essa disparidade? Como 

ela processa isso internamente?” (professor 3). Essa é uma questão debatida 

frequentemente, porém de difícil solução no momento histórico da sociedade em que 

vivemos,em que a celeridade e a tecnologia ganham lugar de destaque, ‘cativando’ 

a muitos.  

É fato que o diálogo entre professores e familiares depende de uma série de 

matizes e do nível de envolvimento que os pais têm na educação de seus filhos. Por 

outro lado, “a maiêutica entre professor e familiares só é possível quando o ideal de 

autoeducação é assumido por ambos os lados” (BACH, 2012, p. 340). 

Na visão de Lanz (2000, p. 199), 

Do entrosamento das atividades dos pais e do trabalho pedagógico dos 

professores dependerá, em larga escala, o espírito que reina numa escola e 

o ambiente propício para a realização de suas metas. 

 
 



214 
 

6 SAÚDE E EDUCAÇÃO – UMA ESTREITA LIGAÇÃO 

6.1 Professores e médicos conduzem atividades sanadoras 
 

A interpretação dos dados obtidos nas entrevistas e nas observações revelou, 

nas atividades docentes, concernentes à aplicação da estrutura de ensino Waldorf, 

indícios que apontam um forte alicerce que dá suporte ao desenvolvimento saudável 

de seus educandos.   

Sabemos que, no momento da implantação da primeira escola Waldorf, ainda 

não se conhecia a medicina psicossomática, que encampa o orgânico e o psíquico, 

porém, para Rudolf Steiner já existia, decididamente, a relação entre Saúde e 

Educação, principalmente a questão dos efeitos fisiológicos da Educação e do 

ensino (HUECK, 2014). “Steiner coloca a saúde do ser humano no mesmo patamar 

de suas forças espirituais individuais” (MARTI, 2003, p. 9). Na Pedagogia Waldorf, 

“buscar saúde compreende tanto reconhecer a individualidade espiritual quanto 

estruturar o invólucro (físico, etérico, psíquico) para que a criança abrace suas 

forças individuais a fim de crescer e desenvolver-se”. (p. 9). 

Na antiguidade, a educação era vista como cura, ou seja, o processo de 

educar era equivalente ao processo de curar o ser humano.  

Segundo a visão de Steiner (2013, p. 120),  

para uma cosmovisão abrangente, o professor é um sanador do mesmo 

modo como o é um médico; os processos de cura aplicados pelo médico 

encontram-se apenas em um nível diferente, mas quanto à sua essência, 

são os mesmos que o professor emprega.  

Steiner várias vezes chamou a atenção para o fato de o pedagogo, até certo 

ponto, ser um curador como o é o médico, se partirmos de uma visão ampla do 

conhecimento do homem e do mundo. O médico que quer curar, no verdadeiro 

sentido, deve ter viva, em seu interior, a arte da educação em seu sentido mais 

amplo. Quem apreender essa relação estará seriamente apto a compreender o 

desenvolvimento humano e, em especial, o desenvolvimento infantil (WEGMAN; 

STEINER, 2001). 

Glöckler (2007, p. 8), no IV Congresso Kolisko, sobre Saúde e Educação, 

resume: “o processo educativo como um todo é um esforço contínuo para a 

conquista da saúde”. 



215 
 

Para isso, a pedagogia proposta precisa se basear em uma antropologia que 

expanda seus limites de abrangência, compreendendo princípios e práticas 

relevantes, potencialmente promotoras de saúde, como as sugeridas pela 

Pedagogia Antroposófica: a trimembração (Pensar, Sentir, Querer), a educação dos 

sentidos, os ritmos, o ensino artístico, entre outros (GLÖCKLER, 2007).  

Uma análise geral das observações evidencia tanto na estrutura física de uma 

escola Waldorf como na estrutura teórica que se faz presente na prática observada 

em sala de aula, vetores indicativos da coerência com a qual a Pedagogia Waldorf 

se ocupa, tendo em vista  a promoção de saúde de seus educandos. 

 “Promover a saúde não se esgota em medidas de combate a sintomas como 

na patogênese, porém torna-se o cerne de uma pedagogia pura que perpassa a vida 

cotidiana até a última fibra” (MARTI, 2003, p. 9). 

Isso equivale dizer que o aluno que está sob a ‘tutela’ de uma pedagogia, cuja 

intenção é o seu desenvolvimento integral como a Pedagogia Waldorf, precisa que 

haja um comprometimento desta, com a vida desses indivíduos em todos os seus 

âmbitos. 

As práticas observadas em classe pontuaram categoricamente a entronização 

das atividades consideradas “condutoras” da Pedagogia Waldorf – Pensar, Sentir e 

Querer. 

A caminho de seu desenvolvimento, o ser humano tem como metas principais 

a autonomia e a liberdade, quando e se lhe forem oferecidas condições rumo à 

percepção, qualidade intrínseca do Pensar, que acusa tal clareza.  

O ritmo e a forma impressos nessa empreitada podem acontecer por meio do 

processo educativo intra e extraescolar, fornecendo subsídios à configuração dos 

processos afetivos e relacionais, detentores das bases do Sentir humano, o que lhe 

confere identificações e significados. 

Munido de sua liberdade e autonomia, o ser humano identifica-se (ou não) a 

partir da apreensão dos significados e aciona a força motriz impulsionadora da 

vontade (Querer) ao engajamento, rumo às ações que o insiram na vida prática de 

seu cotidiano. 

Como propõe Steiner, o amor às próprias ações e a compreensão da vontade 

alheia configuram-se em metas para os homens livres (STEINER, 2008b). Somente 

quando se consegue inserir a força realizadora do Querer, identificada e 



216 
 

compreendida respectivamente pelo Sentir e pelo Pensar, a atuação assume o 

caráter humano e se transforma em engajamento verdadeiro e comprometido. 

As observações confirmaram que a trimembração Pensar, Sentir e Querer é 

prioritária porém, sua sequência é definida por cada professor. Alguns iniciam pelo 

Sentir, mas, a maioria deles, pelo Pensar. Não percebemos alterações quanto às 

respostas dos alunos ou aos movimentos da classe, quando foi empregada uma ou 

outra sequência.  

Sabemos que, na realidade, é a função que ativa o órgão, portanto, 

ao se trazer aos jovens, condições para um pensar que se estruture de 

modo coerente, estaremos ativando seu sistema cerebral na correta 

direção; assim como os sentimentos estimulam o sistema rítmico que 

formam a base para o sentir, e a vontade estimula o esqueleto e o sistema 

metabólico para o agir (GLOCKLER, 2007, p. 12). 

Um processo pedagógico que tem como prioridade o desenvolvimento 

igualitário e não dissociado dessas três categorias (Pensar, Sentir e Querer) que se 

impõem no comando da organização psíquico-fisiológica do ser humano, aponta 

para o cuidado e a coerência, alicerçando uma base segura para um 

desenvolvimento saudável. Todas as atividades docentes são dirigidas para esse 

fim. 

Como pudemos observar, no 3º ano, por exemplo, o aluno está vivendo um 

momento difícil - o encontro com seu próprio eu - o que lhe traz uma angústia típica 

desse período. É comum o choro fácil, a sensação de solidão; uma sensação de 

separação, que é acolhida pelo professor, consciente e conhecedor desse período, 

que vai auxiliá-lo a encontrar uma possível harmonização externa e interna. Nesse 

momento, o professor deve apresentar a história das transformações feitas pelas 

mãos do homem, evidenciando a possibilidade de manejo (manuseabilidade de 

Antonovsky) a partir das habilidades que podem ser desenvolvidas. Parece haver 

uma compreensão das direções que o ser humano precisa para atuar no mundo, por 

meio do fazer – por isso os alunos aprendem a fazer o preparo do terreno, até 

culminar na feitura do pão etc. Essas atividades demonstram subsidiar um 

sentimento de esperança, caracterizado pela segurança do ‘saber fazer’.  

Por intermédio das histórias, das ações dos homens e suas consequências, 

ensina-se como o homem lida em cada etapa do seu desenvolvimento, com 

as diferentes forças à sua disposição, para superar cada tipo de crise desde 

a puberdade (GLÖCKLER, 2007, p. 7). 



217 
 

 

A partir do 4º ano, quando o jovem já se sente pouco mais ligado à realidade, 

a atenção é dirigida às relações com os espaços físicos (em amplo sentido), pois 

agora ele precisa se ‘localizar’, e isso lhe é oferecido em todas as matérias, 

especialmente em geografia. 

As histórias, os textos e as atividades, estão a serviço desse trabalho. A 

tarefa da construção da casa é como trazer seu endereço, sua localização no 

mundo, contextualizado com a realidade (sua cidade, seu país, etc.). O despertar 

dessa sequência, que culmina em realização (fazer a casa), configura um impulso 

autônomo, personalizado e livre e parece conferir aos jovens um movimento interno 

que aponta uma compreensão do processo de responsabilidade que se inicia. 

Observamos que, acima de tudo, o professor de classe, responsável direto 

pela aplicação dessa pedagogia, tem um grande interesse em trabalhar com clareza 

(inteligibilidade de Antonovsky). 

Isso se traduz na forma como é conduzido todo o processo para se fazer algo 

em sala de aula, seja individual ou coletivamente, como uma pintura, por exemplo. 

As crianças são orientadas a se organizarem, formarem uma sequência de trabalho, 

arrumarem os espaços e materiais, ajudarem os companheiros, se necessário. Ao 

final, fazem o recolhimento e a limpeza dos materiais e dos espaços. Ressaltamos 

que esses processos e seu sequenciamento parecem ter sido ‘internalizados’ como 

parte de um aprendizado, que não diz respeito apenas à técnica de uma pintura, um 

desenho, um tricô ou qualquer outra atividade dirigida ao fazer. Observamos que há, 

nas atividades desenvolvidas voltadas ao “Fazer”, outros aprendizados que se 

mostraram presentes, concorrendo para uma organização interna. Se imaginarmos 

que essas são condições que impregnam o cotidiano desses jovens, isso pode 

significar um elemento positivo na vida do aluno e ser até mesmo diferencial num 

futuro trabalho como profissional. Essa é uma questão importante nas sociedades 

atuais onde o desemprego é um fator cada vez mais presente. Pesquisas 

informaram que, entre 2003 e 2006, a taxa geral de desemprego na Alemanha 

variou entre 10,5% e 11,7%. A taxa de desemprego registrada entre os alunos 

Waldorf nessa mesma época foi de 2% (BONHOEFFER, 2007 apud BACH, 2016, p. 

23). 

Nossas observações também apontaram a presença da arte, da estética, nas 

confecções das margens das folhas ou cadernos, na escolha das cores e formas e 



218 
 

no capricho do professor com letras e cores na lousa; tudo vivenciado com muita 

naturalidade. Tinha-se a impressão que aquilo se encontrava internalizado nas 

crianças, fazendo parte de seu cotidiano escolar, conduzido pelo exemplo do 

professor. 

Tal esforço se observou também no incentivo dado pelo professor à 

persistência do fazer de novo e fazer bem feito, até conseguir o melhor que a 

habilidade (segundo seu desenvolvimento) pudesse alcançar! Quer o aluno seja 

considerado aluno regular, quer seja o aluno com dificuldades de qualquer natureza, 

o desenvolvimento de cada um possui possibilidades que deveriam ser exploradas 

no sentido de se atingir seu ponto mais elevado, concorrendo para ampliar os 

sentidos e os significados em seus variados âmbitos.  

A apreensão do significado é um momento muito interessante em sala de aula 

– é o momento da compreensão. É perceptível essa transformação na fisionomia 

dos alunos.  

Caberia aqui um paralelo com a saúde: ao final de um tratamento, quando a 

saúde foi restabelecida, podemos observar, da mesma maneira, uma espécie de 

conquista, um crescimento abrangente, percebido no semblante dos indivíduos. 

“Pode-se dizer que a partir da aquisição de novas capacidades, passamos 

para níveis mais elevados, também, no âmbito da saúde” (GLÖCKLER, 2007, p. 5). 

 
6.2 Coerência gerando saúde 

 

Saúde e Educação no contexto mundial atual apresentam desafios e 

necessidades semelhantes, especialmente quando se aponta para o 

desenvolvimento sustentável, para a globalização do processo econômico e, 

principalmente, para o desenvolvimento de uma ética do saber e do amor ao 

próximo (ANTUNES; PERDICARDIS, 2010). Desde a tenra idade, os indivíduos são 

requisitados a estruturar em suas vidas o binômio saúde-educação de maneira a 

conquistá-lo e preservá-lo coerentemente. A educação, pautada no desenvolvimento 

da integralidade das dimensões humanas, faz da Pedagogia Waldorf uma 

plataforma, na qual a saúde pode evidenciar sua presença nas atividades do 

cotidiano escolar. 

A coerência na sistematização dessa pedagogia tende a conduzir, 

especialmente por meio dos ritmos, não a um engessamento imposto por regras, 



219 
 

mas à construção de uma ordem interna, o que leva os alunos a uma clareza dos 

tempos e dos movimentos. É por meio do ritmo que a criança se apropria do tempo 

e do espaço, sustentando suas relações no fluir da vida, o que, provavelmente, evita 

processos de estresse, que sempre se iniciam com tensão (ANTONOVSKY, 1997). 

O estado de tensão pode se originar da falta de compreensão, ou de clareza daquilo 

que está sendo solicitado, impedindo a correta mobilização para ser bem-sucedido 

na tarefa requisitada. O que se supõe é que, a partir da compreensão (clareza, 

inteligibilidade, pensar) daquilo que está sendo proposto, o passo seguinte é o 

movimento em direção à execução (manuseabilidade, mobilidade ativa, fazer). 

Assim, se consegue perceber um sentido (significância) para o que está sendo 

exposto e/ou proposto. 

Dessa maneira, nas escolas Waldorf, parece haver um caminho coerente que 

se percorre até o resultado final da tarefa. Essa organização interna, a nosso ver, 

base da segurança e da confiança, é trabalhada, pormenorizadamente, por meio dos 

instrumentos pedagógicos que guiam essa pedagogia, como observado nas 

atividades em sala de aula. 

Sugerimos, portanto, que esses instrumentos pedagógicos aqui explicitados: 

a clareza como os conteúdos são apresentados; o esforço e a gradação coerente do 

aprendizado para o fazer; o envolvimento adequado e contextualizado, dando 

sentido e significado às diversas atividades, sejam congruentes com as três 

características do Senso de Coerência quais sejam: a inteligibilidade, a 

manuseabilidade e a significância, bases que alicerçam a geração e promoção de 

saúde segundo a Salutogênese. 

Supomos que a Salutogênese esteja na origem da saúde, não só do corpo 

físico, como também do etérico, do anímico e do espiritual. A saúde é gerada a partir 

da ‘preparação’ das três características do Senso de Coerência que podem se 

relacionar com a Educação, da seguinte maneira:  

- Ter acesso ao conhecimento e à compreensão das coisas e do mundo em 

que vivemos: Inteligibilidade. 

- Utilizar talentos e habilidades, ou seja, praticar o que foi aprendido: 

Manuseabilidade. 

- Dar sentido às coisas e situações: Significância.  

Esses aprendizados têm origem na infância e na juventude, portanto, 

diretamente ligados à Educação. 



220 
 

Segundo esse conceito, as pessoas se mantêm sadias quando, ao 

compreender e perceber o sentido das coisas e situações, desenvolvem uma ação, 

uma ‘mobilização ativa’ para lidar com qualquer situação de vida (física ou 

emocional) (ANTONOVSKY, 1997). 

No que compete à escola, o professor Waldorf está imbuído de conhecimento 

para promover e orientar vivências e atividades dirigidas a dar um suporte 

abrangente (etérico, anímico e espiritual), tendo em vista evitar, ou minimizar, 

patologias do corpo físico, a saber: 

 O corpo etérico (vital) recebe suporte por meio de: 

- ritmos adequados (sono e vigília, alimentação, atividade, descanso,   

cuidados); 

- nutrição saudável (produtos naturais orgânicos e biodinâmicos); 

- estímulo da fantasia: contos e fábulas (dependendo da idade); 

- estímulo à sociabilidade: convivência – família / amizades / viagens; 

- estímulos positivos adequados. 

 O corpo anímico (psíquico) se alimenta de: 

- bons exemplos; 

- presença de honestidade nos adultos; 

- interesse amoroso pelo outro; 

- respeito e autonomia (da criança e do adulto); 

- conteúdos adequados à idade e ao desenvolvimento. 

 O corpo espiritual (Eu) está atrelado a: 

- relação com a própria identidade e propósitos; 

- percepção do ‘eu sou’: dá segurança e sentido à vida 

- perseverança: fazer bem feito / não desistir (força do Eu). 

“No nível do espírito, doença é a não identidade. A educação ajuda a criança 

a encontrar a sua identidade” (GLÖCKLER, 2007, p. 6). 

Como podemos perceber, os processos pedagógicos envolvidos no ensino 

Waldorf priorizam uma formação de seres humanos que convivam com seus 

semelhantes, numa relação de respeito, transparência, compreensão e 

solidariedade, atitudes potencialmente humanizadoras, que apontam para o bem-

estar e a qualidade de vida. Todos os processos condutores da qualidade de vida, 

bem-estar e, consequentemente, saúde, estão apoiados diretamente na qualidade 

da constituição do corpo vital ou etérico, cuja estrutura recebe energia e força de 



221 
 

todo entorno da criança (em amplo sentido), o que é cuidadosamente observado 

pelos professores, como essencialidade, nas atividades cotidianas das escolas 

Waldorf. 

Essa condição, potencialmente geradora e promotora de saúde, poderá se 

estender até a velhice, ou seja, ao se oferecer essa dinâmica de ensino na infância, 

existe uma grande chance de que essa atuação acompanhe toda a existência do 

aluno (STEINER, 2013). 

Essa é uma forte razão para os educadores se ocuparem com a saúde no 

período da infância e adolescência, pois não seria possível um trabalho dessa 

natureza nos corpos já enrijecidos dos adultos, menos ainda nos dos idosos. 

Guardadas outras circunstâncias, Steiner diz que, “o que foi aprendido, educado, 

não envelhece” (STEINER, 2013, p. 158). 

Com isso ele propõe que é possível construir uma flexibilidade física e 

psíquica, fruto de uma educação adequada, que mantém uma relação jovial e 

saudável com o outro e com o mundo. 

Para Steiner (2013, p. 158), “esse abismo que se criou nos tempos modernos 

entre a juventude e a velhice, de certa forma, tem origem na ignorância da utilização 

da corporalidade na idade mais avançada”. Quando os idosos sabem lidar com essa 

possibilidade, os jovens são seus primeiros admiradores, estabelecendo-se uma 

relação de aprendizado mútuo, pois a rigidez tanto física quanto psíquica, impede a 

possibilidade de o indivíduo se manter como um eterno aprendiz. 

A esse respeito, Steiner (2013) aconselha os professores Waldorf a educar de 

modo que a pessoa saiba como envelhecer. “Em algo como uma Pedagogia viva, 

temos a ‘ação recíproca’; aí, o anterior é elucidado pelo posterior” (STEINER, 2013, 

p. 160). 

Algumas pesquisas apontam para a qualidade de vida e a menor incidência 

de doenças crônicas em ex-alunos Waldorf, especialmente na Alemanha. Em um 

estudo realizado com 1.100 ex-alunos Waldorf na Alemanha, quando comparados 

com 1.700 graduados que nunca haviam estado em uma escola Waldorf (com idade 

entre 20 e 80 anos), a incidência de doenças crônicas como artrites, reumatismos, 

hipertensão e diabetes foi significativamente menor do que a média nacional alemã 

(cerca de 30%) (HUECK, 2014).  A pesquisa confirmou, ainda, nesses mesmos 

grupos, que outros sintomas também eram expressivamente menos frequentes nos 

ex-alunos Waldorf:  



222 
 

- perturbações de equilíbrio: (–) 45% 

- dores nas costas: (–) 20% 

- queixas gastro-intestinais: (–) 20% 

- insônia: (-) 30% 

Devemos levar em conta que essas diferenças foram verificadas 

independentemente dos comportamentos que pudessem promover saúde desses 

ex-alunos Waldorf, como: nutrição, esportes, tabagismo, álcool, lazer, etc, 

confirmando a influência específica do ensino (HUECK, 2014). 

Marti e Heusser (2006) do mesmo modo empreenderam uma estudo na 

Suíça, que dizia respeito a alergias. Foram comparadas 170 crianças de escolas 

públicas com 70 crianças de escolas Waldorf com idades entre 4 e 8 anos e o 

resultado pode ser verificado no Quadro A; 

Quadro A - Incidência de alergias 

Escolas Febre feno Eczema Asma 

Escolas Waldorf 2% 8% 5% 

Escolas Convencionais 18% 16% 11% 

 
Fonte: MARTI, Thomas; HEUSSER, Peter. Gesundheit vier- bis achtjähriger Kinder vor dem 
Hintergrund des familiaren Lebensstils. Eine retrospektive Querschnittstudie an Kindern aus Schulen 
in der Stadt Bern und Umgebung. In: (Ed.). Blickpunkt 10: Salutogenese – gesundheitsfördernde 
Erziehung an Waldorfschulen. Bern: Bund der Freien Waldorfschulen Presse, 2009.    

 

Vale ressaltar que, embora tenha sido constatado que houve a mesma 

incidência de ‘resfriados’ em ambos os grupos, as amigdalites e as otites, que 

costumam acompanhar os episódios de resfriados, ocorreram em menor número  

nas crianças Waldorf: apenas 10%, contra 95% das crianças de escolas públicas 

(MARTI; HEUSSER, 2006). É importante considerar que as crianças acompanhavam 

também o estilo de vida sugerido pelas escolas Waldorf; ou seja: foram 

amamentadas por mais tempo, raramente usaram antibóticos ou antipiréticos e 

receberam menos vacinas que o outro grupo. O estudo constatou também que 84% 

das crianças Waldorf não jogavam no computador e 64% não assistiam à TV, contra 

48% e 16% respectivamente no grupo de comparação. Ainda nesse estudo, 

verificou-se que 70% dos pais Waldorf tinham uma visão religiosa ou espiritual, 

contra 26% do grupo de comparação, o que, para os autores, evidencia que uma 



223 
 

orientação de vida espiritual pode ter favorecido a escolha de um método holístico 

de educação e um estilo de vida promotor de saúde (MARTI; HEUSER, 2006). 

Quando a participação dos pais é efetiva no acompanhamento dos filhos, na 

adesão às orientações recebidas nas escolas Waldorf, isso torna as diferenças entre 

alunos Waldorf, com respeito à sua saúde, ainda maiores (ALFVÉN, 2006). 

Algumas doenças psíquicas também foram investigadas. Os dados 

computados apontam diminuição da incidência em egressos Waldorf em relação à 

incidência de determinados distúrbios psíquicos na população geral alemã que é de 

16,2% (BACH, 2016, p. 52). 

Nos 871 ex-alunos Waldorf pesquisados, as fobias são 8,2%, o transtorno 

obsessivo compulsivo configura 2,6% e as psicoses, 0,5% (BUSSING, 2007 apud 

BACH, 2016, p.52). 

Na população alemã, fobias representam 16,2% dos distúrbios psíquicos; o 

transtorno obsessivo compulsivo – 3,8% -, e as psicoses, 2,4% (WITTCHEN; JACOB 

2012 apud BACH, 2016, p. 52). 

As escolas Waldorf estão enquadradas dentre as escolas com os mais baixos 

índices de violência nas comunidades onde estão inseridas. Isso, segundo Bach, é 

“fruto de uma comunidade docente que se uniu por um mundo melhor... um ser 

humano não se reduz a desempenho cognitivo; nesse quesito impera a competição. 

Uma escola com baixos índices de violência sabe educar o sentir e o querer” 

(BACH, 2016, p. 84). 

Embora as pesquisas sobre violência e saúde tenham acontecido em solo 

alemão (KFN, 2005 apud BACH, 2016), o que é compreensível por ser o berço da 

Pedagogia Waldorf, representando 10% do sistema educacional do país (BACH, 

2016), precisaríamos de um maior número de pesquisas em todos os demais países 

onde estão presentes essas escolas, para haver uma melhor avaliação dessas 

questões. Porém, os resultados são significativos: foram estudados 520 alunos entre 

14 e 15 anos de escolas convencionais e escolas Waldorf e a incidência de 

comportamentos ligados aos seguintes temas: bullying, agressões físicas, violência 

contra mulher, consumo de álcool e drogas, também foi menor, conforme mostra o 

quadro b. 

 

 



224 
 

Quadro B – Comportamentos de violência 

 Escola Waldorf Escola convencional  
(média) 

Bullying* 5,1% 12,2% 

Agressões físicas (1 a 4 atos)** 

Agressões físicas (5 ou + atos) 

7,8% 

1,7% 

18,3% 

4,3% 

Violência contra mulher*** 
(machismo) 

0,3% 5,3% 

Consumo de álcool**** 19,6% 22,5% 

Consumo de drogas****  
(ao menos 1x) 

2% 4,9% 

 
Fontes: *  (PFEIFFER, 2007, p. 2 apud BACH, 2016); ** (KFN, 2005 apud BACH, 2016); *** (ECSWE, 
2010, apud BACH, 2016); **** (BAIER, 2009, p. 105 apud BACH, 2016). 
 

Vale ressaltar que nos últimos itens (consumo de álcool e drogas) a pesquisa 

englobou também os alunos do ‘gymnasium’, o que equivale aos últimos anos do 

Ensino Médio de escolas tradicionais da Alemanha em conjunto com alunos Waldorf. 

Como podemos verificar, apesar de as escolas Waldorf apresentarem os 

menores índices nas pesquisas sobre violência, bem como um melhor estado de 

saúde tanto de alunos quanto de ex-alunos, elas não isentam ninguém de quaisquer 

outros processos ou acontecimentos. Em primeiro lugar, porque ela é pautada no 

princípio da liberdade e não tem, e nem pretende ter, um controle daquilo que é 

vivido pelas crianças e suas famílias, segundo suas condições intelectuais, 

socioeconômicas, religiosas etc.  

Se as escolas Waldorf atingem esses índices, “isso deve servir como 

fundamento para reflexões e debates na área da educação, da saúde, da sociologia, 

da psicologia, no sentido da discussão da qualidade de sociedade que almejamos” 

(BACH, 2016, p. 69). 

Torna-se oportuno lançar um olhar para as dificuldades que a Pedagogia 

Waldorf encontrou e encontra em seu caminho, seja no enfrentamento de 

preconceitos e juízos equivocados, seja no seu próprio modus operandi, ou por 

imposições sociais, históricas, políticas e econômicas.  

De um modo geral, na dimensão globalizada do mundo atual, há que se 

reconhecer a avalanche de transformações, em curto espaço de tempo, pelas quais 

estão atravessando pessoas e instituições, incluindo-se aí a Educação. A crise na 

Educação, especialmente no Brasil, atinge todas as esferas, da Educação Infantil ao 



225 
 

Ensino Superior, gerando debates, tentativas ou imposições. Enfim, atravessa-se um 

certo caos, a nosso ver desconfortável e complexo, porém com vistas a propostas 

mais abrangentes, em que se possam consagrar espaços para apreensão de 

formações com tendências mais humanizadoras, rumo a uma sociedade com mais 

coerência e clareza de propósitos. Esse é um momento difícil para as famílias 

fazerem escolhas quanto à educação escolar de seus filhos. 

Na Europa, especialmente na Alemanha, todas as escolas são financiadas 

pelo governo; portanto a escolha é feita livremente pelos pais, porém condicionadas 

ao número de vagas. Nas duas escolas Waldorf pesquisadas na Alemanha, havia 

lista de espera. Mesmo assim, se os pais optam por uma ou outra escola, não 

ficarão isentos do processo de crise pelo qual passa a educação em boa parte do 

mundo, pois o próprio mundo, e com ele, o ser humano, integram esse movimento. 

É certo que, sendo esse país o berço da Pedagogia Waldorf e, portanto, 

havendo ali um maior número dessas escolas, os pais alemães têm maior facilidade 

de acesso, se se decidirem por tal pedagogia. Mas, na própria Alemanha, alguns 

professores universitários (não os pesquisados) não veem com bons olhos essa 

pedagogia, criticando o modo como ela se organiza, apontando uma certa rigidez na 

maneira de conduzir o ensino, como já foi comentado. Entretanto, quando em 

debates com esses professores universitários, ficou evidente o pouco conhecimento 

que tinham sobre o tema, o que lhes parecia fazer mergulhar no senso comum com 

respeito ao referido conceito. Essa é uma postura também percebida no Brasil, 

quando o contato com a metodologia ainda não ganhou profundidade. Confunde-se 

cadência rítmica, horários, restrição de TV, computador, celular, etc, com rigidez.  

Ainda no que diz respeito à Alemanha, há que se retroceder historicamente 

para se tentar entender algumas posturas do povo alemão após o regime impositivo 

do nacional socialismo. Nas reuniões de discussão da pesquisa, pairava, em muitos 

comentários a respeito de Rudolf Steiner, um certo horror a tudo que pudesse 

remeter à rigidez, à predeterminação ou a outras lembranças semelhantes às 

submissões que esse povo vivenciou durante o referido regime. Parece haver uma 

irresistível comparação, guiada pelo medo e pela superficialidade do conhecimento 

das teorias de Rudolf Steiner, que nem sequer resvala nos ditames recitados pelos 

detentores daquela ideologia, se assim se pode chamar. Uma das muitas diferenças 

que se poderia enumerar seria: dentre outras convicções, o poder do nacional 

socialismo emergia de um ideal de ser humano, no qual a condição física assumia 



226 
 

uma categoria que lhe conferia superioridade, tratando-se, portanto, de um aspecto 

da forma, ou seja, uma condição externa dos indivíduos (ariano, branco, dotado de 

músculos etc.), que era ditada por outrem, também um vetor externo. 

Ao contrário, em Steiner, as propostas focam um desenvolvimento integral, 

que, além do físico, se constrói a partir do conhecimento e na mesma proporção, um 

desenvolvimento espiritual. Essa premissa remete todo o arcabouço teórico e prático 

para o espaço ‘interno’ dos indivíduos, onde vigem as qualidades humanas do 

Pensar, do Sentir e do Querer, ditadas pelo próprio Eu, como discutido amplamente 

neste texto.  

Portanto, o desenvolvimento pretendido tem a ver com liberdade e não 

propõe receitas ou dogmas, divergindo totalmente do nacional socialismo. 

Por certo, pode haver exageros em algumas escolas Waldorf que não 

conseguem fazer uma adaptação e orientação com coerência. As transições 

precisam ser paulatinas, quando necessárias, informando-se claramente aos pais os 

porquês das atividades e atitudes. Essa é uma autocrítica que deve vigorar em toda 

escola Waldorf, especialmente naquelas que buscam, no modelo alemão, sua 

pretensa excelência, desconsiderando seu próprio contexto, especialmente no 

Brasil. 

 

6.3 Crítica e autocrítica na Pedagogia Waldorf 

 

Queremos ainda considerar dois aspectos que, por não terem sido tema das 

entrevistas e não terem sido discutidos no espaço de sala de aula, não fizeram parte 

das interpretações. São comentários ‘colaterais’ que, a nosso ver, carregam 

aspectos críticos que merecem atenção.  

Um deles diz respeito à uma alta exigência requerida aos professores 

Waldorf. Entretanto, enquanto alguns professores expuseram que, às vezes, se 

sentiam  desvitalizados pela exigência do trabalho, outros, apesar de concordarem 

que a escola exija bastante, argumentaram que o professor, ao assumir essa tarefa, 

se envolve por ele mesmo, pois ele  gosta daquilo que faz, portanto, não 

concordaram que o trabalho retirasse vitalidade.  

Essa controvérsia, a nosso ver, não indica que possa existir uma exigência, 

específica da Pedagogia Waldorf. É verdade que o professor Waldorf é dedicado 



227 
 

àquilo que faz, empregando grande empenho nessa tarefa, o que deve ser comum à 

maioria dos professores. 

Porém, em discussões com a profa. Dra. Theda Borde na ASH, disse ela que 

o estresse dos professores em toda Alemanha, é um assunto que está ganhando 

cada vez mais espaço no campo da educação, tanto pelo absenteísmo quanto pelos 

custos que essa realidade está retirando dos cofres públicos, o que leva a discussão 

para o campo educacional geral.  

O outro aspecto se refere à queixa de um certo distanciamento da Pedagogia 

Waldorf em relação aos outros métodos pedagógicos. Quanto a isso, o professor 

Jonas Bach propõe o que ele chama de Pedagogia Waldorf crítica, “que teria como 

ponto de apoio principal, a idéia de autoeducação como tradução prática do 

embasamento epistemológico de Steiner” (BACH, 2012, p. 341). 

A Pedagogia Waldorf, segundo esse autor, encontra-se num momento 

histórico, quando a revisão dos resultados e da experiência acumulada está sendo 

reivindicada por pensadores que conhecem essa pedagogia: 

Em minha visão a nova geração de escolas e professores Waldorf precisa 

encontrar um modo de recriar esta educação por seus critérios dentro das 

necessidades de seus alunos no contexto social em que eles se encontram, 

tomando uma perspectiva crítica sobre as tradições Waldorf. Crucial para 

esta iniciativa é a questão do aprendizado sustentável do professor, no 

sentido de ser autogerado, autossuficiente, duradouro, ser direção e 

condução do professor. [...] eu uso a expressão aprendizado do professor 

para descrever os processos pelos quais os professores desenvolvem e 

sustentam seus conhecimentos profissionais, criam sua identidade 

profissional e contribuem para sua comunidade profissional (RAWSON, 

2010, p. 27 apud BACH, 2012, p. 342). 

Nesse caminho, é possível vislumbrar, como propõe Bach (2012), a 

possibilidade de ganho com o diálogo entre, por exemplo, Rudolf Steiner e Paulo 

Freire, admitindo-se, por um lado, que a teoria pedagógica de Steiner não seria 

autossuficiente e, por outro lado, que poderia abarcar outras ideias em 

interpretações isentas de preconceitos, fomentando coalizões e pesquisas 

abrangendo diversos pontos de vista. 

Em realidade, essas questões críticas não têm o objetivo de determinar o que 

deve ou não ser feito na Pedagogia Waldorf. A contribuição se dirige ao momento 

histórico pela qual passa a Ciência da Educação que, certamente, alcança a 



228 
 

realidade desse sistema de ensino, convidando as pessoas a pensar quais seriam 

as adaptações e/ou transformações possíveis e cabíveis, se assim se concluísse.  

Apesar de as teorias de Rudolf Steiner sofrerem ainda muitas críticas, 

estudiosos da Educação e do desenvolvimento humano contemporâneos, como o 

prof. Dr. Lothar Krappmann, ex-presidente do Instituto Max Planck de 

Desenvolvimento Humano, na Alemanha, apresentam algumas ideias convergentes 

com o pensamento steineriano. Em entrevista a nós concedida na Alemanha, o Dr. 

Krappmann que, por oito anos, integrou o Comitê dos Direitos da Criança da ONU 

refere que Steiner, já em sua época, apesar das críticas, deu importantes passos em 

direção ao desenvolvimento integral, tratando o ser humano não só como um ser 

cognitivo, mas olhando para suas capacidades criativas, seus desejos, interesses e 

seu cerne espiritual, conferindo-lhe a capacidade de perguntar, o que, segundo ele, 

dá segurança e indica o que a criança está buscando no seu entorno. Acentua ele 

que os direitos da criança criam uma base para o desenvolvimento integral, 

especialmente no tocante à saúde e à educação (Convenção das Nações Unidas 

sobre os Direitos da Criança: art. 28 e 29: direito à educação; art. 24: direito à 

saúde). 

Krappmann considera ainda, que a escola não é só um lugar para aprender, 

ela é uma comunidade de aprendizes, com toda a complexidade das 

individualidades que a compõe. Segundo ele, precisaremos gastar ainda muito 

tempo para aprender, como as pessoas podem aprender juntas (Berlin, 19 jul. 2016) 

(APÊNDICE F). 

A lucidez, a ética e as propostas de educação voltadas à justiça social 

concretizadas na fala desse mestre, além de espelharem as propostas de Steiner, 

defendidas neste estudo, coroaram, com honra, nossa passagem pela Alemanha. 

Faz-se mister explicitar,  

Steiner tem um modo peculiar de explorar os conceitos que exige uma 

dedicação prolongada para uma compreensão satisfatória do seu 

pensamento. Estes fatores revertem negativamente para a interpretação de 

seu pensamento quando as exigências de dedicação prolongada não são 

atendidas, ainda mais quando Steiner teve a audácia de reinserir os 

conceitos de alma e espírito na ciência não como subprodutos dos 

fenômenos fisiológicos ou das interações sociais, mas como instâncias 

autônomas. O longo tempo em que a ciência não lidou com os conceitos de 

alma e espírito também gerou hábitos reflexivos e lacunas que não 

conseguem ser suficientemente dinâmicos para o salto de compreensão 

necessário para apreender a proposta steineriana (BACH, 2012, p. 344). 



229 
 

  

“Que o amor, no trato daquilo que se quer tornar, desse modo, uma 

pedagogia humanizadora, que o amor queira tornar-se luz a iluminar as pessoas que 

têm o dever de zelar pela educação da humanidade” (STEINER, 2013, p. 166). 

 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 



230 
 

7 CONSIDERAÇÕES FINAIS 

A proposta da Educação Waldorf, em última análise, é habilitar crianças de 

diversas procedências a desenvolver capacidades necessárias para superar 

demandas e desafios do mundo contemporâneo. Segundo Easton (1997 apud 

GIRARDI 2015, p. 88),  

quanto mais avanço tecnológico uma sociedade alcança, mais os seres 
humanos necessitam estar cientes da necessidade de tornar-se um humano 
integral, caso contrário, eles não serão capazes de resistir às forças de 
desumanização.  

Esse autor sintetiza com clareza qual é o lugar que a Pedagogia Waldorf se 

propõe a atuar e o porquê dessa atuação. A grande preocupação de Steiner é com a 

formação de um ser humano integral, desviando-o tanto quanto possível do impulso 

materialista, potencialmente desumanizador que insiste em ganhar espaço tanto 

externa quanto internamente no caminho de desenvolvimento humano (STEINER, 

2008a).  

Sua proposta pedagógica encontra-se, no limite, com esse enfrentamento, 

insistindo em manter e promover um desenvolvimento humanizado, construindo 

participativamente, sob a mesma egrégora, o desenvolvimento saudável de seus 

educandos.  

Saúde e Educação tornam-se assim, uma unidade humanizadora, geradora 

de vida. Humanizar seria, portanto, um primeiro papel da Pedagogia Waldorf.  

O ser humano, apesar de nascer com esse título, –“nascemos humanos, mas 

isso não basta: temos também que chegar a sê-lo” (SAVATER, 2006, p. 29) – só se 

torna verdadeiramente humano, se aprender a ser humano. Suas características 

humanas são despertadas por outros seres humanos. O eu humano ganha espaço e 

percepção no decorrer do crescimento. Ele precisa de um modelo que o inspire e 

impulsione, daí a importância dos adultos que recebem, convivem e orientam esse 

pretendente a ser humano na construção de sua própria vida.  

Eigen (1997) comentando sobre a questão – o que é vida? – diz que essa 

talvez nem seja a pergunta correta, pois as coisas que designamos por ‘coisas vivas’ 

têm características excessivamente heterogêneas para permitir que essa única 

definição nos dê a noção da variedade contida no termo vida. “Entretanto, é 



231 
 

precisamente essa abundância, variedade e complexidade que são características 

essenciais da vida” (EIGEN, 1997, p. 18). 

A Pedagogia Waldorf tem a pretensão, como já citado, de preparar os 

indivíduos para essa complexidade – o viver. “A partir de suas particularidades, cada 

indivíduo parte em busca da solução do enigma da vida, ou seja, aquilo que, cada 

um conseguirá compreender daquilo que, em princípio, é incompreensível” 

(DILTHEY, 1992, tradução de MORÃO, 1997, p. 13).  

O desvendar dos enigmas da vida, apontando-lhe um sentido, é, a nosso ver, 

tarefa passível de ser abarcada pela educação intra e extraescolar.  

“A tarefa de definir a finalidade da vida é grande, sua importância é a 

configuração da existência humana e do valor da vida” (BACH, 2012, p. 75). 

...“E só se extrai vida, de onde existe vida...” (WOLF, 2000, p. 11). 

Quando se diz que a Pedagogia Waldorf é um sistema pedagógico ‘vivo’, 

temos que considerar a abrangência dessa afirmação. Há que se contextualizar a 

ideia num fluxo temporal, dinâmico e encampado por um sistema de pensamento 

distinto : a Antroposofia.  

A formação filosófica de seu criador, Rudolf Steiner, primeiro o impele a 

estruturar um sistema filosófico – a Antroposofia – que, como o próprio nome 

sugere, quer se ocupar da condição humana – o anthropos – com a sabedoria – 

sofia – que lhe é inerente, abarcando, tanto quanto possível, seus constituintes e 

desenvolvimentos, particularizados e/ou inseridos no contexto da evolução universal.  

Sob essa mesma égide, concebeu-se um novo ser, como uma mãe que dá 

vida a um filho amado. Essa gestação, engendrada por Steiner e seus 

colaboradores, a convite de Emil Mot, dono de uma fábrica de nome Waldorf-Astoria, 

trouxe à luz, em 1919, na Alemanha pós 1ª Guerra Mundial, na então pequena 

cidade de Stuttgart, a primeira escola, batizada com o nome do espaço que a 

acolheu: Escola Waldorf. 

Nascia uma nova concepção de ensino – a Pedagogia Waldorf –, destinada 

aos filhos dos operários dessa mesma fábrica, com a missão de auxiliar o 

desenvolvimento da vida, no tangente à educação escolar, com a ampliação, 

desenhada nos conceitos da Antroposofia, envolvendo a integralidade: corpo, alma e 

espírito. 



232 
 

Segundo seu criador, vida só pode ser pensada concretamente, se admitida a 

unidade dessas três categorias. Desde que um corpo físico (de qualquer natureza) 

ganhe processos (crescimento, regeneração, reprodução), é possível dizer que está 

presente ali a vida. Steiner (1997,1996, 2013) denomina essa qualidade de corpo 

vital ou etérico – o que já se pode constatar no reino vegetal. Quando a evolução 

sobe um degrau e desenvolve movimentos autônomos e sensações, chega-se ao 

componente anima –anímico, conferindo uma vida animada, o que foi atingido no 

reino ANIMA-L, onde se desenvolvem espécies, que agem e reagem igualmente, 

segundo suas sensações e instintos. A individuação, que traz consigo 

autoconsciência, arbítrio e possibilidade de liberdade, é alcançada com o 

acolhimento do EU (corpo espiritual), instância exclusiva do que Steiner denomina 

“reino humano”, onde a vida é uma realidade quadrimembrada: corpo físico, corpo 

etérico, corpo anímico e corpo espiritual (organização do Eu). 

Porém, essa constituição per se não insere o ser humano na vida das 

relações, das interações, das condições inerentes à vida do mundo externo, 

essenciais ao seu desenvolvimento. É preciso lançar mão de uma outra estrutura, 

habitante do mundo interno humano e, em certa medida, dele constituinte, que se 

responsabilize pela correta organização e desenvolvimento dos componentes 

estruturais da vida (quadrimembração), bem como pela sua conexão entre mundo 

interno e mundo externo. Estamos aqui nos referindo ao sistema, agora 

trimembrado, originado, a partir do corpo anímico: o Pensar, o Sentir e o Querer. A 

trimembração anímica, como propõe Steiner (1995, 1996, 2013), regente da vida 

dos pensamentos, sentimentos e desejos, é passível de ser intrinsecamente 

educada por meio de uma estrutura pedagógica formalizada, que inclua essa noção. 

É a partir daí que se projeta todo o desenrolar da vida das escolas Waldorf: 

formas, conteúdos, atividades, relações etc.  

A intenção é auxiliar os indivíduos no crescimento e no desenvolvimento dos 

referidos sistemas (quadrimembração e trimembração), considerados portadores da 

integralidade humana, conhecendo, profundamente, como e o que eles requerem, 

para que se possa atingir tal meta. Nela, deverá estar incluído um arcabouço de 

trabalho pedagógico, que conduza os educandos a um desenvolvimento saudável, 

ao encontro do seu sentido de vida e com ele, à sua atuação no mundo, engajando-

se socialmente com a bagagem humana que lhe foi acrescida, contribuindo, tanto 

quanto possível para uma cultura de paz e de desenvolvimento da humanidade. 



233 
 

“Não aprende a fim de acumular o aprendido como tesouro de sabedoria, mas 

sim para colocar o aprendido a serviço do mundo” (STEINER, 2007a, p. 22). 

Sim, o aprendizado é a meta, porém, seguindo a vertente que norteia o 

empenho da Antroposofia em todas as áreas de conhecimento: a vida prática em 

seus variados âmbitos. Ao focar a saúde, a seta aponta para o âmbito do organismo 

humano. 

No âmbito orgânico, a vida prática se apresenta de formas diferenciadas. 

“Não existe apenas uma forma de vida que flui através de nós” (STEINER, 1997, p.  

18). A vida, que organiza os sistemas orgânicos, assume características que podem 

ser agrupadas em sete processos vitais – respiração, aquecimento, alimentação, 

assimilação/segregação, manutenção, crescimento e reprodução – responsáveis por 

assegurar um funcionamento conjunto das operações sistêmicas, com a finalidade 

de manutenção da vida. Admitindo-se que a Pedagogia Waldorf seja, 

potencialmente, promotora de saúde e que saúde seja uma das condições inerentes 

à própria manutenção da vida, de certa forma uma configuração semelhante se 

encontra no desenrolar da proposta de ensino Waldorf, cujo paralelismo, 

metaforicamente, assumimos a seguir. 

Como propõe Steiner (1997), o primeiro processo vital que pertence a tudo 

que é vivo é a ‘respiração’ (mesmo diferente nas plantas e animais, ela está 

presente). É ela que aciona a relação mundo exterior e mundo interior, condição sine 

qua non para a vida. 

O segundo processo relacionado com a vida, é o ‘aquecimento’, (o calor), 

que, de certa forma, no ser humano, tem relação com a respiração, pois é pelas vias 

aéreas superiores que o ar é aquecido e distribuído a todo organismo através do 

sangue trocado nos pulmões. O calor é essencial para manter a vida. O espírito só 

vive no calor (STEINER, 2008a). 

Uma terceira maneira de manter a vida é a ‘alimentação’; tudo que é recebido 

por meio da alimentação tem papel fundamental na qualidade da funcionalidade da 

vida – a vitalidade. 

Esses três processos – respiração, aquecimento e alimentação –, se iniciam 

no mundo externo; porém existem ainda aqueles, gerados no interior do organismo, 

responsáveis pela transformação, pela metamorfose daquilo que foi recebido do 

mundo externo, afim de que possa ser ‘incorporado’ ao meio interno. 



234 
 

Por exemplo, após a alimentação, o organismo deve empreender certa luta 

interna (digestão), quando aquilo que interessa à nutrição será assimilado e o que 

não serve para esse fim sofre um processo de segregação, igualmente importante 

para a manutenção da vida. 

Após a segregação, o que foi assimilado ganha uma nova função vital: a 

manutenção. Para poder manter-se, a vida deve conservar e ampliar o que recebeu. 

Essa perspectiva aciona um outro processo vital: o crescimento. Tal condição dá 

ensejo ao processo que se torna vital, na medida em que gera a manutenção da 

vida de uma espécie: a ‘reprodução’ (STEINER, 1997). 

Segundo Steiner, “esses processos vitais, vivificam tudo” (1997,  p. 21) e se 

organizam de forma a propiciarem, assim como a vida, um fluxo em movimento. 

Metaforicamente, observemos como esses sete processos vitais podem estar, 

implicitamente, embutidos nas concepções e nas práticas de sistemas de ensino, 

como a Pedagogia Waldorf, produzindo efeitos de mesma natureza, ou seja, de 

vivificação, portanto diretamente relacionados à saúde. 

Quando se fala em respiração, na Pedagogia Waldorf, os ritmos representam 

nitidamente essa característica, já qualificada exaustivamente no texto: as trocas, os 

movimentos de contração e expansão observados nas atividades, o ritmo de sono e 

vigília etc., criam um processo respiratório. 

O processo do calor é vivido tanto nas atividades físicas, que não permitem 

que o aluno fique parado, sentado, só recebendo algo, mas oferece-lhe movimento 

desde os primeiros momentos da aula. O calor anímico também está presente no 

acolhimento, na afetividade, no respeito, tanto dos relacionamentos, como do próprio 

desenvolvimento, que abrange toda sua integralidade, sem reducionismos, 

especialmente no que diz respeito ao intelectualismo, que, per se, retira calor, 

podendo gerar tendências esclerosantes (doenças frias). 

Para a alimentação, a metáfora seria, por exemplo, os conteúdos e os modos 

de apresentá-los. Alimentação tem horários adequados, porções adequadas e 

qualidades adequadas para poder ser verdadeira nutrição. 

Os modos e os tempos para uma criança pequena se alimentar tornam-se 

diferentes, à medida que ela vai ganhando crescimento e desenvolvimento. O 

alimento deverá ser o mais orgânico e genuíno possível, produzido em solo fértil e 

vigoroso, de onde só se poderá haurir vida. Isso é o que se espera dos conteúdos e 

dos seus modos de apresentação, de forma a serem digeridos adequadamente, de 



235 
 

acordo com a maturação dos sistemas que lhes dão suporte, sendo incorporados e 

produzindo vida. 

Todo aprendizado não deixa de ser uma luta, não no sentido negativo, mas 

no sentido do embate que todo o organismo trava na adaptação para uma nova 

possibilidade, o aprender, cujo início se dá com a própria vida. Andar, falar e pensar 

são os primeiros enfrentamentos. Diz-se que, nos primeiros três anos de vida, se 

aprende mais que em todo restante da vida (LIEVEGOED, 1991, KÖNIG, 2011). 

Do aprendizado geral, assimila-se o essencial e aprende-se a segregar o que 

não convém. Tarefa complexa, que ganha contornos com o crescimento e com o 

desenvolvimento, tal qual acontece no organismo. 

O exercício paulatino da autonomia pode oferecer esse suporte, o que é 

trabalhado desde o ensino infantil nas escolas Waldorf, como afirmaram os sujeitos 

pesquisados. 

O que foi assimilado é aquilo que se transforma em vida, ou seja, passa a 

fazer parte do sujeito, é incorporado no fluxo de manutenção da vida, agora como 

qualidade intrínseca. Assim se comporta o conhecimento, nos seus mais variados 

âmbitos, explorados cotidianamente nessa pedagogia.  

Alimentada pelo conhecimento, a integralidade humana ganha estímulo para 

seu crescimento. As estratégias, a motivação e os vários ângulos em que são 

apresentados os conteúdos (ensino em épocas, por exemplo) pavimentam esse 

caminho, auxiliado de perto pela participação efetiva dos pais, nesse sistema de 

ensino, como constatado. 

Com o crescimento, nasce em tempo certo a capacidade de reprodução. 

Aqui, a metáfora com a Pedagogia Waldorf, seriam os frutos ou as consequências 

de um ensino integralizador que permite que sejam devolvidos ao mundo seres 

humanos saudáveis, capazes de transformar o que receberam, em capacidades 

pessoais de solidariedade, de criatividade, de comprometimento, de coragem e 

porque não dizer, de amor, alicerce da vida relacional, que tudo aquece e 

compartilha numa plataforma de humanização, pautada pela coprodução dialética e 

pela liberdade. 

Como dizia Paulo Freire,“... sendo fundamento do diálogo, o amor é também 

diálogo” (FREIRE, 1979, p. 95). 



236 
 

A nosso ver, Saúde e Educação encontram-se imbricadas tão acirradamente, 

que permitem que suas categorias sirvam de suporte e análise, uma da outra, onde, 

paradoxalmente, o binômio pode mesmo se expressar como uma unidade.  

Tanto Educação como Saúde são processos dinâmicos que se incorporam 

mutuamente, exigindo uma mobilização ativa (ANTONOVSKY, 1997), para 

assegurar o desenvolvimento dos sujeitos. A inércia e/ou inadequação de tempos e  

movimentos em ambas as categorias tendem ao ressecamento e esclerose, 

atributos contrários aos processos de vida / saúde. 

Por certo, a saúde do ser humano não está atrelada, unicamente, à sua 

educação formal. Desta, pode-se haurir, como explicitado, um alicerce ou um 

caminho que possibilita a construção cotidiana e corresponsável para essa meta.  

Saúde é um fenômeno clínico e sociológico vivido culturalmente, que se 

traduz num pilar essencial que alimenta o crescimento, a aprendizagem, o 

bem estar, a satisfação social, a produção econômica e a cidadania 

construtiva, constituindo-se como recurso fundamental de uma nação 

(MINAYO, 1994). 

A Organização Mundial da Saúde (OMS, 1997) preconiza que: saúde é um 

completo bem-estar físico, mental, social e espiritual, não apenas ausência de 

doença. Para alguns (HARLON, 1995), incluindo a nós mesmos, essa mais parece 

uma declaração de princípios e não propriamente uma definição de saúde. 

Interessa-nos pontuar a inclusão da categoria espiritual a partir dessa última revisão, 

apontando para a incorporação de dimensões humanas, antes alijadas desses 

círculos, cuja integração passa a admitir construções teóricas de caráter 

epistemológico (VASCONCELOS, 2009). 

Para Valla (2001), a inclusão da categoria espírito significa um avanço 

também para a Educação em Saúde, por elaborar a articulação da subjetividade e 

outras dimensões humanas, delineando interações entre educador e educando, 

reforçando o caráter de integralidade na Educação.  

A formação integral, como apresentada, é um processo complexo, que 

aciona, se bem dirigido, o autoconhecimento, que pode permitir espaços para o 

conhecimento do outro, numa autoeducação permanente, concorrendo para uma 

vida de discernimento, autonomia e engajamento social. 

Alves (2008) também argumenta sobre a necessidade de se pensar a 

formação de seres completos, que lidam com os outros, como legítimo Outro. 



237 
 

Porém, há que se indagar se seria suficiente, para uma proposta de vida saudável, o 

fato de se ter aprendido a respeitar o outro, cumprir com seus deveres, reivindicar 

seus direitos etc. 

É interessante observar a reflexão de Rolnik (1994), quando indaga, se o 

respeito ao outro e aos seus direitos como produto de uma consciência cidadã, 

construída, com a ajuda de uma educação formalizada, seria suficiente para acolher 

o outro em sua totalidade. Para a realidade vivida em países europeus, segundo o 

autor, essas condições não conseguem propiciar uma interação afetiva, 

predominando um distanciamento entre as pessoas, o que tem gerado um cotidiano 

de solidão, apatia e sensação de rejeição social, aproximando-se de estados 

potencialmente patológicos.  

Há que se agregar no processo educativo, de acordo com esse autor, as 

dimensões intuitivas –, sensorial e emocional – de forma integrada à razão, o que 

poderia ser traduzido por Pensar, Sentir e Querer, como entidades integralizadoras, 

para se alcançar uma determinada condição de qualidade de vida e saúde dos 

indivíduos. 

Nesse mesmo sentido, Sanfelice (2001) conclui seu artigo sobre Teorias de 

Educação, em que apresenta as duas teorias que, segundo ele, ainda hoje têm 

vigência e influência no campo da educação, a existencialista e a essencialista, 

citando Suchodolski (1978 apud SANFELICE, 2001, p. 155, grifos no original), que 

diz:  

... a concepção da “essência” humana não pode dar origem a uma 

existência do homem correspondente a esta “essência”; no entanto, nem 

toda a “existência” humana dá necessariamente origem à “essência” do 

homem. O que importa é facultar à vida humana condições e 

encorajamento, garantia e organização tais, que possa tornar-se base do 

desenvolvimento e da formação, base da criação da “essência” humana.  

 

Esses autores nos levam a refletir que talvez esteja havendo um movimento 

no campo da educação. “Há condições objetivas já produzidas, [...] para a 

construção de uma nova didática, que encarne as condições contemporâneas de 

existência da humanidade” (ALVES, 1995, p. 11). 

Mesmo não sendo nosso objeto de estudo, a visada que nos foi necessária 

para a composição desta pesquisa nos induz a avaliar as teorias de Educação com 

um sentimento, baseado na leitura de Carlo Ginzburg (1989), que cita um 



238 
 

movimento, denominado ‘a vontade da forma’ (Gestaltings – Willen), que pode 

ocorrer como processo imanente a uma época e que impregna uma atitude 

fundamental e idêntica do espírito num grande número de pessoas. 

Apesar de Ginzburg (1989) se referir ao campo das artes, a ideia parece 

caber no sentimento que ronda os pensamentos de homens e mulheres de nosso 

tempo, com respeito a uma série de vivências e atitudes, individuais e coletivas. 

Interessa-nos especialmente o campo da Educação, em que essa vontade parece 

apontar para a necessidade da abrangência das dimensões humanas, reclamadas 

no processo de ensino-aprendizagem, como constatado em vários textos de autores 

contemporâneos visitados (ALVES, 2008; AZEVEDO, 1968 apud PENNA, 2010; 

FREIRE, 1999; MATURANA, 1995; MORIN, 2000; ROLNIK, 1994; SUCHODOLSKI, 

1978; TEIXEIRA, 1989; VYGOTSKY, 1998). Há neles uma concomitância discursiva, 

que converge para o pensamento da integralidade. Porém, parece que, na prática 

em geral, ou não se concretizam os discursos, ou se restringem a um número 

reduzido de ações, pelo menos em nosso país. 

No Brasil, por exemplo, desde o Manifesto dos Pioneiros da Educação Nova 

(1932), o discurso da integralidade, abrangendo todas as dimensões humanas, 

encampa ideias e ideais que, a não ser na Escola Parque de Anísio Teixeira (1947) 

na Bahia (Centro Educacional Carneiro Ribeiro), embora com duração curta e muitas 

críticas, tenha sido conduzida à realização prática, (MARASCA; BOSCHETTI, 2016) 

parece não se ter fixado uma realidade educacional vigorosa nesse sentido. 

Não se trata de propagar a Pedagogia Waldorf como uma meta a ser atingida. 

Apenas se faz fundamental demonstrar que a integralidade é uma realidade nesse 

sistema de ensino, como se pôde verificar durante toda a pesquisa. Apoiados nessa 

base, os professores se encontram praticando essas concepções há 

aproximadamente 100 anos, portanto o discurso está realmente inserido na prática. 

Como já explicitado, essa pedagogia é passível de críticas e falhas, entretanto 

ela apresenta resultados que indicam que sua experiência tem contribuído para 

estimular a prática do processo de integralidade na educação. 

Vale pontuar ainda que nossa proposta de estudar a “Saúde na Educação”, 

baseada nos princípios da Salutogênese, talvez encontre nos defensores da 

Patogênese considerações críticas a respeito da possibilidade aqui apresentada, ou 

seja, a educação como possibilidade de promover saúde.  



239 
 

As representações de saúde hoje vigentes direcionam seus eixos para as 

questões hegemônicas do paradigma dominante, da patogênese, que vão desde 

conceituar doença como fatalidade e a saúde como questão médica, passando 

pelos desafios de se caminhar da prevenção para a promoção de saúde. Alguns 

ainda contradizem a ideia de saúde como uma coautoria, afirmando que nela estaria 

ausente a complexa cadeia de mediações que liga o sistema de saúde à sociedade. 

Enfim, essas são considerações frequentes, embora com algumas exceções, mas 

que, de certa forma, organizam as discussões sobre saúde em seu campo de ação, 

em que a educação, como retratada neste texto, não estaria contemplada como fator 

contribuinte, ou facilitador da manutenção e promoção de saúde. 

Nesse sentido, no máximo, podemos encontrar referências 

ao papel relevante da informação (em saúde), enquanto diálogo, que se 

dará no deslocamento da educação prescritiva e controladora, para a 

informação pró-ativa, e com direito à cidadania, destacando a necessidade 

de uma pedagogia dialogal proposta por Paulo Freire (TAVARES, 2005, p. 

1617). 

 

Porém, esse seria ainda um diálogo de informações sobre saúde, que, 

certamente, tem validade e relevância, mas cujo foco evoca, novamente, a 

Educação em Saúde e não Saúde na Educação – objeto deste estudo. 

A proposta deste estudo era confirmar a existência de possíveis congruências 

entre Saúde e Educação, usando para esse fim o novo conceito de saúde, a 

Salutogênese de Antonovsky (1997), e o conceito singular de educação, - a 

Pedagogia Waldorf de Rudolf Steiner, nascida em 1919. Acreditamos ter percorrido 

um caminho que permitiu explicitar essas congruências entre os dois conceitos que, 

assim como os conceitos de Saúde e Educação, encontram-se amalgamados, tanto 

em suas concepções quanto em suas práticas e intenções.  

Tanto a Pedagogia Waldorf como a Salutogênese apontam o mesmo norte, 

ou seja, o da formação integralizadora, computando-se a ampliação das dimensões 

humanas, convergentes em ambos os conceitos, como ficou constatado. 

Com a pesquisa empírica, consideramos ter atingido a meta de confirmar que 

uma proposta de ensino, como a Pedagogia Waldorf, se traduz em um ‘berço 

vigoroso’, onde se pode, com segurança, fazer crescer um desenvolvimento integral, 

resultando na saúde de seus educandos, pois a Salutogênese e seu fio condutor, o 



240 
 

Senso de Coerência, fruto de um aprendizado constante, mediado pelas orientações 

e oportunidades de compreensão, manejo e significado, ficaram explicitados na 

prática cotidiana nas escolas Waldorf pesquisadas. Outrossim, 100% dos 

entrevistados confirmaram que a Pedagogia Waldorf privilegia a saúde dos 

educandos. 

Manter e promover saúde é, portanto, uma possibilidade contida num sistema 

pedagógico de ensino institucionalizado – a Pedagogia Waldorf -, o que poderia 

encorajar outros sistemas de ensino a refletir sobre essa potencialidade. 

Talvez, a própria Educação, como uma ciência autônoma, tenha ainda um 

percurso para estruturar suas próprias demandas e ocupar seus próprios espaços, 

para exercer o trabalho didático de uma forma contemporânea, apoiando-se em 

situações originais, ...” formulando novas concepções de espaço e de arquitetura 

educacional”  (ALVES, 1995, p. 7). 

Como dizia Freire, “...o espaço pedagógico é um texto para ser 

constantemente ‘lido’, interpretado, ‘escrito’ e ‘re-escrito’...” (1999, p. 109). 

Do exposto, poderíamos concluir que o fenômeno da vida, em seu sentido 

amplo, implica necessariamente, saúde e educação. Esse binômio, entre outros 

requisitos, depende do olhar atento e amoroso de educadores e terapeutas nos 

diferentes momentos de sua práxis, no contato com grupos ou indivíduos, que os 

autoriza a perceber e decidir o que precisa ser feito nas mais diversas situações. 

Porém, ambos podem criar situações mais propícias, se estiverem impregnados do 

conhecimento da constituição integral humana e do real interesse em auxiliar o 

desenvolvimento das vidas a eles confiadas.  

Em última análise, podemos inferir do exposto que Saúde e Educação se 

relacionam estreitamente com integralidade e com coerência. Integralidade na 

Pedagogia Waldorf é vivência e realidade, por meio da qual se constroem a 

compreensibilidade (Pensar), as capacidades de manejo (Querer) e de conferência 

de significados (Sentir), componentes de um movimento edificador de coerência, 

configurando-se, portanto, como um ensino salutogênico.  

De uma forma abrangente, o estudo nos sugeriu que a própria questão social 

pode ser considerada uma questão educacional, a qual pode decidir os rumos da 

saúde individual e social sustentáveis, anexando definitivamente a Educação à 

Saúde. 



241 
 

Refletindo sobre todo aprendizado haurido no decurso de nosso trabalho, 

somos inclinados a concordar com Bühler (1987) e sua proposta de que a 

elaboração de um Pensar dirigido com abrangência, abarcando os fenômenos 

truísticos e altruísticos, assomados ao suporte igualitário das dimensões 

integralizadoras do Sentir e do Querer, “tem forte significado não somente para a 

saúde física e anímica dos indivíduos, mas para todo o organismo social” (p. 22). 

A educação tomada como um caminho para a saúde, poderia criar 

paulatinamente, juntamente com outras organizações e instituições, uma nova 

ordem social, no sentido de estruturar mudanças nas vias do adoecer ou 

permanecer saudável. Haveria talvez uma revolução no campo da saúde, pois se 

isso representasse a diminuição dos estados patológicos, os profissionais seriam 

obrigados a voltar-se para a manutenção e promoção de saúde, exatamente o que 

pede o novo conceito da Salutogênese. Essas atitudes, quando implementadas, 

poderiam gerar um incremento na saúde da população, atendendo a uma melhor 

qualidade de vida e com isso, uma nova ordem social: mais escolas com interesse 

em metodologias voltadas a contemplar a integralidade, potencialmente promotora 

de saúde, poderia significar menos hospitais, medicamentos etc., o que implicaria 

um impacto em diferentes âmbitos das sociedades, incluindo-se aí a economia.  

Este trabalho ainda nos suscitou uma inquietude no sentido de averiguar se, e 

como, a formação em Pedagogia Waldorf poderia se relacionar com a formação do 

Senso de Coerência em seus professores. Esse é um tema que pretendemos 

realizar em um próximo passo. Com o aprofundamento do estudo sobre o Senso de 

Coerência, fomos despertados pela importância da sua relação direta com a 

formação do Sistema Imunológico. Isso nos levou a refletir como ele pode ser 

afetado profundamente pela formatação do Senso de Coerência, cujo resultado 

pode se constituir numa espécie de inprint anímico com repercussões diretas para a 

saúde dos indivíduos. Essa é uma hipótese interessante que merece ser analisada 

com maior profundidade especialmente por se manifestar na evolução do próprio Eu 

humano que também é representado pelo sistema imunológico. Gostaríamos ainda 

que outras possibilidades de pesquisas fossem estimuladas a partir deste texto, 

concorrendo para que a realidade ‘Saúde na Educação’ ganhasse ainda maior 

compreensão, espaço e abrangência epistemológica. 

A filosofia de Steiner expressa na Pedagogia Waldorf e, profundamente 

arraigada em Goethe, nos propõe que a profundidade interior e a objetividade 



242 
 

exterior se assomem na produção de uma cultura humana, em que devem florescer 

os esforços rumo ao futuro e à continuidade ininterrupta da civilização (STEINER, 

2008b). 

Considerando que o Eu humano é quem de verdade aprende, e quem, de 

verdade se cura, finalizamos com a proposição de Hassauer (1987) que sintetiza, a 

nosso ver, quais atributos o Eu necessita em seu percurso terreno: 

 
 

 

Com respeito recebemos, como comunidade humana, a alma 

espiritual proveniente do cosmo; com amor pelo seu ser, 

aceitamo-la em nosso meio, acompanhamo-la protetoramente 

em seu subsequente caminho na Terra, afim de, depois de 

anos, quando estiver adulta, com liberdade, podermos 

dispensá-la.  

 
 
 
Rudolf Steiner resumiu este processo de cuidados e ação 

pedagógica com as seguintes palavras:  

 
Receber com respeito, 
 
Educar com amor, 
 
Dispensar com liberdade. 
 

                                         (HASSAUER, 1987, p. 100, grifos nossos) 
  

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 



243 
 

 

 

 

 

 

Nosso verdadeiro papel, 

como educadores, é 

o de facilitadores 

na remoção de 

dificuldades. 

Cada criança traz 

das regiões divinas 

algo de novo para o mundo, 

e é nossa tarefa como educadores a 

remoção dos obstáculos físicos e 

psíquicos do seu caminho, 

de forma a permitir que 

seu espírito adentre 

a vida em total 

liberdade. 

 

  

(STEINER, 1951, p.68) 



244 
 

REFERÊNCIAS 

ALFVEN, Tobias.  et al.. Allergic diseases and atopic sensitization in children related 
to farming and anthroposophic lifestyle--the PARSIFAL study. Allergy, v. 61, n. 4, p. 
414-21,  2006.    
 
ALM, Johan. S.  et al.. Atopy in children of families with an anthroposophic lifestyle. 
Lancet, v. 353, n. 9163, p. 1485-1488,  1999.    
 
ALMA-ATA. Conferência Internacional sobre cuidados primários de saúde; 6-12 de 
setembro 1978; Alma-Ata; USSR. In: (Ed.). BRASIL. MINISTÉRIO DA SAÚDE, 
SECRETARIA DE POLÍTICAS DE SAÚDE, PROJETO PROMOÇÃO DA SAÚDE. 
Declaração de Alma-Ata; Carta de Ottawa; Declaração de Adelaide; Declaração 
de Sundsvall; Declaração de Santafé de Bogotá; Declaração de Jacarta; Rede 
de Megapaíses; Declaração do México. Brasília (DF): Ministério da Saúde, 1978.  
p.15.   
 
ALVES, Gilberto. L. Nasce uma nova Instituição Educacional. Intermeio, v. 1, n. 1, 
p. 6-17,  1995.    
 
ALVES, Nilda. Currículo, Docência e Escola. Revista Espaço do Curriculo, João 
Pessoa, PB,  2008.  Disponível em: < 
http://periodicos.ufpb.br/ojs/index.php/rec/article/view/3594/2932 >. Acesso em: 24 
dez 2015. 
 
ANTONOVSKY, Aaron. Helth, stress and coping.  San Francisco: Jossey-Bass, 
1979. 
 
______. Unraveling the mystery of health – How people manage stress and stay 
well. First Edition.  San Francisco, California: Inc. Publishers, 1988. 
 
______. Aaron. Salutogênese: Zur Entmystifizierung der Gesundheit.  Tubingen: 
Dgvt-Verlag, 1997. 
 
ANTUNES, Ricardo. C. P.; PERDICARIS, Antonio. A. M. Prevenção do câncer.  
Barueri, SP: Manoli, 2010. 
 
ARAÚJO, Ulisses. F. Escola, democracia e a construção de personalidades morais.  
Educação e Pesquisa, v. 26, n. 2, p. 91-107,  2000.    
 
BACH, Jonas. J. Educação ecológica por meio da estética na Pedagogia 
Waldorf. 2007. 241f. Dissertação de Mestrado - Programa de Pós-Graduação em 
Educação, Universidade Federal do Pananá, Curitiba, 2007. 
 
______. A Pedagogia Waldorf como educação para a liberdade: reflexões a partir 
de um possível diálogo entre Paulo Freire e Rudolf Steiner. 2012. 414f. Tese / 
Doutorado - Programa de Pós-Graduação em Educação, Universidade Federal do 
Paraná, Curitiba. 
 



245 
 

______. Como vivem os alunos Waldorf.  Curitiba: Lohengrin, 2016. 
 
BECKER, Peter. Seelische Gesundheit als protective Personlichkeitseigenschaft. 
Eitschrift fur Klinsche Psychologie, v. 21, n. 1, p. 64-75,  1992.    
 
BENGEL, Jürgen; STRITTMATTER, Regina; WILLMANN, Hildegard. What keeps 
people healthy? The current state of discussion and the relevance of Antonovsky´s 
Salutogenic Model of health. Federal Centre for Health Education (FCHE): 
research and practice of health promotion. Bundeszentrale für gesundheitliche 
Aufklärung, Köln, Alemanha, v. 4,  1999.    
 
BERKMAN, Lisa F.; BRESLOW, Lester. Health and Ways of Living: the Alameda 
Country Study.  New York: Oxford University Press, 1983. 
 
BETHENCOURT Francisco; CURTO Diogo R. Notas de Apresentação. In: 
GINZBURG, C. (Ed.). A Micro-História e outros ensaios. Rio de Janeiro: Difel, 
1991. p. xi.   
 
BOGDAN, Robert C.; BIKLEN, Sari K. Investigação qualitativa em educação 
Matemática: uma introdução à teoria e aos métodos.  Lisboa: Porto Editora, 1994. 
 
BORELLI, Cristina C.; SERAFIM, Maria C. A Educação Terapêutica e Terapia Social 
como ferramenta importante no trabalho junto a crianças e jovens portadores de 
necessidades especiais. Revista Humanum, v. 2, p. 4-5,  2013.    
 
BORYSENKO, Joan. Stress, Coping, and Immune System. In: MATARAZZO, J. 
D.;WEISS, S. M., et al. (Ed.). Behavioral Health: A Handbook of Health 
Enhancement and Disease Prevention. New York: Wiley, 1984.  p. 248-260.   
 
BRASIL. Lei nº 9.394, de 20 de dezembro de 1996. Estabelece as diretrizes e 
bases da educação nacional. Brasília: Casa Civil, 1996. 
 
________. Projeto Promoção da Saúde. As Cartas da Promoção da Saúde / 
Ministério da Saúde, Secretaria de Políticas de Saúde, Projeto Promoção da 
Saúde. Brasília: Ministério da Saúde, 2002. 
 
BUDDEMEIER, Heinz. Jogos eletrônicos e realidade virtual: desafio ao bom-
senso na educação. São Paulo: Antroposófica, 2010.  
 
BÜHLER, Walther. Forças curativas do pensar. In: BÜHLER, W. (Ed.). Higiene 
Social. São Paulo: Associação Beneficente Tobias, 1987. (Folheto 104).   
 
BURKHARD, Gudrun. Tomar a vida nas próprias mãos. 6. ed. São Paulo: 
Antroposófica, 2016. 
 
BUSS, Paulo. M. Promoção da saúde e qualidade de vida. Ciência e Saúde 
Coletiva, v. 5, n. 1, p. 163-177,  2000.    
 
CANNON, Walter. B. "Voodoo" Death. American Anthropologist, v. 44, n. 2, p. 
169–181,  1942.    



246 
 

CARVALHO, Sérgio R. Saúde coletiva e promoção de saúde: sujeito e mudança.  
São Paulo: Hucitec, 2005. 
 
CIARANELLO, Roland; LIPTON, Morris. Panel report on biological substrates of 
stress. In: G. R. E.; EISDORFER, C. (Ed.). Stress and human health. New York: 
Springer., 1982.  p. 189-254.   
 
COHEN, Frances. Coping. In: MATARAZZO, J. D.; MATARAZZO, J. D. et al. (Ed.). 
Behavioral Health: A Handbook of Health Enhancement and Disease 
Prevention. New York: Wiley, 1984.    
 
DANTAS, Rosana A. S. Adaptação cultural e validação do Questionário de 
Senso de Coerência de Antonovsky em uma amostra de pacientes cardíacos 
brasileiros. 2007. 115f. (Livre Docência) - Escola de Enfermagem da Universidade 
de São Paulo, Ribeirão Preto. 
 
DESLANDES, Suely F. O Projeto de pesquisa como exercício científico e artesanato 
intelectual. In: MINAYO, M. C. D. S.; DESLANDES, S. F. et al. (Ed.). Pesquisa 
Social: teoria, método e criatividade. Petrópolis, RJ: Vozes, 2012.  p. 31-60.   
 
DIAS, Lucinda. Problemas de Aprendizagem. Procedimentos pedagógico-
terapêuticos nas dificuldades de encarnação.  São Paulo: Antroposófica, 1995. 
 
DILLON, Katleen M.; MINCHOFF, Brian; BAKER, Katherine. H. Positive emotional 
states and enhancement of the immune system. Int J Psychiatry Med, v. 15, n. 1, p. 
13-8,  1985.    
 
DILTHEY, Wilhelm. Teorias das concepções de mundo.  São Paulo: Edições 70, 
1972. 
 
DLUGOSCH, Gabriele. E. Modelle in der Gesundheitspsychologie. In: 
SCHWENKMEZGER, P.; SCHMIDT, L. (Ed.). Lehrbuch der 
Gesundheitspsychologie. Stuttgart: Enke, 1994.  p. 101–117.   
 
DONATO, Ausonida. F.; ROSEMBURG, Cornélio. P. Algumas ideias sobre a relação 
educação e comunicação no âmbito da Saúde. Saúde e Sociedade, v. 12, n. 2, p. 
18-25, jul./dez. 2003.    
 
DRAPER, Ron. Perspectives on health promotion. A discussion paper. Canadian 
Public Health Association, Ottawa, 1995. 
 
DUFRENNE, Mikel. Estética e Filosofia. São Paulo: Perspectiva, 1972. 
 
EIGEN, Manfred. O que restará da Biologia do século XX? In: MURPHY, M. P.; 
O´NEILL, L. A. J. (Ed.). O que é vida? 50 anos depois. Especulações sobre o 
futuro da biologia. São Paulo: UNESP, 1997.    
 
FALTERMAIER, Toni. Gesundheitsbewußtsein und Gesundheitshandeln.  
Weinheim: Beltz, 1994. 
 



247 
 

FOUCAULT, Michel. Vigiar e punir. 41. ed. Petrópolis, Rio de Janeiro: Vozes, 2013. 
 
FRANKE, Alexa. Zum Stand der Konzeptionellen und empirischen Entwicklung des 
Salutogenesekonzepts. In: A. ANTONOVSKU (Ed.). Salutogenese. Zur 
Entmystifizierung der Gesundheit. DT. Erweiterte Herausgabe Von A. Franke. 
Tubingen: dgvt, 1997.  p. 169-190.   
 
FREIRE, Paulo. A pedagogia do oprimido. 58. ed. Rio de Janeiro: Paz & Terra, 
2014. 
 
GIL, Antonio. C. Métodos e técnicas de pesquisa social. 6. ed. São Paulo: Atlas, 
2010. 
 
GINZBURG, Carlo. Sinais: raízes de um paradigma indiciário. In: GINZBURG, C. 
(Ed.). Mitos, emblemas e sinais. São Paulo: Cia. das Letras, 1989.  p. 177.   
 
GIRARDI, Olivia. T. M. The Four Principles of the United Nations Convention on 
the Rights of the Child, and Waldorf School Practice: A Critical Comparison of 
Two Holistic Approaches to Protecting and Educating Children. 2015. 137 f. - 
Dissertação (Mestrado em Arts) - Childhood Studies and Children´s Rights  FB 
Erziehungswissenschaft und Psychologie, Freie Universität Berlin, Alemanha. 
 
GLÖCKLER, Michaela. Salutogênese. Org: COSTA, E. M. G. São Paulo: Liga dos 
Usuários e Amigos da Arte Médica Ampliada, 2003.  
  
______. Pedagogia e cosmovisão. In: Palestra Congresso KOLISKO, 4., 2007, 
Guanajuato, México.  Federação das Escolas Waldorf no Brasil - (Periódico n. 32). 
 
GOETHE, Johann. W. V. A metamorfose das plantas. 3. ed. São Paulo: 
Antroposófica, 1997. 
 
GOMEZ, Romeu. A análise de dados em pesquisa qualitativa. In: MINAYO, M. C. S. 
(Ed.). Pesquisa social: teoria, método e criatividade. 18. ed. Petrópolis: Vozes, 
1994.  p. 67-80.   
 
GUTIERREZ, M. Perfil descriptivo-situacional del sector de la promoción y educación 
en salud: Colombia. In: AROYO, H. V.; CERQUEIRA, M. T. (Ed.). La Promoción de 
la Salud y la Educación para la Salud en America Latina: un Analisis Sectorial. 
Puerto Rico: Editorial de la Universidad de Puerto Rico, 1997.  p. 114.   
 
HARLON, John. J. Principles of public health administration. 2. ed. Saint Louis: 
Mosby, 1995. 
 
HASSAUER, Werner. O nascimento da individualidade, a gênese humana e a 
moderna obstetrícia.  São Paulo: Antroposófica, 1987. 
 
HILDEBRANDT, Gunther.; MOSER, Maimilian; LEHOFER, Michael. Chronobiologie 
und Chronomedizin: Biologische Rhythmen: medizinische Konsequenzen.  
Stuttgart: Hippokrates-Verlag, 1998. 
 



248 
 

HOFMANN, Erhard. Alltag und Ekstase an der Studiobühne.  2017.  Disponível 
em: <http://www.themen-der 
zeit.de/content/Alltag_und_Extase_an_der_Studiobuehne_Pa.2098.0.html >. Acesso 
em: 19 abr 2017. 
 
HUECK, Christoph. J. Salutogenese – gesundheitsfördernde Erziehung an 
Waldorfschulen.  Blickpunkt Nr. 10. Bund der Freien Waldorfschulen: Hamburg, 
2014. 
 
HUSEMANN, Friedrich.; WOLFF, Otto. A imagem do homem como base da arte 
médica.  São Paulo: Associação Beneficente Tobias, 1984. 
 
JEMMOTT, John. B. Psyconeuroimmunology: The New Frontier.   American 
Behavioral Scientist, 1985. 
 
KALIKS, Bernardo. A trimembração do organismo humano. In: MARASCA, E. (Ed.)  
Revista Humanum, São Paulo, v. 3, p. 7-9,  2015.     
 
KAPLAN, Robert. M. The Connection Between CLinical Health Promotion and Health 
Status: A Critical Overview. American Psycologist, v. 39, n. 7, p. 755-165,  1984.    
 
KARLSSON, Ingela.; BERGLIN, Eva.; LARSSON, Pär. A. Sense of coherence: 
quality of life before and after coronary artery bypass surgery--a longitudinal study. J 
Adv Nurs, v. 31, n. 6, p. 1383-92, Jun 2000.    
 
KIECOLT-GLASER, Janice K.  et al.. Psychosocial enhancement of 
immunocompetence in a geriatric population. Health Psychol, v. 4, n. 1, p. 25-41,  
1985.    
 
KINDT, Ricarda; ZDRASIL, Tomás. Class teachers worldwide first results of a 
survey.  2016.  Disponível em: < http://www.erziehungskunst.de/en/article/waldorf-
worldwide/class-teachers-worldwide-first-results-of-a-survey/ >. Acesso em: 13 Fev 
2016. 
 
KÖHLER, Henning. Toda criança tem o direito de ser tal qual ela é. Periódico n. 4. 
FEWB, p. 3-4, Ago. 2002.    
 
KÖNIG, Karl. Os três primeiros anos da criança.  São Paulo: Antroposófica, 2011. 
 
LANGIUS, Ann; BJORVELL, Hjödis. Coping ability and functional status in a Swedish 
population sample. Scand J Caring Sci, v. 7, n. 1, p. 3-10,  1993.    
 
LANZ, Rudolf. A Pedagogia Waldorf: caminho para um ensino mais humano. 7. ed. 
São Paulo: Antroposófica, 2000. 
 
LAZARUS, Richard S.; FOLKMAN, Susan. Stress, appraisal, and coping.  New 
York: Springer, 1984. 
 
LEAVEL, Hugh; CLARK, Edwin. G. Preventive medicine for the doctor in his 
community.  New York: McGraw-Hill, 1965. 



249 
 

 
LEFEVRE, Fernando; CAVALCANTE, Ana Maria. Promoção de saúde – a negação 
da negação.  Rio de Janeiro: Vieira & Lent, 2004. 
 
LEFF, Henrique. Epistemologia ambiental.  São Paulo: Cortez, 2002. 
 
LEVORLINO, Solange A. Escola Promotora da Saúde – um projeto de qualidade 
de vida. 2000. 167 f. Dissertação (mestrado) -  Universidade de São Paulo, São 
Paulo. 
 
LIEVEGOED, Bernard. Fases da vida: crises e desenvolvimento da 
individualidade. 2. ed. São Paulo: Antroposófica, 1991. 
 
________. Desvendando o crescimento: as fases evolutivas da infância e da 
adolescência.  São Paulo: Antroposófica, 1996. 
 
LIMA, Vera L. G. P.  et al.. Helth promotion, helth education and social 
communication in helth: specifies, interfaces and intersections. Promotion & 
Education: international Journal of Helth Promotion and Education, v. 7, n. 4, p. 
8-12,  2000.    
 
LUZ, Madel T.; BARROS, Nelson F. Racionalidades médicas e práticas 
integrativas em saúde – estudos teóricos e empíricos.  Rio de Janeiro: 
UERJ/UNICAMP/LAPACIS, 2012. 
 
MARASCA, Elaine. Os doze sentidos. In: MARASCA, E. (Ed.). Revista Humanum. 
São Paulo, v.3, p. 28-30, 2015.   
 
MARASCA, Elains; BOSCHETTI, Vania R. Primeiro o Primário: A Educação 
Elementar no Brasil no Ideário de Anísio Teixeira. Série-Estudos. n. 43. v.21. 
set/dez 2016. 
 
MARTI, Thomas. Uma pedagogia que promove saúde. Federação das Escolas 
Waldorf no Brasil, n. 11, p. 6-17, out. 2003.    
 
MARTI, Thomas; HEUSSER, Peter. Gesundheit vier- bis achtjähriger Kinder vor dem 
Hintergrund des familiaren Lebensstils. Eine retrospektive Querschnittstudie an 
Kindern aus Schulen in der Stadt Bern und Umgebung. In: (Ed.). Blickpunkt 10: 
Salutogenese – gesundheitsfördernde Erziehung an Waldorfschulen. Bern: 
Bund der Freien Waldorfschulen Presse, 2009.    
 
MASLOW, Abraham. Motivation und Persönlichkeit.  Hambrug: Rowohlt Verlag, 
1999. 
 
MATURANA, Humberto R.; VARELA, Francisco. G. A árvore do conhecimento: as 
bases biológicas do entendimento humano.  Campinas: Workshopsy, 1995. 
 
MCALLEN, Audrey. Método Extra Lesson: recursos especiais em Pedagogia 
Waldorf . São Paulo: Antroposófica, 2005.v.1 - Fundamentos. 
 



250 
 

MCHORNEY, Collen. A.; TARLOV, Alvin. R. Individual-patient monitoring in clinical 
practice: are available health status surveys adequate? Qual Life Res, v. 4, n. 4, p. 
293-307, Aug 1995.    
 
MENEGHEL, Ana Lúcia P. D. C. Uso de eletrônicos em excesso atrasa 
desenvolvimento infantil, diz Unicamp. Campinas, SP: G1 GLOBO, 29 set. 2016. 
Disponível em: < http://g1.globo.com/sp/campinas-regiao/noticia/2016/09/uso-de-
eletronicos-em-excesso-atrasa-desenvolvimento-infantil-diz-unicamp.html >. Acesso 
em: 29 jun 2017. 
 
MINAYO, Maria Cecília S. O desafio do conhecimento: pesquisa qualitativa em 
Saúde.  São Paulo: Hucitec-Abrasco, 1994. 
 
MOLON, Susana I. Subjetividade e constituição do sujeito em Vigotsky. 1. ed. 
São Paulo: EDUC, 1999. 
 
MORAES, Wesley. A. Salutogênese e auto-cultivo: uma abordagem 
interdisciplinar: sanidade, educação e qualidade de vida.  Rio de Janeiro: Instituto 
Gaia, 2006. 
 
MORIN, Edgar. Os sete saberes necessários à educação do futuro. 2. ed. São 
Paulo: Cortez, 2000. 
 
NISTA-PICCOLO, Vilma.; MOREIRA, Wagner. Esporte para a saúde nos anos 
finais do ensino fundamental.  São Paulo: Cortez, 2012. 
 
NISTA-PICCOLO, Vilma. L. Uma análise fenomenológica da percepção do ritmo 
na criança em movimento. 1993. 227f. - Tese (Doutorado) - Faculdade de 
Educação. Universidade Estadual de Campinas, Campinas. 
 
NOACK, Horst R. Salutogenese: Ein neues Paradigma in der Medizin? In: 
BARTSCH, H. H.; BENGEL, J. (Ed.). Salutogenese in der Onkologie. 
(Tumortherapie und Rehabilitation. Freiburger Beiträge hrsg. von H.H. Bartsch). 
Basel: Karger, 1997.  p. 88-105.   
 
NUNES, Luís A. S. O sentido de coerência: operacionalização de um conceito que 
influência a saúde mental e a qualidade de vida. 1999. - Dissertação (Mestrado em 
Saúde Pública).  Escola Nacional de Saúde Publica, Universidade Nova de Lisboa, 
Lisboa, 1999. 
 
NUTBEAM, Don. Health outcomes and health promotion - defining success in health 
promotion. Health Promotion Journal of Australia: Official Journal of Australian 
Association of Health Promotion Professionals, v. 6, n. 2, aug. 1996.    
 
NYAMATHI, Adeline. M. Sense of coherence in minority women at risk for HIV 
infection. Public Health Nurs, v. 10, n. 3, p. 151-8, sep. 1993.    
 
PADOVAN, Beatriz. Método Padovan de reorganização neurofuncional.  Vila 
Velha: Above publicações, 2013. 
 



251 
 

PAPALIA, Diane E.; OLDS, Sally. Desenvolvimento humano.  Porto Alegre: 
Artmed, 2000. 
 
PEDROSA, José Ivo S. Promoção de saúde e educação na saúde. In: CASTRO, A.; 
MALO, M. S. (Ed.). SUS: ressignificando a promoção da saúde. São Paulo: 
HUCITEC/OPAS, 2006.  p. 77-95.   
 
PELICIONI, Maria Cecília. F. Helth promotion, helth education and social 
communication in helth: specifities, interfaces and intersections. Promotion & 
Education: International Journal of Helth Promotion and Education, v. 7, n. 4,  
2000.    
 
PENNA, Maria L. Fernando de Azevedo. Fundação Joaquim Nabuco, Recife: 
Massangana, 2010. 
 
PENTEADO, Regina Z.; SEVILHA, Emilse A. M. Fonoaudiologia em Saúde Pública / 
Coletiva: compreendendo prevenção e o paradigma da promoção da Saúde. 
Distúrbios da Comunicação, v. 16, n. 1, p. 107-116, abr. 2004.    
 
PERLATTO, Ronaldo. A biografia humana. In: MARASCA, E. (Ed.). Revista 
Humanum, São Paulo: v. 3, p. 10-11, 2015.   
 
RADIL-WEISS, Tomas. Men in extreme conditions: some medical and psychological 
aspects of the Auschwitz concentration camp. Psychiatry, v. 46, n. 3, p. 259-69, Aug 
1983.    
 
REIGOTA, Marcos. A floresta e a escola: por uma educação ambiental pós-
moderna.  São Paulo: Cortez, 1999. 
 
ROLNIK, Suely. Cidadania e alteridade: psicólogo, o homem da ética e a reinvenção 
da democracia. In: SPINK, M. J. P. (Ed.). A cidadania em construção: uma 
reflexão transdisciplinar. São Paulo: Cortez, 1994.  p. 157-176.   
 
ROMANELLI, Rosely. A. A arte como procedimento de ensino na Escola Waldorf.  
In: REUNIÃO ANUAL DA ANPED, 33., Caxambu – MG,  2010.  Disponível em: < 
http://33reuniao.anped.org.br/33encontro/app/webroot/files/file/Trabalhos%20em%20
PDF/GT24-6061--Int.pdf. >. Acesso em: 17 ago. 2016. 
 
ROSENTHAL, Gabriele. Pesquisa social interpretativa: uma introdução. 5. ed. 
Porto Alegre: Edipucrs, 2014. 
 
RUF, Bernd. Destroços e Traumas. Embasamentos antroposóficos para 
intervenções com a Pedagogia de Emergência.  São Paulo: Antroposófica, 2014. 
 
SANFELICE, José. L. Epistemologia e teorias da educação. Revista de Educação 
PUC – Campinas, Campinas, v. 8, p. 7-14, jun. 2001.    
 
SAVATER, Fernando. O valor de educar.  Lisboa: Dom Quixote, 2006. 
 



252 
 

SCHAFFNER, Benz A Elaboração de uma aula de educação física na Pedagogia 
Waldorf. Pedagogia Waldorf, São Paulo, p. 30-36, out. 2003.    
 
SCHWARTZ, Gary E. The brain as a health care system. In: STONE, G. C.;COHEN, 
F., et al. (Ed.). Associates, Health Psycology – a Handbook: Theories, 
Applications, and Chalenges of a Psycological Approach to the Health Care System. 
San Francisco: Jossey-Bass, 1979.    
 
SETZER, Valdemar. W. Meios eletrônicos e educação: uma visão alternativa. 3. 
ed. São Paulo: Escrituras, 2005. 
 
SNOW, John. On the Mode of Communication of Cholera. 2. ed. London: 
Churchill, 1855. 
 
SOBO, Elisa. J. Salutogenic Education? Movement and Whole Child Health in a 
Waldorf (Steiner) School. Med Anthropol Q, v. 29, n. 2, p. 137-56, Jun 2014.    
 
SOLOMON, G. F. The Emerging Field os Psychoneuroimmunology. Advances: 
Journal os the Institute for the Advancement of Health, v. 2, p. 6-19,  1985.    
 
SPITZER, Manfred. Vorsicht Bildschirm! Elektronische Medien, Gehirent – 
Wicklung, Gesundheit und Gesellschaft.  Stuttgart: Ernest Klett Verlag, 2005. 
  
STEBBING, Lionel. Understanding your child.  Sussex: New Knowledge Books, 
1962. 
 
STEINER, Rudolf. Les bases spirituelles de l´education. Paris: Triades, 1951. 
  
________. Verdade e ciência: prelúdio a uma filosofia da liberdade.  São Paulo: 
Antroposófica, 1985. 
 
________. Linhas básicas para uma teoria do conhecimento na cosmovisão de 
Goethe.  São Paulo: Antroposófica, 1986. 
 
________. A arte da educação I: o estudo geral do homem, uma base para a 
pedagogia.  São Paulo: Antroposófica, 1995. 
 
________. Antropologia Meditativa - contribuição à prática pedagógica. 1ª Ed. 
São Paulo: Antroposófica, 1996. 
 
________. Os doze sentidos e os sete processos vitais.  São Paulo: 
Antroposófica, 1997. 
 
________. O conhecimento dos mundos superiores. 7. ed. São Paulo: 
Antroposófica, 2007a. 
 
________. O portal da iniciação. 2. ed. São Paulo: Antroposófica, 2007b. 
 
________. O desenvolvimento saudável do ser humano.  São Paulo: FEWB, 
2008a. 



253 
 

 
________. A filosofia da liberdade - fundamentos para uma filosofia moderna.  
São Paulo: Antroposófica, 2008b. 
 
________. A prática pedagógica segundo o conhecimento científico espiritual 
do homem.  São Paulo: Antroposófica - FEWB, 2013. 
 
________. A Metodologia do Ensino e as condições de vida do educador.  São 
Paulo: Antroposófica, FEWB, 2014. 
 
SURTEES, Paul G.  et al.. Mastery, sense of coherence, and mortality: evidence of 
independent associations from the EPIC-Norfolk Prospective Cohort Study. Health 
Psychol, v. 25, n. 1, p. 102-10, Jan 2006.    
 
SUTHERLAND, Ralph W.; FULTON, Jane. Health Promotion. In: SUTHERLAND, R. 
W.; FULTON, M. J. (Ed.). Health Care in Canada. Ottawa: CPHA, 1992.  p. 
161-181.   
 
SUASSUNA, Lívia. Pesquisa Qualitativa em Educação e Linguagem: histórico e 
validação do paradigma indiciário. Perspectiva, Florianópolis, v. 26, n. 1, jan/jun.,  
2008. 
 
TAVARES, Maria de Fátima. L. Resenha. Caderno de Saúde Pública, v. 21, n. 5, p. 
1612-1619, set/out. 2005.    
 
TEIXEIRA, Anísio. Educação não é privilégio. Revista Brasileira de Estudos 
Pedagógicos, v. 70, n. 166, p. 435-462,  1989.    
 
TREFZER, Thomas. A contribuição da aula de educação física para o 
desenvolvimento humano – I Parte. Pedagogia Waldorf, n. 12, p. 26-35,  2003.    
 
TREICHLER, Rudolf. Biografia e Psiqué.Graus, distúrbios e enfermidades da vida 
anímica. 1.ed. São Paulo: Melhoramentos, 1988. 
 
UNESCO. Pedagogia Waldorf: catálogo para a exposição. In: REUNIÃO DA 
CONFERÊNCIA INTERNACIONAL DE EDUCAÇÃO DA UNESCO, 44.,1994, 
Genebra.  Alemanha: Freunde der Erziehungskunst Rudolf Steiners, 3-8 de outubro 
de 1994. 
 
VALLA, Victor V. O que a saúde tem a ver com a religião. In: VALLA, V. V. (Ed.). 
Religião e cultura popular. Rio de Janeiro: DPLA, 2001.  p. 113-139.   
 
VASCONCELOS, Eynard. M. Espiritualidade na educação popular em saúde. 
Cadernos CEDES, v. 29, n. 79, p. 323-333,  2009.    
 
VAZ, Henrique C. D. L. Antropologia filosófica I.  São Paulo: Loyola, 1991. 
 
VYGOTSKY, Lev. S. A formação social da mente: o desenvolvimento dos 
processos psicológicos superiores. 6. ed. São Paulo: Martins Fontes, 1998. 
 



254 
 

WALLERSTEIN, Nina. Powerlessness, Empowerment, and Health: Implications for 
Health Promotion Programs. American Journal of Health Promotion, v. 6, n. 3, p. 
197-205, jan. 1992. 
 
WEDGE, Marilyn. A disease called childhood: why ADHD became an american 
epidemic.  New York: Avery, 2015. 
 
WEGMAN, Ita; STEINER, Rudolf. Elementos fundamentais para uma ampliação 
da arte de curar - Segundo os conhecimentos da Ciência Espiritual.  São Paulo: 
Antroposófica, 2001. 
 
WEGNER, Paul. Aus dem Unterrichtsfach computertechnik. Grziehungskunst, v. 
55, n. 1, p. 41-50,  1981.    
 
WHO, The World Health Report - Conquering, suffering, enriching humanity, 1997. 
 
WIECHERT, Cristof. A fantasia – II parte. São Paulo: Federação das Escolas 
Waldorf no Brasil, 2003. (Periódico n. 12). 
 
WINSLOW, Charles E. The untilled fields of public health. Science, v. 51, n. 1306, p. 
23-33,  1920.    
 
WOLFF, Angela C.; RATNER, Pamela A. Stress, social support, and sense of 
coherence. West J Nurs Res, v. 21, n. 2, p. 182-97, Apr 1999.    
 
WOLFF, Otto. O que comemos, afinal?  São Paulo: Antroposófica, 2000. 
 
YAARI, Josef. D. Os doze sentidos: o sentido vital e o sentido da vida.  São Paulo: 
ProLíbera, 2011. 
 
YAZBEK, André C. 10 lições sobre Foucault. 6. ed. Petropolis, Rio de Janeiro: 
Vozes, 2015. 
 
 
  



255 
 

ANEXO A – Curriculum do Seminário Waldorf de São Paulo  
 
 

 
    Fonte: Federação das Escolas Waldorf do Brasil – Parte 1 

 
 
 



256 
 

ANEXO A – Curriculum do Seminário Waldorf de São Paulo  

 
 

 
 

     Fonte: Federação das Escolas Waldorf do Brasil – Parte 2 
 



257 
 

ANEXO B – Alice Salomon Hochschule – Berlin – University of Applied 

Sciences 

 
 



258 
 

Anexo C – Certificado de Pesquisa Internacional 

 
 
  



259 
 

APÊNDICE A – Modelo da Carta de Autorização das Escolas 

 
 

DECLARAÇÃO 
 

A Escola XXXXXXXXXXXXXXX, situada na  XXXXXXXXXXXXXXX, declara 

para os devidos fins que não vê obstáculo de qualquer natureza, inclusive ética, 

quanto à presença em sala de aula, da pesquisadora Elaine Marasca Garcia da 

Costa para desenvolvimento de sua pesquisa intitulada “Saúde na Educação: 

indícios de congruências entre Salutogênese e Pedagogia Waldorf” dentro do 

Programa de Pós-Graduação em Educação da Universidade de Sorocaba (Uniso), 

pois estamos cientes dos objetivos da pesquisa e que a mesma está dirigida às 

atividades docentes, excluindo qualquer abordagem aos alunos.  

 

Local , ____/ ____/____. 

 

Atenciosamente, 
 
 

_________________________________ 

Nome 
Função 
Documento 
 
 
 
 
 
 
 
  



260 
 

APÊNDICE B – Modelo do T.C.L.E. 

Termo de Consentimento Livre e Esclarecido 
  

O Sr.(a) está sendo convidado(a) a participar como voluntário(a)desta pesquisa. A 
sua participação não é obrigatória, e, a qualquer momento, poderá desistir e retirar 
seu consentimento. Sua recusa não trará nenhum prejuízo em sua relação com o 
pesquisador (a) ou com a Instituição.  

O Sr.(a) receberá uma via original deste termo onde constam o telefone e 
endereço do pesquisador(a) responsável e equipe de pesquisa, podendo tirar 
dúvidas do projeto e de sua participação. 

 

TÍTULO DA PESQUISA: “Saúde na Educação: indícios de congruências entre 
Salutogênese e Pedagogia Waldorf” 

PESQUISADOR(A) RESPONSÁVEL: Elaine Marasca Garcia da Costa 

ENDEREÇO: Rua Sete de Setembro, 792 /34 

TELEFONE: (15) 32321276 

 

EQUIPE DE PESQUISA:  

Profa. Dra. Vilma Leni Nista-Piccolo 

ENDEREÇO: Rod. Raposo Tavares, Km 92,5 - Vila Artura – CEP 18023-000. 
Sorocaba/ SP 

TELEFONE: (15) 2101 7082 

 
Prof. Dr. Jonas Bach Jr 
ENDEREÇO: Rua Harry Delmonte Janz, 245 – Mossunguê – CEP 81210-290 – 
Curitiba/PR 
TELEFONE: (41) 96238101 
 

OBJETIVOS DA PESQUISA:  

- Observar, analisar e interpretar práticas pedagógicas vivenciadas nas Escolas 
Waldorf, voltadas ao desenvolvimento do Pensar, Sentir e Querer como potenciais 
portadores do processo de saúde em atividades docentes. 
- Identificar as várias dimensões da saúde, observando a proposta do novo conceito: 
a Salutogênese (ANTONOVSKY, 1997) e suas interfaces com a Promoção da 
Saúde. 
- Observar possíveis aproximações do conceito do Senso de Coerência, fio condutor 
da Salutogênese, com os conceitos de cosmovisão de Rudolf Steiner (2000), 
promovidas no cotidiano escolar.  
- Associar os conceitos de Pensar, Sentir e Agir, segundo a cosmovisão de Rudolf 
Steiner e sua Antropos-sofia (RUDOLF STEINER, 2000) com as práticas docentes 
vividas na Pedagogia Waldorf. 



261 
 

- Verificar atividades pedagógicas do cotidiano escolar com foco nessas premissas 
pautadas nas instâncias teórico-práticas do método por ele instituído – a Pedagogia 
Waldorf. 
- Discutir se uma praxis docente norteada pelo método pedagógico Waldorf pode ser 
Salutogênica. 
 
PROCEDIMENTOS DO ESTUDO:  

a) entrevistas com professores  

b) observações de atividades desenvolvidas 

c) Aplicação do Questionário do Senso de Coerência (QSOC) versão 13 

questões. 

RISCOS E DESCONFORTOS: Caso seja detectado algum constrangimento por 
parte dos professores ou alunos, será instaurado um procedimento de apoio 
psicológico e/ou exclusão da referida classe, ou apenas desse professor, se ele 
assim o desejar, nessa pesquisa. 
BENEFÍCIOS: Os benefícios da pesquisa se dirigem à conscientização da atuação 
docente e do método pedagógico escolhido, como potenciais portadores de um 
desenvolvimento saudável dos educandos. Conhecer o desenvolvimento humano e 
a prontidão a ele atrelada, pode nortear ritmos, atitudes e atividades condizentes, 
patrocinando, ainda que implicitamente, um caminho para a saúde. A constatação 
de práticas docentes promotoras de saúde no cotidiano escolar pode fundamentar 
novas atividades pedagógicas. 
CUSTO/REEMBOLSO PARA O PARTICIPANTE: O participante não terá nenhuma 
despesa e também não receberá nenhuma remuneração 

CONFIDENCIALIDADE DA PESQUISA: Será preservada a identidade dos 
pesquisados 

 

Assinatura do Pesquisador Responsável:  

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 



262 
 

Consentimento de participação da pessoa como sujeito 

 

Eu,      , RG     , CPF      , declaro que li as informações contidas no Termo 
de Consentimento Livre e Esclarecido do projeto intitulado “Saúde na Educação: 
indícios de congruências entre Salutogênese e Pedagogia Waldorf”, que tem como 
pesquisador(a) responsável Elaine Marasca Garcia da Costa e equipe de 
pesquisa: Profa. Dra. Vilma Leni Nista-Piccolo e prof. Dr. Jonas Bach Jr, fui 
devidamente informado(a) dos procedimentos que serão utilizados, riscos e 
desconfortos, benefícios, custo/reembolso dos participantes, confidencialidade da 
pesquisa e concordo em participar.  

Foi-me garantido também que posso retirar o consentimento a qualquer 

momento, sem que isso leve a qualquer penalidade.   

Declaro ainda que recebi uma via do Termo de Consentimento. 

 

Sorocaba, data 

 

NOME E ASSINATURA DO SUJEITO OU RESPONSÁVEL:  

 

_______________________________        _______________________________ 

    (Nome por extenso)  

        

(Assinatura) 

 

 
  

 
 
 
 

 

 

 

 



263 
 

APÊNDICE C – Questionário do Perfil do Professor  

 

  

 

 

 



264 
 

APÊNDICE D – Entrevistas e Observações dos Professores 2 A 9. 

 

Entrevista com professor 2 

1º ano 

 

1) Como chegou à Pedagogia Waldorf? 

O professor 2 refere ter três filhos que cursavam uma escola convencional. 

Um dos filhos era muito tímido, com poucos amigos, muito quieto e não evoluía 

satisfatoriamente na escola. Foi avaliado por psicopedagogos, fonoaudiólogos, 

neurologistas e os resultados eram todos de normalidade. 

Durante esse processo, o professor 2 relata que conheceu algumas pessoas 

que lhe falaram da Pedagogia Waldorf. Ele resolveu procurar um professor Waldorf 

para conversar e saber mais sobre o método. 

Assistiu algumas palestras sobre o tema e uma em especial que falava sobre 

os sete mitos das Escolas Waldorf27.  Resolveu então ir à Escola Waldorf, fez uma 

entrevista e decidiu transferir o filho imediatamente. Diz que era final de outubro e o 

filho estava no 3º ano. Neste ano, nas Escolas Waldorf, além da feitura do pão, os 

alunos constroem a maquete de uma casa. Formado em arquitetura, o professor 

ajudou o filho na construção da casa, o que foi motivo de muita alegria para ambos.  

Refere que mudou completamente a vida do filho.  

Relata que no final do ano, ele já havia participado de apresentações, já tinha 

mais amigos, estava mais sociável, falante e feliz. Hoje tem 19 anos e está fazendo 

cursinho para Medicina e que os outros dois filhos também migraram para a mesma 

escola e não apresentaram problemas. 

Antes de se formar em Arquitetura, o professor 2 refere que havia cursado 

magistério. Após perceber “a mudança que um método pedagógico pode realizar”, 

resolveu fazer a formação em Pedagogia Waldorf e, ao mesmo tempo, fez, o curso 

de Pedagogia convencional. 

                                            
27

   Ampla pesquisa, desenvolvida pelo casal de pais da Escola Waldorf Rudolf Steiner de São Paulo, 
Wanda Ribeiro (socióloga) e Juan Pablo de Jesus Pereira (engenheiro civil e empresário), que 
pretende investigar e relatar a trajetória de vida de ex-alunos Waldorf. Vide 
http://www.sab.org.br/pedag-wal/artigos/mitos.htm. 



265 
 

Após a formação, foi chamado a substituir um professor do jardim de infância, 

nessa mesma escola. Por vezes fazia estágios nas salas de outros professores do 

ensino fundamental. Atualmente cursa a formação em Pedagogia Curativa.  

Relata que, nessa escola, “os pais tem respeito para com os professores e há 

também um maior respeito entre os alunos”. Diz que “viu muitos alunos entrarem e 

saírem da escola porque eram preconceituosos e não se encaixaram... acabaram 

saindo”. 

Refere que “atualmente não acredita em outra pedagogia, pois ela (a 

Pedagogia Waldorf) tem realmente um aprofundamento em relação ao ser humano – 

é um respeito ao corpo físico, anímico e espiritual”. 

Comenta que o tripé formado por professores, pais e coordenação é como um 

pilar sustentador da escola. Os pais assumem várias funções de programação de 

bazares, festas, projetos culturais, palestras, etc. O que é arrecadado é destinado às 

melhorias da escola, bolsas de estudo, formação continuada de professores, etc. É 

um trabalho voluntário que se integra à administração geral da escola.  

Segundo esse professor, “os pais que não participam parecem ‘envergonhar’ 

seus filhos, que pedem aos professores para falarem com seus pais, a fim de que 

eles se engajem nas atividades”. 

 

2) O que é educação para você? 

Para o professor 2, “educação é tornar-se capaz de se inserir no mundo de 

forma a estar consigo mesmo e com o outro – ter conhecimento para se colocar no 

mundo e atingir um estado de liberdade para se conduzir ao objetivo escolhido”. 

Ele diz que é um processo muito rico, “porque ao mesmo tempo que educa, o 

professor se autoeduca”. 

Relata que nessa escola, o professor de classe vai até o 5º ano com sua 

turma; antigamente ia até o 8º ano; ele acha que é um grande crescimento como ser 

humano esse acompanhamento. 

Porém, assim como outros professores, acha extremamente desgastante; o 

professor não tem sábados e domingos, pois após o 5º ano, o conteúdo aumenta 

muito e também a Secretaria de Educação da cidade exigiu especializações para o 

professor dar aulas após o 5º ano.  



266 
 

O professor 2 refere “não ter problemas em pedir ajuda quando tem alguma 

dúvida”; acha que “precisa se esforçar para melhorar sempre como professor, além 

de que, o esforço para ensinar, ensina”. 

Lembrou que “Steiner fala de levar para o sono o que foi visto no dia; com 

isso acontece um reverberar do aprendizado”.  

3) O que é saúde para você?  

Segundo o professor 2, “saúde é um estado de harmonia consigo e com o 

entorno”. 

Refere que a “saúde não está separada da educação e vice-versa”; 

especialmente com a experiência que teve com seu filho, que chegou à escola com 

baixa-estima e em pouco tempo mudou muito, confirmou isso. 

Relata que como arquiteto, deu aulas para o 12º ano (último ano) que 

aprende noções de arquitetura. Percebeu que os alunos desse ano tem uma postura 

muito tranquila em relação ao seu futuro. Alguns já se definiram pela profissão; 

porém os que não se definiram, tem uma ”segurança interna” alta; não se 

estressam; “são calmos e dizem que vão saber fazer a escolha, sem pressa”, o que 

deve evitar o desenvolvimento de estresse. 

Ele atribui essa postura “ao trabalho de autonomia e independência que é 

parte do método Waldorf desde o maternal”, ou seja, “tudo é trabalhado segundo a 

prontidão da idade e a maturidade”. Porém, diz que, “para saúde, também se deve 

promover um ambiente sadio em casa – o exemplo dos pais é muito importante, mas 

a escola, onde a criança permanece, no mínimo 5 horas por dia, deve saber que, 

mesmo se não tiver o exemplo dos pais, a escola vai ter que propiciar isso, através 

das vivências do método e exemplos também”.  

 

Observação do professor 2 – Classe com 29 alunos 

 

O professor recebe os alunos na porta, cumprimenta-os, faz afagos em 

alguns... 

Tomam seus lugares, recitam o “verso da manhã” e o “verso da sementinha”. 

Depois, fazem gestos copiados do professor, em silêncio (euritmia). 

O professor cumprimenta os alunos sempre da mesma maneira; os alunos 

respondem da mesma maneira: “bom dia queridos alunos do 1º ano”; “bom dia 

querido professor (2)”. 



267 
 

O professor pede para afastarem as carteiras e começa a cantar uma música 

com gestos e estalando os dedos... todos fazem uma roda; alguns alunos querem 

entrar no lugar do outro – o professor se aproxima, não para de cantar, olha 

fixamente para os alunos até eles se colocarem no lugar. Eles se sentam em círculo 

– o professor desenha uma forma (tipo zigue-zague) com giz, no chão e pede para 

que os alunos percorram a forma com os pés – devagar... um pé logo atrás do outro; 

alguns fazem errado, com muita pressa... o professor 2 calmamente, pede que 

recomecem; os mais agitados ele chama primeiro... 

Há um professor auxiliar que nesse momento acompanha as crianças que 

querem ir ao banheiro. Agora todos ajudam a colocar as carteiras no lugar. 

Enquanto isso o professor 2 pega uma pilha de “coroas” feitas de feltro e vai 

colocando na cabeça de cada um, calmamente.  

Na lousa, há estrelas desenhadas que, segundo o professor, usam as 

mesmas formas do desenho percorrido no chão (zigue-zague). 

O professor faz a mesma forma na lousa, passando várias vezes, com giz em 

várias cores e depois pede para pegarem o caderno de desenho de formas. É um 

caderno com folhas A4 sem pauta. Pede para se sentarem bem retos e, quem não 

alcança os pés no chão, ele oferece um tipo de degrau para pousarem os pés. Ele 

pega um boneco que chama de “amigo Wolf”. Diz que ele falou baixinho no ouvido 

do professor que esses dias teriam uma visita  (se referia à pesquisadora) e que ele 

disse que está muito feliz com essa classe. 

Depois o professor 2 pede para apresentarem a tarefa, que era desenhar 

coisas que começassem com a letra F. O professor passa pelas carteiras, elogia os 

desenhos, mostra um deles para a classe e pede para o aluno falar as coisas que 

desenhou.  

As crianças estão livres na classe; elas levantam, sentam e o professor 

parece não se incomodar com isso. O professor 2 se movimenta em poucos  

espaços e bem lentamente. 

Acima da lousa, há algumas letras grandes coloridas desenhadas em papel. 

Nesse momento o professor, com a ajuda de um bastão, começa apontar e falar as 

letras. Primeiro pede o “som” e depois “o nome” da letra. Propõe um desafio. Depois 

pede para fazerem combinações de letras. Quem aceita o desafio, vai à lousa. Uma 

criança vai à lousa, escreve TIO – se demora bastante – é bem agitada; todos 



268 
 

aguardam. Depois disso o professor pede ao auxiliar que desloque seu lugar, que 

era no fundo da classe, para a 1ª fila da frente. 

O próximo passo é relembrar a história do dia anterior (atividade repetida 

sempre, em todas as classes). Todos levantam as mãos e vão falando o que 

lembram. 

Há um menino portador de Síndrome de Down na classe. Ele não para; é 

levado para sua carteira (estava sempre brincando com um carrinho no chão, 

percorrendo a classe toda). 

Finalmente o professor apresenta a letra F, dizendo: “ 1 vertical de cima para 

baixo; 2 horizontais – da esquerda para a direita”; (a direita, diz ele, é o lado da pia 

ou da mão que cumprimenta o professor); 

Agora eles devem fazer a letra F no caderno de letras, fazendo antes, uma 

bonita margem com cores à escolha do aluno. O professor recapitula com eles todas 

as letras aprendidas até agora, desfolhando um dos cadernos, que apresenta 

sempre, primeiro o desenho referente à letra e depois, a letra. 

Enquanto os alunos trabalham, o professor 2 cuida da criança com Síndrome 

de Down; ajuda-o a assoar o nariz e lhe dirige um trabalho diferente dos outros. Ele 

faz uma espécie de cópia da letra que já está feita, passando o giz de cera por cima 

da letra.  

Uma outra criança precisa tomar remédio; o professor prepara e dá a 

medicação para ela. Após esse trabalho, vem a História do Rei e o Corso... 

continuação da história do dia anterior... “...o corso foi para a floresta e o que vai 

acontecer? Amanhã vocês verão!”, diz o professor, fazendo suspense. 

Na hora do lanche, fazem o verso de agradecimento antes, como todos os 

dias. Segue o mesmo ritual: toalhinha na mesa, recipientes para líquidos e lanches; 

nesta sala, cerca de 80% das crianças traziam frutas, e também biscoitos, 

sanduíches, bolos, sucos e até pipocas. Depois saem para brincar no parque; 

retornam para as aulas de área – num dos dias, é música; no outro, inglês.  

Ao final, retornam à classe e re-encontram o professor 2. A classe está muito 

agitada; o professor distribui, com a ajuda dos alunos, folhas onde deverão escrever 

a tarefa.  

A classe não se aquieta e o professor aciona o “castigo” (sem dizer) que se 

resume em retirar as estrelas. Cada fila da sala recebe um número de estrelas 

desde o início da aula, desenhadas numa parte da lousa. Quando a fila perde todas 



269 
 

as estrelas, por mau comportamento, todos desta fila ficam impedidos de ir ao 

parque no recreio.  

Ao voltarem do parque, recordam que a tarefa é escrever o nome de animais 

com a letra F. 

Recitam o “verso final”, arrumam as carteiras, colocam-se em fila e o 

professor 2 despede-se de cada um, afagando-os, carinhosamente.  

 

 

Entrevista com o professor 3 

4º ano 

 

1) Como chegou à Pedagogia Waldorf? 

O professor 3 refere que seu cônjuge é da Alemanha e, morando lá, 

conheceu a Antroposofia e se encantou com um livro de Medicina 

Antroposófica.Teve os filhos lá e ao voltar para o Brasil procurou a Pedagogia 

Waldorf para os filhos. Portanto, diz que o contato foi primeiro como escolha do 

método para os filhos e depois como professor.  

Refere que “graças à Pedagogia Waldorf ganhou mais saúde; aprendeu a ter 

mais ritmo” sendo também um “caminho de busca e crescimento”.  

Começou a ter mais contato assistindo palestras na escola; parecia que ao 

ouvir aquele tipo de conhecimento, sentia um “reverberar dentro de si como um 

encontro”; apesar de ter tido dificuldade para compreensão dos termos, no início, diz 

que “o sentir ficou muito aberto”. Refere ser formado em artes plásticas e que isso 

deve ter favorecido a afinidade. 

Comenta que “o trabalho com as pessoas com os mesmos ideais, mesmas 

buscas, auxilia o crescimento”.  

Acredita que o método Waldorf dá prazer em aprender e que “o prazer e 

alegria das crianças traz vigor”. 

 

2) O que é educação para você? 

Para o professor 3, “educação é o preparo para a vida”. Na Pedagogia 

Waldorf, “o ritmo proposto nas aulas, traz para a vida”. Para ele, essa pedagogia 

exige muita dedicação por parte do professor. Neste aspecto não foi muito saudável 

quando os filhos eram pequenos, especialmente porque era professor de classe na 



270 
 

vigência do antigo modelo que ia até o 8º ano; lembra que nos anos superiores o 

mesmo professor se responsabilizava pelas disciplinas de física, química, etc. “às 

vezes dava insegurança, ansiedade”.  

Refere que, para os alunos, “o método Waldorf proporciona um movimento 

respiratório, como uma contração e depois uma expansão, através do Pensar, Sentir 

e Querer, sustentados pela arte”. 

Reforça que essa Pedagogia trabalha essencialmente com a VONTADE e diz 

que: “o querer é a matéria prima da Pedagogia Waldorf” e que “a busca do professor 

se reflete nos alunos; é o esforço como exemplo”. 

 

3) O que é saúde para você? 

Saúde para o professor 3, tem a ver com os “hábitos, alimentação e com 

integração”. 

Refere que o cotidiano, tanto da escola, como na família, “precisa seguir 

determinados ritmos e é isso que promove e mantém a saúde”. 

O professor lembra a importância do dormir respeitando ritmos adequados à 

idade da criança. “O cuidado com a alimentação, sua qualidade e diversidade são 

essenciais à boa saúde”, comenta.  

“As experiências que a criança vive no seu entorno e na escola, no que 

concerne aos relacionamentos e contextos que permitam exploração de espaços e 

contatos com materiais, terra, água, madeira, entre outros, são também aliados da 

promoção de saúde”, segundo esse professor. 

O professor 3 fala ainda de sua preocupação com as famílias que escolhem 

colocar seus filhos numa escola Waldorf, mas “não conseguem se adequar à sua 

filosofia”; por exemplo, “não organizam os ritmos de sono e vigília da criança, 

permitem uma alimentação desregrada ou uso abusivo de computadores, 

videogames, celulares, etc. Como ficam as crianças vivendo entre os dois 

universos? Como viver com tal incoerência?” 

 

Observação do professor 3 – Classe com 23 alunos 

 

O professor 3 recebe os alunos na porta, fala o nome de cada um e os 

cumprimenta dando-lhes as mãos. 



271 
 

Eles entram, sem correria; falam baixo. Nesta classe, me posiciono sempre 

na frente, a pedido do professor – ao lado de sua mesa.  

Há um aluno especial na classe. O professor 3 tem um professor auxiliar (que 

segundo afirma,  tem curso de Pedagogia e irá iniciar a formação em Pedagogia 

Waldorf). 

Recitam o “verso da manhã”. Depois cumprimentam o professor, o auxiliar e 

esta pesquisadora – que retornamos o cumprimento. É o mesmo cumprimento todos 

os dias... Bom dia querido professor 3!, “bom dia queridos alunos do 4º ano!” 

Agora, mesas e cadeiras são deslocadas para os cantos da sala; no centro é 

colocado um cesto com as flautas de cada um. Os alunos auxiliares do dia, 

distribuem as flautas; o aluno especial também é convidado a ajudar. Tocam, em 

média,  três músicas na flauta; o professor auxiliar fica ao lado do aluno especial e o 

incentiva, observado pelo professor 3.  

Num dos dias, há uma aluna gripada; o professor pede a ela que faça apenas 

os gestos com os dedos na flauta. Depois, pede para os alunos que já treinaram, 

para darem um passo à frente e tocarem para os outros aprenderem.  

Os alunos apresentam grande dificuldade com a última parte da música; o 

professor resolve que, por enquanto, só cantarão a música e acerta bem o tom – o 

resultado é bem bonito! 

Recitam um novo verso... e a seguir cantam uma outra canção, acompanhada 

de movimentos com as mãos, batendo nas pernas e no peito, como uma percussão 

– muito interessante – eles parecem adorar essa atividade. 

Há um pequeno intervalo para beber água; o professor também toma água. 

Percebe-se que ele é bem organizado, ajeita as carteiras, pega um vaso fora da 

classe e coloca no armário do fundo, arruma sempre as cortinas, etc. 

O professor convida quatro alunos para irem à frente e recitarem o verso 

sobre coragem, perseverança e determinação. Cada um recita uma parte e no final 

acrescentam o verso dos pontos cardeais (matéria da época de geografia). No 

grupo, há um aluno disfônico; a professora pede para que ele leia sua frase 

movendo os lábios e para os alunos fazerem a “leitura labial” dele. Trabalho 

interessante e emocionante!  

O professor pergunta sobre a tarefa, que era observar o Cruzeiro do Sul no 

céu, juntamente com os pais: “vocês observaram o Cruzeiro do Sul no céu?” Todos 

levantam as mãos para contar a experiência e o professor vai desenhando e 



272 
 

nomeando as estrelas do Cruzeiro do Sul na lousa. Continua ensinando os pontos 

cardeais e colaterais, trabalhando na lousa, sem pressa, repetindo várias vezes. O 

aluno especial não consegue acompanhar. O professor 3 dá orientações ao 

professor auxiliar para que seja desenvolvida outra atividade para ele, que consiste 

em apresentar-lhe letras feitas com “material de espuma”, as quais ele deverá 

percorrer várias vezes com seus dedos e depois desenhá-las com lápis de cor.  

O professor agora se refere à história do dia anterior e pergunta: “quem se 

lembra da história de Odim?” É uma história de cavaleiros, guerreiros, etc. 

Recapitulam a história e o professor acrescenta outra parte da história, parando com 

suspense... 

Preparam o lanche, sempre da mesma maneira; alguns alunos vão à frente 

recitar o verso do agradecimento – os outros acompanham. Observo que de 23 

alunos dessa classe, cerca de 10 a 12 deles trazem frutas. O professor come frutas 

com eles, numa atitude de dar exemplo. Saem para o recreio e aulas de área.  

 

Entrevista com o professor 4 

4º ano 

 

1) Como chegou à Pedagogia Waldorf? 

O professor 4 relata que chegou à Pedagogia Waldorf “de surpresa”. Em 

verdade, sua mãe havia sido convidada a ministrar aulas na Escola Waldorf e, como 

não aceitou, indicou o professor para o seu lugar, e isso já faz 30 anos.  

Diz que se identificou muito com o método Waldorf, foi se envolvendo e nunca 

mais saiu. Passou por vários departamentos na escola. Foi professor de classe, 

depois, de trabalhos manuais. Com o nascimento da filha, passou a dar aulas no 

maternal onde permaneceu cinco anos. Retomou a classe e, nesse período, fazia os 

dois turnos: professor de classe pela manhã e maternal à tarde.  

Enfatiza que a “Pedagogia Waldorf é minha vida”. Os filhos estudaram nessa 

escola porque queria para eles, um ensino que, “além do intelectual, 

complementasse com os quatro corpos”. 

 

2) O que é educação para você? 

A educação, na visão desse professor, é um processo que deve abranger 

“tudo que pode trazer para a vida, vai além do intelectual”.  



273 
 

Complementa que “o processo de aprendizado depende de uma parte rítmica 

- como uma respiração”. Deve-se trabalhar com “expansão e contração de modo 

equilibrado”. 

Diz que “a base do processo é trabalhar o Pensar, Sentir e Querer na aula 

principal”, que “o professor Waldorf, é sempre muito envolvido no trabalho porque 

gosta do que faz e quando gosta, não retira vitalidade – veja eu”! 

 

3) O que é saúde para você? 

Segundo o professor 4, “saúde é ter os quatro corpos em ordem, caminhando 

juntos”. 

Acredita que “esse conhecimento (quadrimembração) é fundamental, assim 

como o autoconhecimento (do professor)”, e que “o professor deve se fortalecer, 

para auxiliar as crianças, porque quando ele não está bem, as crianças também não 

ficam bem” e vice-versa; a classe “demonstra isso com comportamentos de 

agitação, etc.” 

Confirma que, “para um método pedagógico promover saúde, precisa 

oferecer os conteúdos e atividades dentro da idade, para respeitar a prontidão”. A 

esse respeito, diz o seguinte: “se a criança é mais nova, fica claro que falta algo”. 

Afirma que a Pedagogia Waldorf com suas ferramentas, “respeita ritmos, 

trabalha conteúdos, de modo a criar uma respiração; o ensino em épocas, a 

presença importante da arte, pode encaminhar o desenvolvimento saudável dos 

alunos.” 

Pontua também a importância do sono, não só como revitalizador, mas 

também como “reverberador” do que foi aprendido e faz uma observação 

interessante em sequência: “fixa, dorme, relembra e então ‘surge’ a compreensão”. 

Outra consideração que propõe é sobre os alunos que não conseguem se 

adaptar à Pedagogia Waldorf – nesse caso são encaminhados à pedagogia 

tradicional, porém, segundo ele, “a grande maioria se adapta e os pais também”. 

 

Observação do professor 4 – Classe com 23 alunos 

 

Observa-se o professor 4 realizar a mesma sequência de receber os alunos 

na porta, cumprimentá-los (não tão carinhosamente), recitarem o “verso da manhã”, 

cumprimentarem o professor que também responde igualmente. Nessa classe não 



274 
 

há professor auxiliar. Cantam, tocam flauta, novo verso, fazem roda, batem palmas 

em movimentos rítmicos. Recordam a história do dia anterior, todos são convidados 

a falar. O professor 4 se mostra objetivo, firme, com grande controle da classe. Ele 

está ensinando tempos verbais; aciona os alunos para conjugarem o verbo IR – 

presente, passado e futuro e depois o verbo ANDAR... 

O professor relata que está escolhendo os verbos que estão contidos na 

história. Vai colocando os pronomes na lousa e pedindo para os alunos 

conjugarem... O professor tem uma letra bonita e caprichada na lousa e pede para 

que os alunos copiem e façam igualmente com capricho. Todos se concentram; 

alguns alunos fazem perguntas, ao que ele dá explicações claras e consistentes, 

sempre repetindo quando necessário. Passa pelos alunos, verificando os trabalhos... 

pega um dos trabalhos e mostra para a classe elogiando o aluno.  

Um dos alunos se queixa de alergia na região do tórax; o professor o 

encaminha para a enfermaria da escola, onde passaram uma pomada e logo o aluno 

está de volta. 

O professor se detém um pouco mais com um aluno da 1ª fila que parece ter 

mais dificuldade com o trabalho; aguarda que termine, sempre perguntando se 

precisa de mais tempo. 

O lanche segue o mesmo ritual – 1º o verso de agradecimento, etc. Cerca de 

50% dos alunos trazem frutas, nos dois dias da observação. 

O professor agora pergunta quem vai para Euritmia e lembra que esses 

devem pegar as sapatilhas... e quem for da “leitura” vai para a frente. Os alunos da 

Euritmia formam uma fila e saem (no outro dia eles se revezam). 

Os alunos que ficam para leitura, fazem uma recapitulação do capitulo 

anterior da história; e, a seguir, fazem a leitura do capítulo que corresponde ao dia. 

As palavras que os alunos não sabem, devem ser procuradas no dicionário 

que está à disposição na sala; o professor auxilia e orienta como fazer. Cada aluno 

lê um trecho; depois alguém sintetiza o que foi lido. O professor diz para 

perguntarem aos pais, as palavras da leitura de casa. O professor dá a tarefa: que 

se resume em escrever o endereço completo de suas casas. Depois recitam o 

“verso final” e o professor despede-se dos alunos, dando-lhes as mãos.  

 

 



275 
 

Entrevista com professor 5 

2º ano 

 

1) Como chegou à Pedagogia Waldorf? 

O professor ressalta que formou-se em teatro e trabalhava com arte em outro 

estado. 

Conta que sua irmã foi fazer o seminário Waldorf e o convidou para fazer um 

estágio nessa escola, pois ambos se mudaram para esta cidade. Refere ter tido uma 

oportunidade para estagiar e se identificou com o método. 

Procurou então a formação e depois foi convidado a dar aulas no ensino 

fundamental. Sua “primeira classe tinha 15 alunos, a segunda, 30 alunos”. Busca 

sempre uma relação sincera com os pais e “trabalha bastante com rodas”.  

 

2) O que é educação para você? 

Educação para o professor 5 é “buscar a completude; é saber se relacionar 

com os outros e com a natureza e para isso, precisa-se de ritmo; é se posicionar 

num caminho que leve a um lugar coerente”. 

Refere que isso só pode acontecer “se forem trabalhados o Pensar, o Sentir e 

o Querer, que são constituintes do ser humano desde sempre”. 

Enfatiza que a Pedagogia Waldorf “desde o primeiro setênio, vai do todo para 

as partes, por exemplo: para o jardim da infância, há uma mesa grande e todos 

estão juntos”. 

Porém, para ele, “a riqueza dessa pedagogia, é o respeito à individualidade”; 

é preciso encontrar a forma e não a fôrma, para se lidar com os alunos; também se 

ocupa em “estimular adequadamente o tato e os outros sentidos”. 

Considera “fundamental a presença e participação dos pais na escola, 

trabalhando juntos”. 

Sobre a arte, diz que: “a Pedagogia Waldorf tem a arte como anfitriã”.  

 



276 
 

3) O que é saúde para você? 

Segundo o professor 5: “saúde é quando se consegue cuidar de todas as 

corporalidades; nunca é um lado só da vida”. Reflete esse professor, que se “precisa 

do suporte na religião para ser saudável”. 

Considera que “a Pedagogia Waldorf é um método promotor de saúde”. 

Relata que trabalhou em escolas tradicionais com arteterapia, porém “não era 

vivo  como o que se faz nesse método”. Aqui “o trabalho é grande para harmonizar”. 

“Só a presença imprescindível do ritmo já é terapêutico”, segundo ele. 

Nesse método, o professor “vai junto no desenvolvimento da criança”, diz. As 

vezes se sente desvitalizado com esse grupo, precisando sair para uma espécie de 

“respiração”. 

Relata que ao chegar em casa, precisa de um tempo de silêncio. 

Sabe que o professor Waldorf “tem forte influência no aluno, especialmente 

quanto à saúde”. Nesse sentido, “ele deve saber o que é sanador, como um conto 

de fadas”, por exemplo. 

 

Observação do professor 5 – Classe com 31 alunos 

 

Todos os alunos entram, saudados pelo professor 5 com um aperto de mãos; 

ele demora bastante para recebê-los (todos os dias); há um “burburinho” na classe. 

Após se localizarem em suas carteiras, ficam em pé e recitam o “verso da manhã”; a 

seguir fazem gestos em silêncio imitando o professor (euritmia). Depois cantam a 

“música do sino” que termina localizando o dia da semana. Em seguida o professor 

orienta para afastarem as mesas e para formarem duas rodas – os meninos na roda 

de dentro e as meninas na roda de fora. Os meninos falam versos na língua tupi, 

batendo os pés... as meninas cantam lindamente, super afinadas, na direção 

contrária. Passam para outro verso – da gotinha, chuva, enxurrada, etc., estalando 

os dedos... O professor pergunta várias vezes: o que vem agora? Não se detecta se 

ele quer fazer os alunos lembrarem, ou se ele mesmo precisa ser lembrado (?). 

Formam nova roda e começam dizer os números caminhando na roda: “1,2,feijão 

com arroz, ...” Depois entram nas tabuadas... “2x1”, cantando... “3x1”, batendo 

palmas com o colega ao lado, até 36. “4x1”, andando no ritmo de “escravos de jó”... 

“5x1”... para frente; para trás; para esquerda, para direita... Na atividade seguinte, o 

professor pega uma bola, faz uma pergunta sobre tabuadas e atira a bola 



277 
 

aleatoriamente para um aluno – quem responde certo, se senta; o professor repete a 

questão para quem não entende; começa a percorrer a roda, agora não mais 

aleatoriamente. Demora-se bastante nessa atividade; a classe é grande (31 alunos); 

as crianças parecem incomodadas...no outro dia, acontece o mesmo,as que já 

responderam, não tem o que fazer e conversam e brincam entre si, sobem nas 

carteiras... O professor pede para o aluno ajudante escrever na lousa os nomes de 

quem está “bagunçando”. Por vários momentos perde a paciência e fica visivelmente 

irritado. Ao trabalhar a tabuada, uma das crianças não consegue dizer o resultado 

correto; ele tenta várias vezes, sem sucesso. O professor tem uma atitude 

carinhosa, acolhe e abraça a criança e segue o planejamento da aula. Agora, de 

costas para os alunos, diz: “hora do banheiro”. 

Recomeça a aula e alguns alunos são escolhidos para lerem o poema que 

escreveram em casa, como tarefa.  

Enquanto um dos alunos lê seu poema, outro aluno toca um xilofone, o que 

impede que se ouça o aluno. 

Há um leão desenhado na lousa, deitado sob uma árvore, em cujos galhos 

existem sete pássaros e outros quatro pássaros voando.  

O professor pede (ainda de costas) para que os alunos escrevam quantos 

pássaros o leão viu. Eles devem escrever: o leão viu x pássaros. Alguns escrevem 

mais rápido, outros são bem mais lentos, utilizando o caderno de matemática. Os 

alunos se dirigem ao professor para mostrarem que acabaram; ele os corrige 

sentado em sua mesa. 

Próxima atividade é a sequência da história do dia anterior; recapitulam o que 

foi dito e o professor conta o trecho do dia... 

Já durante a história, alguns alunos aprontam sua mesa para o lanche...o 

professor não faz qualquer alusão a esse fato. Ao final da história, recitam o verso 

de agradecimento e fazem seu lanche; nessa classe, aproximadamente 50% dos 

alunos trazem frutas; o professor elogia os alunos que trazem frutas, numa atitude 

de certo exagero. Depois os alunos se dirigem para o recreio. 

 



278 
 

Entrevista com professor 6 

Sala de alunos refugiados 

 

1) Como chegou à Pedagogia Waldorf? 

Segundo o professor 6, há muitas razões para ter chegado à Pedagogia 

Waldorf, mas, uma delas é que em seu país, os jovens podem optar entre ir para o 

exército, ou desenvolver um trabalho em algum tipo de instituição; ele escolheu fazer 

um trabalho com crianças deficientes; refere que queria ter essa experiência, ou 

seja, saber como vivem e como é estar com esse tipo de pessoas.  

Nesse período, refere ter ido trabalhar na Suíça com  deficientes. Depois 

disso, se especializou em pedagogia para deficientes e só depois, “eu me 

encaminhei para a Antroposofia”. 

Relata ter feito a formação em dois momentos e ingressado como professor 

de classe há 20 anos. 

 

2) O que é educação para você? 

O professor 6 diz categoricamente o seguinte: “sempre tive claro os principais 

pontos da Pedagogia Waldorf: para mim, esta educação é para ensinar os corpos, 

para torná-los saudáveis...” 

Refere que “este é realmente meu pensamento e sentimento; essa pedagogia 

oferece mais que conhecimento, ela se dirige à qualidade de vida”. 

Esse professor, neste momento trabalha com crianças e jovens refugiados 

que, segundo ele, “precisam de acolhimento e qualidade de vida, mesmo porque, 

eles tiveram péssimas experiências e alguns deles nunca frequentaram escolas”. 

Alguns estão tendo seu primeiro contato com ensino nesta escola, aos 10 ou 11 

anos. Afirma que “quer que eles experimentem que podem aprender e acha que 

aprender só é possível se eles se sentirem confortáveis e saudáveis”; dessa 

maneira, “poderão aprender línguas ou outras coisas” (ele está ensinando alemão 

para eles). 

Nesse momento, olha para a pesquisadora e diz: “estou tentando, e acho que 

estou conseguindo; você está vendo isso aqui – eles se sentem felizes, assim eles 

podem se sentir abertos ao mundo”. 

 



279 
 

3) O que é saúde para você? 

O professor 6 inicia seu discurso sobre saúde dizendo: “eu acho que é bom 

se você vive nos extremos, mas pode fazer o caminho de volta para o meio e... eu 

não acho que saúde é... norma, quero dizer que as pessoas não têm que ser assim 

ou assim”... 

Para ele, isso não é interessante; acha que “cada um tem que viver e lidar 

com suas situações por si mesmos e procurar conciliar, ao mesmo tempo, uma boa 

relação com os outros e com a natureza”... 

Ressalta que não se deve ter medo, “deve-se ser capaz de amar a natureza e 

as pessoas à sua volta”, e continua: “quando nos interessamos pelo mundo, 

podemos amar o mundo e aprender com o mundo – isso é o que eu entendo por 

saúde”. 

Faço uma interferência e acrescento a seguinte pergunta: quando você 

ensina com amor, isso influencia na saúde dos alunos? 

Ao que o professor responde: “isso é importante, mas é muito mais que isso 

porque nessa pedagogia Waldorf temos muitas ferramentas”. E acrescenta: 

“logicamente o amor está presente na Pedagogia Waldorf, mas não é específico 

desse método”. Há mais que isso, no sentido de que “o professor Waldorf tem 

ferramentas para lidar com a saúde, elas atingem diretamente a saúde como 

trabalhar com os ritmos, com euritmia e as outras coisas... isso dá contato e alicerce 

para se construir outras coisas”. 

Refere que é formado também em euritmia e que “ajuda muito no trabalho, 

especialmente nas passagens de mudanças do corpo”... se referindo aos setênios. 

Afirma que “a pesquisa é muito importante, pois, pode divulgar um método 

que pode ser usado em qualquer lugar do mundo”. Considera que “só nesse método 

ele pode fazer um trabalho de desenvolvimento integralizado, por exemplo, com os 

refugiados, proporcionando a eles um ambiente harmônico, onde eles podem se 

sentir confortáveis para aprender; eles terão uma visão dos conhecimentos e 

conteúdos, porém, sentir-se bem e saudável é a principal coisa, eu penso”.  

Finaliza dizendo que “isso é importante para todas as escolas – manter um 

ambiente saudável. Porém, atualmente as escolas não são saudáveis; as crianças 

ficam horas sentadas só ouvindo coisas e isso não é saudável”.  

 



280 
 

Observação do professor 6 – Classe com 8 a 14 alunos 

 

O professor 6 nos aguarda sempre na sala. Os alunos vão chegando e o 

professor os cumprimenta com um sorriso dizendo seus nomes. No 1º dia o 

professor me apresenta e escreve meu nome na lousa. Esta é uma classe destinada 

aos refugiados; os alunos têm entre 8 e 12 anos, segundo o professor 6, que tem a 

missão de ensinar a eles a língua alemã, além de ajudá-los em sua adaptação. 

A classe é ampla, arejada, localizada no 2º andar. Há uma certa desordem 

dos materiais, dando a impressão de improvisação; não fica claro se o ambiente 

está sendo construído, adaptado aos alunos, ou se é uma característica do 

professor. Os alunos sentam-se em duplas. Num dos dias, um professor de terapia 

artística entra na sala, os dois professores conversam por mais ou menos 5 a 10 

minutos; o professor 6 pega algumas aquarelas que são enroladas e entregues ao 

professor que sai em seguida, sem se despedir. 

O professor explica que “está sendo verificada a evolução dos alunos e que a 

pintura em aquarela é um dos meios para se checar isso”.  

Continuam chegando alunos. 

O professor 6 distribui aos alunos bolas pequenas que cabem na palma da 

mão; são coloridas, feitas de um material que lembra couro, preenchidas com areia. 

Em todos os dias ele inicia com esses exercícios. 

Fazem exercícios de ritmos com as bolas. Seguram as bolas com mão direita; 

mão esquerda; vai nas costas... etc., sempre coordenado pelo professor que 

organiza ritmos determinados, contando e fazendo as mudanças. Depois há o 

trabalho em duplas, em roda, cruzando com os pés – pé direito, pé esquerdo, etc. 

Nos outros dias, há pequenas variações com bastões, porém sempre em 

composições rítmicas. 

Os alunos são quase todos árabes e parecem apreciar as atividades. 

O professor começa ensinar os números em alemão, recorre ao trabalho com 

as bolas... Joga a bola para os alunos e faz um tipo de ritmo... “tam, tam, eins (1), 

tam, tam, zwei (2), tam, tam, drei (3) ” ... Chegam mais alunos... 

O professor propõe que cantem; diz que “eles já sabem pelo menos três 

músicas”. Eles cantam, fazem um tipo de coral com duas vozes... tudo regido pelo 

professor que também canta – de fato, foi uma atividade linda e emocionante! 



281 
 

Depois dá um texto para eles lerem e explica do que se trata; pede para cada 

aluno ler e vai corrigindo pronúncia, acentuação, etc. O texto fala sobre os espaços 

da escola (o professor gentilmente vai traduzindo para esta pesquisadora). 

Logo após, oferece uma outra atividade que se constitui de nomear, em 

alemão, as figuras que são apresentadas. Para isso, o professor dá a cada aluno um 

grupo de cartas com figuras diversas de bichos, coisas, utensílios, atividades, 

esportes, comidas, etc. Depois os alunos trocam entre si os grupos de cartas. 

Percebe-se que é uma atividade prazerosa, eles sorriem... quando não sabem, 

pedem explicação ao professor que procura ensinar de várias maneiras os 

respectivos nomes: por exemplo, decifrando-lhes a composição e assim por diante... 

Essa é uma atividade que se repete todos os dias. 

Na hora do lanche, dirigem-se todos para uma espécie de copa-cozinha em 

um outro andar. O próprio professor providencia um suco que distribui aos alunos – 

isso se repete nos três dias de observação -  somente alguns trazem lanches; 

alguns não comem nada, pois é Ramadan e a maioria é muçulmana. 

Nesse espaço, há um momento em que estamos todos ao redor de uma 

mesa; todos se apresentam à pesquisadora; estão presentes três meninas e cinco 

meninos, a maioria refere ser da Síria – Damasco e Alepo, alguns da Albânia, outros 

do Iraque (Bagdá). Relatam que não tem mais parentes; pais, tios foram todos 

mortos. Dois deles são irmãos. Depois do lanche eles saem para o pátio em direção 

às quadras de esportes. Parecem esperar esse momento todos os dias com 

ansiedade. Essa vivência nos marcou profundamente. 

 

Entevista com professor 7 

1º ano 

 

1) Como chegou à Pedagogia Waldorf? 

Refere que seu caminho foi através da própria escola porque é ex-aluno 

Waldorf; cursou todo o ciclo numa escola Waldorf. Sua mãe era professora Waldorf.  

Diz que nunca pensou em ser professor; resolveu estudar História da Arte e 

por conta disso fez muitas viagens, conheceu muitas culturas e estava muito feliz.Ao 

resolver fazer seu doutorado, “percebeu que na universidade, não se falava de arte 

de modo artístico”. Resolveu deixar a universidade. Nesse momento, segundo ele, 

alguém perguntou se ele não poderia acompanhar os alunos do décimo segundo 



282 
 

ano para a “viagem de arte” à Roma – eram 120 alunos de uma escola Waldorf da 

Alemanha (o professor esclarece que neste ano os alunos devem fazer uma viagem 

para visitar Roma ou qualquer outro sítio histórico como parte do currículo). Relata 

que, percebeu uma oportunidade de “falar de arte de modo artístico” e aceitou o 

convite.  

Confessa que ao final, realmente adorou estar com os estudantes e resolveu 

procurar um seminário Waldorf para fazer sua formação, que se efetuou em Stuttgart 

e Kiel. 

Depois disso se instalou em Berlim e começou dar aulas em escolas Waldorf 

trabalhando do primeiro ao terceiro ano e também lecionando música.  

 

2) O que é educação para você? 

Esse professor é de opinião que “educação precisa ser livre, sem influência 

política do estado, etc.; isso é o mais importante”. Diz ele que “os pais precisam ser 

livres para decidir qual o melhor sistema e o melhor método de ensino para seus 

filhos”. Refere que nesse país, “as Escolas Waldorf também são sustentadas pelo 

Estado, ao contrário do que muitas pessoas pensam e falam”. Diz ele que “na 

verdade, os pais também colaboram um pouco como podem”. 

Perguntado sobre o salário do professor Waldorf do seu país, ele confirma 

que “todos ganham menos do que os professores de escolas convencionais” e 

explica porque: as outras escolas são subsidiadas integralmente e para as Escolas 

Waldorf, só é custeado 80% pelo governo; os 20% restantes são pagos pelos pais. 

Critica essa postura do governo e diz que “para as escolas que seguem o método 

Montessori também é assim”. Porém, diz que os alunos, ao sair, terão que fazer os 

mesmos exames, tendo estudado nestas ou em outras escolas; “então por que as 

outras têm mais suporte”? 

Afirma que “a Pedagogia Waldorf educa com amor e que conduz os alunos 

para o bom, o belo e o verdadeiro, sempre ‘baseado nos princípios do amor’ e em 

conseqüência, eles trabalham livremente... eles querem isso”... 

Pergunto se assim eles aprendem a amar o professor? 

Ele diz que sim e que esta é uma das razões de os professores visitarem as 

casas das crianças; nessas ocasiões brincam juntos, jogam juntos, conhecem seus 

quartos, seus irmãos e irmãs e também podem observar de perto os pais e perceber 



283 
 

como a família funciona – suas regras, posições, organização social, relações, etc. 

“isso é muito bom”. 

 

3) O que é saúde para você? 

Refere que esse tema é muito especial para ele, porque é portador de 

Miastenia Gravis. Sabe que a “doença não vai melhorar; irá piorar mais e mais”; esta 

é a razão pela qual, às vezes, ter dificuldades para se locomover. 

Relata que no início, como professor, tinha medo e se perguntava se poderia 

trabalhar, ensinar, se teria energia... mas, “agora estou feliz porque acho que 

funciona muito bem”. Diz que “não é só um doador de energia, mas também um 

receptor – as crianças doam sua energia para mim”. Porém, confirma ele “foi através 

do ritmo que consegui minha energia; é sempre esse ritmo – o ritmo cotidiano é 

realmente muito bom; eu reconheço que me ajuda desde a primeira aula; isso cria 

uma base; é bom para mim, bom para os alunos”. Conclui que “está muito feliz em 

trabalhar nesta classe, especialmente com a nova mobília”. 

Pergunto se todas as classes tem a mesma mobília? 

Ele responde que são somente duas classes: este 1º ano e um terceiro ano, 

onde fizeram uma pesquisa e parece ter havido um desenvolvimento muito melhor 

que os outros terceiros anos, especialmente no que se refere ao equilíbrio. Comento 

que saúde deve ser um aspecto muito importante na vida dele. 

O professor diz que “agora precisa enfrentar um ponto importante de sua 

biografia”. Todos os médicos lhe disseram que ele não chegaria até os dez anos; diz 

que cresceu com esse sentimento de que não chegaria a ser velho; a partir disso, se 

perguntava: “por que estudar economia ou ganhar muito dinheiro ou fazer algo que 

não goste?”. 

Diz ter sido essa a razão por ter escolhido fazer História da Arte e que “lá, eu 

aprendi a ver e ouvir e reconhecer o mais importante: achar a positividade e explorar 

as possibilidades e é isso que quero trazer para eles também verem, ouvirem e 

explorarem”. 

 

Observação do professor 7 – Classe com 30 alunos 

 

Ao chegarmos pela manhã, o professor 7 já se encontrava sempre em sala de 

aula, em todos os dias da observação; as crianças esperam fora da sala. Nesta 



284 
 

classe, a mobília é diferente. As crianças entram, sendo recebidas com aperto de 

mãos e começam a movimentar a mobília de modo a formar túneis, pontes e 

brincam animadamente; correm, gritam, estão com sapatilhas, o que parece facilitar 

a brincadeira. O professor ainda conversa com alguns pais na porta da sala.  

A mobília das carteiras e cadeiras é inusitada: são retângulos onde parece ter 

sido escavado um semicírculo, que foi retirado do bloco de madeira, constituindo o 

assento; este é como um negativo que se ajusta perfeitamente ao semi-círculo da 

mesa; a criança escolhe sua maneira de sentar – na parte reta, ou sobre a curva do 

semi-círculo. 

A pesquisadora observa a sala de frente para os alunos, numa cadeira ao 

lado do professor. O professor parece estimular a brincadeira com os túneis e 

pontes; há um momento em que os alunos, um por um, tentam se equilibrar no 

semicírculo, se posicionando em pé. O professor diz que todos passarão pela 

experiência e aguarda o final da brincadeira, sempre estimulando os alunos. As 

crianças que não conseguem se equilibrar, são auxiliadas pelos outros. 

Há um problema com um dos alunos que se queixa de outro; o professor 

chama os dois, pede para que contem o que aconteceu, dando oportunidade para 

ambos falarem. Ouve pacientemente e orienta os dois. 

Outra criança não consegue se equilibrar, começa a chorar; o professor a 

acolhe e pede para que se sentem em forma de círculo, no chão, iniciando outra 

atividade. 

Num dos dias da observação, chega na classe uma professora de Euritmia, 

que também está observando esta sala; somos convidadas a nos integrar à roda. 

O professor conta uma história que havia contado no dia anterior e pede para 

que todos o ajudem a lembrar – é sobre os bichos (a professora me ajuda na 

tradução). 

O professor tem uma pedrinha amarrada a um fio, que ele passa para os 

alunos que querem “ajudar a lembrar”. Todos falam e o professor incentiva e dá 

parabéns aos alunos; ele pede para alguns imitarem alguns bichos que pulam e 

depois todos pulam. 

Agora ele pede para arrumarem os blocos que são as próprias carteiras. Após 

tudo arrumado, o professor toca a flauta e os alunos o acompanham... hum, hum... 

(boca chiusa) fazendo gestos que são repetidos todos os dias. 



285 
 

Depois disso, o professor escolhe um aluno que vai à frente e todos cantam a 

mesma música do bom dia! 

Agora ele me apresenta e também à outra professora, e todos nos 

cumprimentam. 

Acende uma vela e recita, com eles, o “verso da manhã”. Segue uma nova 

música com flauta; depois cantam e fazem gestos (de euritmia) imitando o professor. 

Pegam suas flautas, colocam debaixo do braço (axilas) e falam um verso 

batendo pés e mãos, em movimentos rítmicos. 

A seguir começam falar os números, como se fosse um verso ou poesia – 

começam baixinho e vão aumentando a voz. Com as flautas nas mãos, contam os 

orifícios e colocam os dedinhos para tocarem. O professor pede para um aluno tocar 

sozinho – ele o faz muito bem; depois o convida para ir à frente e tocar com todos os 

alunos. Depois da atividade, guardam as flautas num cesto, um a um.  

No primeiro dia, o professor se dirige à pesquisadora e explica o que estão 

fazendo; ele está ensinando números e letras; nestes dias ensina a letra C – 

primeiro fazendo a imagem da lua – relata que “sempre parte de coisas reais”. 

O professor agora continua a história que começou no dia anterior – os alunos 

estão super atentos – neste dia a história se referia à letra C. 

Depois disso vai à lousa e mostra um desenho de uma bruxa na vassoura, 

preparando a próxima letra, o X. 

A seguir, o professor pede para pegarem os cadernos e o giz de cera; diz 

para prepararem as margens e que eles deverão desenhar sobre a segunda parte 

da história daquele dia. 

Ele me explica que esse processo se faz tem três estágios:  

1º - pintura conduzida: o professor faz na lousa e os alunos copiam ( ele cola 

um papel A3 na lousa e pinta sobre ele); 

2º - desenho livre; 

3º - devem pintar lembrando (imagem) da história. 

O professor termina o desenho, onde reforça a imagem da letra C na lua, e 

percorre a classe elogiando os trabalhos. 

No dia seguinte, o mesmo processo é feito trabalhando-se com pintura – 

aquarela. Inicia a atividade que parece agradar bastante os alunos. Um deles deixa 

cair a caixinha com os vidros de tinta. Os alunos se reúnem ao professor para a 

limpeza e reiniciam a atividade. 



286 
 

Observo que as mesas (carteiras) são muito coloridas. Cada fila é de uma cor 

(verde, amarelo, laranja, azul, vermelho). 

O professor agora pede para se sentar na cadeira que ocupávamos – é sua 

cadeira de histórias; pega o livro dos Irmãos Grimm e vai contar uma história. 

Antes de iniciar, toca algumas notas num pequeno xilofone e pede para um 

dos alunos repetir a sequência do dia anterior, daquela história. Retoma a leitura de 

onde havia parado no dia anterior, lendo pausadamente como uma poesia, 

agregando gestos. 

Os alunos ouvem atentamente, e o professor pára a história fazendo 

suspense sobre o que vai acontecer... 

Ao término da história, eles juntam suas mesas para lancharem; tiram as 

toalhinhas e os lanches acondicionados em caixas de inox ou plástico. Observo que 

quase todas as crianças trazem frutas e pães integrais de diversos tipos e também 

muito salame. Antes de comer, fazem os agradecimentos. Observo que é a única 

classe das escolas alemãs que faz o lanche dentro da sala; (talvez por ser 1º ano). 

O professor comenta que a grande maioria das crianças permanece na escola 

até as 17h – almoçam, brincam, fazem o dever de casa, etc. Ao término do lanche, 

todos se dão as mãos e depois saem para o recreio. 

 
 

Entrevista com professor 8 

Classe Extra Lesson 

 

1) Como chegou à Pedagogia Waldorf? 

O professor 8 relata que quando estava na universidade, cursando 

pedagogia, queria saber sobre pedagogias alternativas como Montessori, Waldorf, 

etc. porque em seu país, “todos os professores são pagos pelo Estado e têm que 

fazer o que o Estado diz” e isso não parecia ser o que ele procurava.  

Conta que “se especializou em pedagogia para alunos especiais” e que 

primeiro trabalhou em uma escola convencional (em Munich); porém, diz ele, que 

“não conseguia que as pessoas nessa escola entendessem que os ‘anormais’ têm 

sua própria linguagem - uma linguagem deles - e ele queria falar com eles, na 

linguagem deles”. Refere que “isso foi há 30 anos” e que hoje deve ser diferente. 

Lembra que, nesse ínterim, conheceu o cônjuge, tiveram um filho e precisaram 



287 
 

mudar-se para Berlim. Nesse momento explica que, na Alemanha, se o professor 

mudar de cidade, ele não pode atuar com o diploma de outra universidade que não 

esteja instalada nesta nova cidade.  

No caso do professor 8, ele teria que cursar mais dois anos numa 

universidade em Berlim e isso ele não concordava. Foi assim que ele se conectou 

com a Pedagogia Waldorf e conseguiu uma instituição que lhe custeou a formação 

num seminário Waldorf.  

Neste seminário, conheceu uma professora que era uma das maiores 

especialistas no método Extra Lesson; refere que esta, logo depois, engravidou e 

pediu ao professor 8 que a substituísse. O trabalho era nesta mesma escola, e isso 

já faz 21 anos, segundo ele.  

Iniciou com estudantes com dificuldades de aprendizagem – 2 ou 3 alunos 

que estavam para deixar a escola, porque os alunos não aprendiam e os 

professores não gostavam daquilo. 

Pergunta se isso acontece no Brasil, pois “na Alemanha, se os alunos não 

conseguem acompanhar, eles devem deixar a escola”, afirma. 

Na opinião do professor 8, “o aluno é mais importante que o método; nós 

temos que mudar como escola, para que os alunos possam estar na escola; esta é a 

primeira atividade como professores”. Continua, dizendo que “os alunos vem em 

primeiro lugar, não o programa da escola”.  

Refere que isso foi possível, por estar em uma escola livre, como é a Waldorf, 

onde o professor pode “brigar” para “fazer tudo para as crianças”; e que “não poderia 

fazer isso numa escola pública”, em seu país. 

Recorda que fez muitos projetos com os professores para “tentar criar uma 

consciência de se manter os alunos na escola”. Todos os alunos com dificuldades, 

incluindo deficientes mentais, autistas, deficientes físicos, etc. foram convidados a 

permanecer na escola. Explica que o projeto denominado “integração” começou em 

2003 com uma classe específica para lidar com alunos com dificuldades, com 

professores treinados para esse fim. 

Relata que fazia um ano, no momento da entrevista, que a primeira turma 

desse projeto havia concluído o décimo segundo ano; com isso, o professor diz que 

“todos os professores aprenderam muito e que hoje eles têm habilidade para ensinar 

todas as crianças”. 



288 
 

Durante esse percurso, acrescenta, formou-se “times de professores” para 

trabalharem juntos nas classes ditas “regulares”: há um professor de classe e um 

professor para alunos especiais que estão “conectados e trabalhando juntos”. 

Considera que “o resultado se mostra muito bom”, porém “precisam arranjar dinheiro 

para pagar o segundo professor”. Para avaliar o trabalho, afirma que se associou a 

um professor que também trabalhava com essa “integração”. 

Esse professor convidou o professor 8 a trabalhar num doutorado sobre esse 

tema, realizando a pesquisa também em outras escolas Waldorf (3 escolas que 

faziam um trabalho semelhante), o que foi prontamente aceito. O tema da pesquisa, 

em verdade foi “É a Pedagogia Waldorf boa para qualquer criança?”. Isso foi há 10 

anos e segundo o professor 8, após a pesquisa, escreveu vários livros sobre o tema 

e considera que “a Pedagogia Waldorf é uma pedagogia maravilhosa para toda 

criança e que é fã da integração ou inclusão porque pensa que Rudolf Steiner 

começou a primeira escola juntamente com Eugen Kolisko para crianças deficientes, 

sendo os pioneiros da integração na Pedagogia Waldorf”. Comenta ainda que, em 

Meinhein, está sendo estruturada uma universidade para ensinar futuros professores 

Waldorf em inclusão e interculturalismo, para a qual foi convidada como professora, 

portanto está deixando esta escola. 

 

2) O que é educação para você? 

Após a pergunta o professor 8 se detém um pouco e diz: “meu Deus essa é 

uma pergunta difícil... desde que eu pensei em ser professor, procuro o 

desenvolvimento na criança; elas trazem em si algo a ser desenvolvido e é nosso 

trabalho, oferecer tudo, fazer com que elas possam desenvolver isso por si mesmas; 

nós podemos oferecer isso a elas de fora para dentro, mas elas precisam fazê-lo de 

dentro para fora e precisam de seu próprio tempo, seu próprio meio; há coisas para 

se oferecer a eles e não há somente um meio para oferecer isso... há várias 

maneiras de fazê-lo, então eu procuro oferecer a criança, seu próprio caminho”. 

Refere que conversa com os colegas e pais, para que eles confiem que “a 

criança vai encontrar seu próprio caminho de desenvolvimento e este caminho, em 

sua opinião, será o mais correto”. 

Considera que é preciso ajudá-los e para isso, o professor deve ter “olhos de 

diagnóstico” sobre o que eles precisam; “deve-se checar, nos primeiros anos, se 



289 
 

precisam de ajuda extra e oferecer-lhes, o mais rápido possível”, se referindo às 

crianças com dificuldades. 

Enfim, resume que “educação é estar junto com as crianças, olhar para elas, 

falar com elas e procurar encontrar qual é o caminho por onde estão caminhando e 

caminhar ao lado delas... com elas... não carregá-las ou empurrá-las”. 

 

3) O que é saúde para você? 

O professor refere que convive muito com doenças; seu cônjuge tem uma 

doença crônica e tiveram que aprender a conviver com isso. Na escola, há também 

muitos alunos com vários tipos de deficiências e “temos que oferecer a eles uma 

maneira de lidar com aquilo que eles são”. Afirma que, como professor, seu trabalho 

é “ensinar as crianças a terem orgulho daquilo que conseguem fazer pelos seus 

próprios caminhos; é ajudá-los a encontrar seus talentos e habilidades e estar ao 

lado deles” para que, “a partir de si mesmos, tracem seu próprio caminho e que 

tenham orgulho daquilo que sabem fazer e de quem eles são... isso pode ser 

saudável”. Ressalta que é preciso “saber olhar para a vida e não para a doença”. Dá 

o exemplo da professora que fundou essa escola e faleceu há uma semana, com 80 

anos; diz que era muito forte, estava muito doente, mas, mesmo no hospital, falava 

com alegria da escola e dos estudantes, demonstrando “dar mais crédito à vida que 

lhe restava do que à doença”. 

Refere que conhece muitas pessoas doentes mas, “ao mesmo tempo 

saudáveis no sentido de Antonovsky (Salutogênese) e cita o nome da professora 

falecida como exemplo de enfrentamento do sofrimento, sem perder o orgulho pela 

vida e pelos seus princípios. Diz não saber como essas pessoas fazem isso, mas 

fazem”. 

Pergunto se o professor acha que a educação pode dar esse suporte físico e 

anímico para lidar com o sofrimento? 

Ele responde que “pensa isso também”. Conta que, em conversas com seu 

pai, às vezes questionava por que sempre aconteciam coisas sofridas em sua vida? 

Diz que o pai argumentava que as pessoas que se constituem fortes, 

passaram por muitas coisas, e os não tão fortes, passaram menos. O professor faz 

referência ao Senso de Coerência de Antonovsky. 

Pondera que, há quem atribua isso à família, mas ele está convencido que 

não é só a família. Acha que logicamente, a família tem grande participação, porém, 



290 
 

“algumas crianças fortes e saudáveis têm origem em famílias que nem se pode 

imaginar”. 

O porquê disso, ele diz não saber... 

Enfatiza que, como pais e professores, pode-se fazer muito pelas crianças, 

permanecendo ao lado delas e que isso as ajuda a crescer fortes e saudáveis, mas 

que, existem crianças que crescem fortes e saudáveis mesmo sem estas presenças. 

 
 
Observação do professor 8 – Classe com 1 aluno 

 

Esta observação tem um contexto diferente das outras observações em vários 

sentidos. 

A primeira peculiaridade é que esse professor, é um especialista em trabalhar 

com crianças com dificuldade de aprendizagem, pelos mais variados motivos, 

incluindo-se as deficiências físicas, cognitivas, motoras, etc., é o trabalho que 

denomina “integração”, o que corresponderia à inclusão.  

O método pedagógico Waldorf deu origem a uma variante que se denomina 

Pedagogia Curativa ou Pedagogia Terapêutica como é conhecida mais 

recentemente. Desta última, ainda se derivou uma outra variante denominada 

método Extra Lesson, sistematizada por uma professora Waldorf de origem 

britânica, profª. Audrey McAllen. 

Esses métodos consistem em se trabalhar, de modo especial, os processos 

corpóreos, pois acredita-se, que o aprendizado se faz, primeiramente, no corpo. 

Para isso, utilizam-se aparelhos e salas específicas para esse fim. Também são 

utilizadas outras ferramentas como pintura, escultura, desenho de forma entre 

outros. Essa breve explanação contextualiza a observação feita em três momentos, 

nestes ambientes específicos, com um método específico, derivado do método 

Waldorf.  

A segunda peculiaridade são os espaços físicos. O professor realiza sua 

prática pedagógica sempre em dois momentos, em dois espaços: primeiro ele 

recebe a criança, numa sala que não é muito grande, bem arejada, com poucas 

mesas e cadeiras, vários cestos com diversas bolas de vários tamanhos, pesos, 

materiais e cores. Há novelos de lãs, agulhas de tricô, saquinhos de diversos 

tamanhos preenchidos com areia (daqueles de se jogar “Cinco Marias”) 



291 
 

instrumentos musicais, como flautas, gaitas, violinos, harpas. Há também muitas 

tintas, pincéis, papéis, tecidos, etc. Nos dias que nos ocupamos com a observação 

desse professor, ele atendeu sempre o mesmo aluno. O fato de a sala ter tamanho 

reduzido e o pouco número de mesas, faz supor que o atendimento seja, geralmente 

individualizado, ou a pequenos grupos. 

Observamos que o aluno, ao chegar, era recebido nesta sala, com um aperto 

de mão, afetivamente. 

Antes de se iniciar o trabalho propriamente dito, professor e aluno recitam um 

verso, depois fazem gestos euritmicos, em silêncio ( o professor faz e o aluno copia). 

O aluno tinha 11 anos; não se observou deficiência física visível. Sua atenção era 

precária, bem como o contato visual.  

A seguir, o professor pegou várias bolas de tamanhos diferentes e começou 

uma espécie de jogo, onde ele jogava a bola para o aluno e falava um número e o 

aluno lhe retornava e dizia outro número (trabalhando as quatro operações). Quando 

o aluno acertava, mudava a bola; se errava, retornava a mesma bola. Segue-se 

outro trabalho com os saquinhos de areia; o professor é o “parceiro” do aluno no 

jogo, que parece alegrar o aluno. A relação é amigável denotando um conhecimento 

antigo. 

O professor 8 canta uma música e convida o aluno a cantar com ele; ele não 

parece se interessar..., insiste várias vezes, mas o aluno mal fala uma ou duas 

palavras da música. Aliás, observa-se que o aluno fala bem pouco – não por 

dificuldade na fala. O professor concede alguns intervalos durante o processo. Ao 

retornar, o professor conta uma história e propõe um trabalho com aquarela; 

preparam juntos o papel molhado, as tintas (cores primárias) e a proposta é “pintar a 

história”. Enquanto o aluno trabalha, o professor me faz a tradução das atividades 

transcorridas, acentuando que “apesar de parecer um trabalho diferente”, estava 

trabalhando o ritmo, distribuindo as atividades de modo a direcionar para o Pensar, 

Sentir e Querer. 

Após essa atividade, que foi seguida de perto pelo professor, estimulando o 

aluno no uso e mistura das cores, ocupação do espaço no papel, etc., há um novo 

intervalo para lanche. Esse lanche é sempre feito fora da sala como nas outras 

classes; o aluno sai e pode, segundo o professor, ir até o restaurante, comer uma 

fruta, um iogurte, um suco. Não presenciamos o que o aluno comeu em nenhum dos 

dias, e se comeu. A atividade da aquarela foi repetida mais um dia e no outro dia 



292 
 

fizeram desenho de forma. Ao retornar, ambos se dirigem para a sala dos aparelhos; 

este é o 2º momento do trabalho; percebe-se uma vibração no aluno. Sempre há um 

professor auxiliar nessa outra sala; o aluno sempre volta do intervalo, vestido com 

outras roupas, mais largas e confortáveis. Inicia-se uma série de exercícios que 

foram repetidos todos os dias, com pequenas mudanças nos vários aparelhos 

(escadas, espaldar, rede, bolas, balanço). O professor auxiliar parece ter bom 

conhecimento do processo e é ele quem assume, quase completamente essa etapa 

do trabalho. O professor 8 faz recomendações no início e retorna ao final, quando 

discute e questiona como foi a atividade naquele dia. Ambos despedem-se do aluno, 

de forma cortês, sem explicitarem grande afetividade. 

 

Entrevista com professor 9 

2º ano 

 

1) Como chegou à Pedagogia Waldorf? 

O professor 9 refere que nasceu no Brasil, filho de alemães, frequentou 

escola Waldorf em São Paulo desde o jardim; que a mãe era professora Waldorf, na 

escola onde ele estudava. Com a morte do pai, “tiveram que voltar para a 

Alemanha”, quando estava então com nove anos.  

Lembra que ao voltar, sentia muita tristeza, não se adaptava na nova escola, 

que também era Waldorf e que repetiu de ano, o que, hoje, “considera ter sido muito 

acertado por parte dos professores e da mãe”.  

Ao término do décimo segundo ano, resolveu fazer uma Faculdade de 

Terapia Artística, porque não queria ser professor Waldorf, por saber como era ser 

professor Waldorf, pela experiência que viveu com a mãe, argumenta.  

Porém, relata que, quando terminou o curso de Terapia Artística, resolveu 

fazer a formação para professores Waldorf, no Seminário de Stuttgart; logo a seguir 

foi convidado como professor de artes nesta mesma escola, onde permaneceu por 

quatro anos trabalhando com os alunos que permaneciam na escola no período da 

tarde, após as aulas oficiais. Decidiu deixar esse trabalho para desempenhar outra 

função, numa clínica para crianças e jovens adictos, da qual tornou-se sócio. 

Certo dia, conta que encontrou uma amiga, professora da escola num 

concerto, que lhe dirigiu subitamente a pergunta “você quer ser professor Waldorf?” 



293 
 

Sua resposta imediata diz ter sido: “não!”, mas, aquela questão pareceu não sair de 

sua cabeça durante o concerto e um bom tempo depois... 

Foi assim que, após um ano de reflexão, enfim, assumiu um cargo nesta 

mesma escola como professor de classe, onde está até hoje. 

 

2) O que é educação para você? 

Esse professor diz que: “educação é o acompanhamento da criança para 

conduzi-lo à liberdade e para que possam olhar para o mundo sem egoísmo”. 

Para ele, “a função do professor é a de ‘companheiro’ que deve estar sempre 

ao lado da criança e se for preciso, às vezes briga”; acha que “quanto menos a 

criança tem necessidade do professor, é melhor”; porque “a criança tem que ser 

estimulada a aprender também com a vida”. 

Refere-se à Pedagogia Waldorf como uma possibilidade e que um de seus 

postulados é que a criança, especialmente do primeiro setênio, imita tudo e todos. 

Faz menção a um cômico alemão dos anos 1920-1930 (Karl Valentin) que dizia que 

“não era preciso educar a criança porque ela imita tudo o que você faz”. Nesse 

sentido, pondera que “você é o educador de si mesmo para educar a criança – isso 

é pedagogia”! Considera que “é a criança quem está dando a oportunidade para o 

professor se desenvolver – é uma troca onde os dois lados crescem e se 

desenvolvem”. Refere adorar o que faz, e acha que a Pedagogia Waldorf é um 

“tesouro que contém vários outros tesouros, porém tem várias críticas: apesar de o 

professor Waldorf ter clareza daquilo que pretende ensinar, na sua experiência, 

quando se ensina matemática, têm-se que trabalhar no corpo primeiro, trabalhar 

bastante com pés e mãos”. 

Também no aprendizado da escrita, acha o giz de cera muito grosso; poderia 

ser usado o lápis comum ou outro lápis de cera mais fino, recomenda.  

Outra crítica apontada por esse professor, está no fato de que, em sua opinião, 

“a Pedagogia Waldorf fecha os olhos para outros desenvolvimentos na educação 

alcançados pela ciência e/ou outros métodos pedagógicos, outras escolas”. 

Acrescenta que se pode aprender também “olhando-se um pouco para fora”. 

 

3) O que é saúde para você? 

O professor refere que “saúde é uma coisa que  não tenha mais”. Explica que 

possui uma doença reumática e está sempre com dores, mas acaba definindo saúde 



294 
 

como “o equilíbrio que se deve conseguir buscar balanceando trabalho e vida 

particular”.  

Acredita que quando se está com gripe, por exemplo, isso não quer dizer 

doença, “é um aviso para a pessoa repousar, deitar, se recuperar... nesse sentido, 

gripe pode até ser sinal de saúde”. 

É de opinião que “a Pedagogia Waldorf tem um cunho saudável para a 

criança, não para o professor”. 

Refere não ter vida particular; só pensa na escola, atualmente muito voltado 

só para a escola. Enfatiza que “todo humano precisa que o outro o veja – que 

alguém lhe dê atenção, para despertar o sentimento de ser amado. Isso é saúde”.  

 

Observação do professor 9 – Classe com 26 alunos 

 

 No primeiro dia de observação cheguei dois minutos atrasada; todos já 

estavam dentro da sala: professor, auxiliar e alunos. No segundo dia cheguei 10 

minutos adiantada e pude observar os alunos chegando com seus pais / 

acompanhantes (quase nunca de carro). Fizeram a mesma fila em frente à classe e 

entram exatamente no horário. Esta é uma classe onde os alunos se sentam em 

duplas. Recitam o “verso da manhã” e começam a cantar e colocar os materiais sob 

a carteira, as mochilas no chão e as sacolas com seus nomes no seu lugar, no fundo 

da sala. No segundo dia, há dois professores auxiliares.  

A atividade seguinte se repete nos dois dias. 

O professor 9 distribui saquinhos (10cm x 10cm) preenchidos com arroz ou 

sementes (segundo informou o próprio professor). A distribuição é interessante: o 

professor fala bem alto o nome do aluno e joga, literalmente, o saquinho em direção 

à ele – eles se aprontam para não deixar cair, mas alguns não conseguem; após a 

distribuição, cada aluno tem seu saquinho e o professor dá a tarefa que é jogar o 

saquinho para o alto e pegar com uma só mão e depois são acrescentados outros 

movimentos (movimentos preparatórios). 

Um dos alunos começa a chorar; o professor pergunta: “O que aconteceu?” 

Ele responde que o colega tomou o seu lugar – o professor olha para o aluno que 

havia tomado o lugar, faz um sinal para ele sair, e assim é feito. Percebe-se nesse 

momento a autoridade do professor.  



295 
 

Formam-se duplas para se trabalhar ainda com os saquinhos: são vários 

movimentos de mãos, pernas, joelhos, etc; os alunos vibram... enquanto eles se 

movimentam nas trocas dos saquinhos, o professor recita um verso sobre trotar com 

um cavalo e pede um novo movimento com joelhos e braços com rotação da coluna 

sobre si mesma. Depois trocam as mãos. Ao final, uma das crianças, orientada pelo 

professor, recolhe os saquinhos com um cesto. 

O professor explica à pesquisadora, que esses são exercícios para trabalhar 

noção espacial e lateralidade, advindos do método Extra Lesson. Depois disso, ele 

pergunta aos alunos o que lembram sobre a história das abelhas; também relembra 

o passeio que haviam feito no dia anterior para conhecer um apicultor e observar as 

flores que tinham abelhas, etc.  

Nesse momento o professor designa quatro alunos para se posicionarem na 

frente; o primeiro aluno acende uma vela, fala um verso e passa para o outro aluno e 

assim sucessivamente – falam o verso decorado! 

O professor faz agora uma explicação para os alunos, sobre a vida das 

abelhas (ele não tem em mãos nenhum texto escrito ou livro) - os alunos parecem 

curiosos. Eles continuam perguntando sobre as abelhas; eles levantam a mão, o 

professor se dirige a eles e explica pausadamente.  

O professor agora abre a lousa onde há um texto sobre as abelhas (época) e 

pede para completarem a cópia que começaram no dia anterior.  Depois, escreve 

mais uma parte do texto na lousa; enquanto escreve, o professor auxiliar ajuda 

algumas crianças que precisam apontar o lápis, etc.; o auxiliar tem uma postura 

austera; não se mostra acolhedor. 

Os estojos de lápis são feitos de crochê, veludo, tricô, etc. Algumas crianças 

deixam cair lápis, borrachas no chão e se arrastam por baixo das carteiras como 

gatinhos brincando... é um momento de descontração, mas, no geral, a classe é 

bem comportada. 

Um dos alunos se dirige ao professor e pergunta se pode jogar um vidro vazio 

– ele responde que “não precisa perguntar tudo, algumas coisas você pode decidir”. 

O professor se dirige à pesquisadora e explica tudo o que está fazendo. 

Comenta que esses alunos já lêem praticamente tudo; critica que “em certas 

escolas Waldorf se demora muito com a leitura; perde-se muito tempo com a escrita” 

e, na sua opinião, isso “precisa acontecer paralelamente”. 



296 
 

Percebe-se alguns alunos mais atrasados. O professor fica ao lado e vai 

ajudando; vai até a lousa, aponta palavras, volta; faz isso várias vezes, com uma 

postura tranquila. Na hora do lanche, os alunos dessa classe não permanecem na 

sala; fazem o lanche no pátio onde há várias mesas e bancos fixos ao ar livre. 

Retornam à sala de aula; o professor agora pega um livro e lê uma história, 

ainda sobre as abelhas. Enquanto ouvem, as crianças desenham livremente sobre o 

que estão ouvindo. A leitura é muito longa, o que parece fazer com que os alunos 

percam um pouco o interesse. Essa era a última atividade naquela sala. 

Depois disso, os alunos vão para a sala de Euritmia.  

 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 



297 
 

APÊNDICE E – Entrevista com Profª. Drª. Rosana Dantas 

Livre Docente da Faculdade de Enfermagem – USP – Ribeirão Preto 

 

E – Eu queria perguntar para você como que você chegou à Salutogênese e ao 

Senso de Coerência. Fique à vontade.  

Elaine, eu que agradeço você ter me procurado para a gente conversar um pouco 

sobre Salutogênese e Senso de Coerência. Na verdade eu entrei em contato com a 

teoria do Antonovsky em 2000 quando eu fui para os Estados Unidos fazer o meu 

pós-doutoramento e a minha orientadora de lá, ela havia estudado a influência do 

Senso de Coerência na reabilitação de pessoas que tinham sofrido um ataque do 

coração e eu tava investigando a recuperação de pacientes depois de uma cirurgia 

cardíaca, então ela havia me sugerido para testar o mesmo modelo teórico nesse 

grupo de pacientes cardíacos. E aí, eu fiz essa pesquisa lá e me apaixonei pela 

teoria do Antonovsky porque é uma teoria que te encanta né, a medida em que ela 

te disperta um olhar diferente pra nós profissionais da saúde à respeito do processo 

saúde e doença né. Porque a formação nossa é muito de tentar identificar o porque 

que a pessoa adoece, enquanto que o Antonovsky te pergunta “não, tudo bem, eles 

adoecem mas nós temos que perguntar porque as outras pessoas não adoecem”, 

mesmo estando expostas aos mesmos fatores de risco né, então o que leva essa 

pessoa a permanecer saudável? E a teoria dele também te encanta porque ele vai 

contando a história dele né, como descendente de judeus e a pergunta que emanou 

para ele foi: “por que que alguns sobreviventes de campos de concentração 

conseguiam recomeçar a vida e outros não?”, e aí entrevistando muitas pessoas ele 

foi compreendendo esse constructo que ele chama de Senso de Coerência, que é 

formado por três, teoricamente seriam três componentes, mas que ele fala que na 

verdade é uma coisa só, que seria você compreender o que está acontecendo, você 

procurar recursos internos e externos para manejar a condição de stress, e para 

você dar significado para aquilo que acontece né, então um exemplo que marca é 

aquele que ele fala assim: ninguém quer que um ente querido morra, mas a morte 

faz parte da vida e a gente tem que dar um significado para aquela situação de 

perda. E aí, a minha orientadora que foi a professora Sandra Mozer, ela tinha feito 

um paralelo com a questão da reabilitação cardiovascular, dizendo assim, que as 

pessoas que tem doenças coronarianas, elas precisam compreender porque que 



298 
 

elas ficaram doentes, compreender o que que acontece que leva à doença 

coronariana, elas precisam manejar aquele tratamento que é bem complexo, que é 

medicamentoso mas que é basicamente mudança de comportamento, e ela precisa 

também dar um significado para aquela nova situação dela enquanto pessoa com 

uma condição crônica de saúde.  

E aí ela fala que nós, profissionais da saúde, e ela se refere muito ao enfermeiro 

porque ela é enfermeira como eu, ela fala assim, que através, por exemplo, de 

grupos de apoio, esses grupos de apoio poderiam favorecer a compreensão do que 

que é a doença cardiovascular, quais são os fatores de risco, como eles agem, 

esses grupos de apoio poderiam também fornecer, através do aconselhamento, 

parcerias para manejar a doença, então assim... onde que tem esses grupos de 

reabilitação, mas também só o fato de uma pessoa que tem uma dada condição 

crônica ouvir do outro como que ele lida com esse processo de ficar doente, 

controlar dieta, de mudar comportamento, faz mais efeito, às vezes, do que o 

médico falar, o educador físico falar, porque é uma pessoa que não tem aquela 

condição, né, então isso é muito importante, então ela fala que, por isso que a teoria 

salutogênica e, principalmente o Senso de Coerência, ele é tão utilizado em saúde. 

Então assim, a gente tem estudos com Senso de Coerência na população geral, a 

Finlândia e a Suécia são grandes investigadoras da salutogênese mas a gente tem 

muita condição crônica, paciente com câncer, com diabetes, com insuficiência renal, 

cardíaco, com tudo, e é interessante porque você pode estar utilizando esse recurso 

para ajudar essas pessoas e também para entender uma outra forma de abordar né, 

de cuidar. Então acho que esse foi o meu contato e a partir de então, quando eu 

retornei para o Brasil eu quis replicar essa pesquisa com pacientes brasileiros e aí 

que eu me defrontei com uma grande dificuldade porque a gente não tinha a escala, 

o instrumento para medir Senso de Coerência já traduzida, adaptada e validada para 

a população brasileira. Então aí, na minha tese de livre docência eu fiz esse trabalho 

e vários alunos meus utilizaram o Senso de Coerência depois, posteriormente em 

outras investigações. Isso resume um pouco como que eu cheguei nessa 

abordagem né, do Antonovsky.  

E – Legal, obrigada. E com a Salutogênese você tem feito alguma coisa, você tem 

aplicado isso, tem passado esse conceito para frente, como que é isso na sua vida 

profissional, como professora... 



299 
 

O que a gente tem como professora, por exemplo, de uma Escola de Enfermagem, a 

gente tem ainda muito modelo biomédico né, Elaine, então assim, a salutogênese é 

uma nova forma de ver a questão da saúde, então assim, no meu dia-a-dia eu não 

posso dizer que a gente tem ensinado salutogênese de uma maneira formal, como 

se estivesse no curriculum, tal, mas enquanto enfermeira, eu acho que a gente tem 

um pouco esse olhar de buscar as pessoas se fortalecerem e se manterem 

saudáveis, mesmo aqueles que já tem uma condição crônica. E isso é legal no 

Antonovsky também porque ele sabe que isso não é um contínuo, a vida não é um 

contínuo, então há momentos em que você vai estar mais fragilizado e vai estar 

questionando um pouco mais as situações de stress, noutros momentos você já está 

mais tranquilo, e aí você está mais fortalecido, e, dentro da academia e dentro das 

pesquisas, a gente tem usado outros referenciais também, como a questão do self 

management, do self care, para poder estar abordando esse tipo de mudança de 

comportamento com os pacientes com doenças crônicas. Mas eu acho que aqui no 

Brasil e mesmo em outros países que tem muito a medicina tradicional e quando eu 

falo medicina, é medicina no sentido de médicos, enfermeiros, todos os profissionais 

da saúde, muito centrado ainda no aspecto da doença, a gente ainda leva um longo 

tempo para estar se conscientizando dessa abordagem salutogênica. Eu acho que 

ela vai de encontro à interesses das indústrias farmacêuticas, de toda uma 

tecnologia de você fazer diagnóstico, de tratar, e isso se você for usar a teoria 

salutogênica, eu penso que a gente não precisaria usar tanto desses recursos né... 

A gente estaria usando mais prevenção do que tratamento curativo né...  

E – Você encontra essa resistência na academia? 

A gente encontra talvez na forma que a gente não tem um diálogo, não é assim... 

E – Não tem abertura ainda.. 

Não tem uma coisa que você discute normalmente né... Você acho que precisa criar 

um espaço diferente para que surja essas questões né, porque no dia a dia não 

aparece. Você forma inclusive, eu como professora, eu fico na hora de ensinar o 

aluno de graduação de enfermagem, você tá ensinando tecnologia para diagnosticar 

doença, para tratar uma ferida cirúrgica, alguma coisa assim, então você não tem 

muito espaço no currículo para falar de salutogênese né... Talvez isso tenha que 

começar mais a nível de pós-graduação, concursos abordando esse outro olhar da 

saúde.  



300 
 

E – Legal. Você consideraria que o Senso de Coerência é um constructo que pode 

expandir, que pode ir para outros setores tipo setor da educação, como eu estou 

estudando? Visto que o Senso de Coerência é um processo que se faz aprendendo, 

você consideraria que isso é aplicável à educação?  

Eu acho que faz parte... porque quando Antonovsky coloca a teoria dele, ele fala 

que, por exemplo, não está relacionado ao sexo, à escolaridade, mas seria mais um 

traço da vivência, da personalidade junto com a vivência dela.  

E – Talvez até a própria visão de mundo dela... 

Visão de mundo. E isso, tem vários estudos, vários autores, por exemplo, da 

sociologia, da filosofia, que se contrapõe ao Antonovsky, outros reforçam essa idéia, 

mas eu acredito sim, que o Senso de Coerência ele vai sendo construído a partir de 

experiências que a criança vive e vai se formando adulto e isso vai te estabelecendo 

aqueles componentes, por exemplo, você pode, intelectualmente, compreender 

muito bem qual que é a sua condição de vida mas você pode não aceita-la ou não 

dar significado ou não conseguir buscar recursos internos e externos para lidar com 

aquilo. Outras pessoas muitas vezes mais simples, podem estar conseguindo via 

manejo, melhorar a situação dela diante do stress. De qualquer forma eu acho que 

uma criança que é estimulada a refletir, a participar, a se sentir mais fortalecida nas 

relações, eu acredito que ela teria.... ela vai ser um adulto terá um maior Senso de 

Coerência. Provar isso? A gente teria que acompanhar essas crianças até a vida 

adulta para ver se isso se concretiza ou não, mas assim, tem uma lógica né, em 

pensar desse jeito.  

E – Muito bom! Você quer acrescentar mais alguma coisa? 

Eu acho assim, que seu trabalho tem um ineditismo porque você está tentando 

utilizar essa teoria salutogênica pensando nisso, numa interface da salutogênese 

com a educação, não educação e saúde como você mesmo diz, mas, a educação 

como formadora de cidadãos e eu acho que isso vai ser muito bom, vai ser muito 

interessante, você está sendo pioneira nesse termo.  

E – Muitíssimo obrigado, se você tiver mais alguma coisa para colaborar fique à 

vontade...  

E se você precisar, no futuro, você pode me procurar.  

E – Muito obrigado, obrigado mesmo! 

 



301 
 

APÊNDICE F – Entrevista com Profº Drº Lothar Krappmann 

Ex-presidente, atual conselheiro do Instituto Max Planck Institute  

for Human Development – Membro do Comitê dos Direitos da Criança na ONU. 

 

Uma tese sobre Pedagogia Waldorf tem sua relevância. Alguns dizem que Rudolf 

Steiner se distancia dos direitos da criança. Não é verdade, eu penso que Steiner foi 

importante porque ele viu o ser humano num desenvolvimento integral. Como ser 

humano, não só como um ser cognitivo – mas sim, em suas capacidades criativas, 

desejos, interesses espirituais e, inclusive, a capacidade de perguntar- que não 

estão incluídos nos curriculuns das escolas de nossos dias. Se uma criança não 

sabe perguntar ou não pode perguntar, isto terá um impacto na sua sensação de 

segurança. Sem questões, não se pode saber o que a criança está querendo ou 

procurando no seu entorno, seus amigos, informações, trocas, etc. R. Steiner usa 

uma linguagem específica; os psicólogos também usam a sua própria linguagem, os 

sociólogos – mas se olharmos de perto, vemos que todos percebem uma parte do 

desenvolvimento – tenho medo de que cada um olhe somente uma parte do 

desenvolvimento da criança. 

E – Os direitos da criança criaram uma base para um desenvolvimento integral como 

propôs Humbolt? Bildung? 

O Curriculo... claro que a informação é importante – as coisas estão conectadas – a 

natureza, a história da humanidade, o corpo, os sistemas de significados criados 

pela história da humanidade; tudo isso pertence à Educação. Mas estão 

concentrados em pequenas áreas. 

A arte é muito importante para “alinhar” os conceitos. Ajuda a perceber coisas, 

receber novos insights. Existe ainda escolas com um modo de educar, incluindo o 

medo! Tento entender – mas acho que não é o que o ser humano precisa hoje para 

seu desenvolvimento, apesar disso acontecer, às vezes, de modo surpreendente. 

Eu penso que as artes, a música, a pintura, escultura, teatro, são muito importantes 

como meios de descobertas para as próprias experiências. 

E – Podemos considerar como Rudolf Steiner preconiza a educação em Pensar, 

Sentir e Querer? 

Artes como a pintura pode expressar pensamentos e sentimentos – o que está 

acontecendo, a música ou a palavra também podem contar sobre os medos, desejos 



302 
 

e vontades. Às vezes fazemos a coisa errada em dizer que estão errados ao fazer 

isso ou aquilo – não deixando que eles se expressem realmente – “na próxima vez 

use outras palavras”, etc. 

E – Talvez eles ainda não sejam capazes de reconhecer seus sentimentos.  

Sim, eles irão fazer isso, mas hoje ainda são reflexos – através da pintura, por 

exemplo, eles podem se espelhar e se perceber. 

E – Falo sobre uma criança de 3 anos que não tem prontidão para linguagem de 

computadores – algoritmo.  

Sim, o que se precisa é criar significados – cujos significados possam orientá-los a 

se relacionar com os outros. 

É importante comunicar aquilo que hoje não se tem controle, que não se 

compreende, que fogem da situação e nos está amedrontando a todos. Há muitos 

meios de se lidar com essas situações; meios de ajudar, meios de dar suporte e 

meios de “distrair”? Há pessoas que ouvem outros – mas o importante é estar 

conectado à minha mente, para entender.  

Quando estou com medo, frente ao perigo – às vezes tomo caminhos errados 

“distrativos” – vou à autoridades etc.. por exemplo quando se tem 15 anos – não se 

tem autoconfiança, estão apenas vivendo a vida de alegria da sua juventude – se 

satisfazendo, etc. 

E - Educação e fundamentalismo 

- Sim, esse é um tema que não se pode “escapar” ou “distrair”. 

Hoje não podemos voltar 2000 anos atrás e combater o fundamentalismo como 

naquela época. 

Quando lemos a história, vemos que o povo sempre lutou pela paz – porém, até hoje 

parece que a situação é a mesma! 

E - Sobre Saúde  

- Escola não é um lugar só para aprender – é uma comunidade de aprendizes plena 

de problemas: religiosos, de significados, culturas, etc. Precisamos gastar ainda 

muitos anos para aprender “como as pessoas podem aprender juntas” – que a 

escola é um lugar onde todos precisam se respeitar; dar suporte às suas 

necessidades; como resolver conflitos, questões; não só as crianças devem 

aprender; mas numa escola também há adultos e eles precisam continuar 

aprendendo juntos com as relações sociais, como se envolver com os problemas 

sociais como drogas, pobreza, violência, etc, pois isso está presente na escola. 



303 
 

Escolas podem dizer que isso está fora dela, que elas são pacíficas, mas alunos e 

professores trazem isso para a Escola. 

A Escola é uma maravilhosa dimensão; é mais do que um centro de aprendizado. É, 

logicamente um lugar para a ciência e como ela acontece na pesquisa; e precisamos 

dela. A função da escola -  por favor não estou dizendo que a escola é um “hospital 

mental” - mas precisamos dar o “sangue” para o desenvolvimento da criança – 

suporte internacional, experiências de todo tipo para que ela tenha suporte para lidar 

com suas relações e conflitos, respeitando seus direitos. 

E – Salutogênese 

Se você tem experiências que podem te dar suporte em conflitos, você tem 

confiança que poderá superá-los com sucesso e assim, o stress desaparece, 

impedindo a evolução para doença. Se você tem muitas experiências, isso fica mais 

fácil; você pode usar suas capacidades e resolver problemas. Os adultos ao redor 

das crianças precisam ser exemplos porque as crianças os imitam em tudo. Eles 

querem aprender – então buscam no seu entorno como fazer as coisas. Não se 

deve dizer à criança, em princípio que ela errou – deve-se discutir com ela, ou seja, 

“vamos falar sobre isso”. 

O aprendizado é feito segundo sua capacidade; isso é extremamente pedagógico. 

Havia um pedagogo polonês (Janisz Korcza) que conta que tinha um aluno com o 

qual não conseguia se contatar, e depois de muitas tentativas, descobriu que o 

aprendizado não deveria ser feito do professor para o aluno, mas com o aluno. Eu 

tenho clareza sobre esse problema; temos discutido muito sobre isso – não 

podemos esperar que a coisa mude no momento. Não se iluda que uma só conversa 

possa transformar as coisas para melhor. 

Isso sempre é um processo, vamos ter que agir várias vezes, por vários ângulos, 

sempre respeitando as crianças, porque todos merecem respeito. 

Sempre digo aos professores que eles tem que respeitar as crianças 

E - Especialmente após os 14 anos. 

Sim, a escola é um lugar de muitas experiências, onde os pais constituem 

geralmente um sério problema para a escola. 

E - Fique livre para dizer o que acha da pesquisa. 

Penso que seria bom explicar para os professores os aspectos da Salutogênese – 

cada um em particular: 

- como eles podem lidar com cada aluno em particular – como um indivíduo. 



304 
 

- 15 minutos a 1h para um trabalho – oferecer um fluxo normal para atividades – 

porque pode ser que 15 minutos não seja suficiente para desenvolver o que foi 

pedido. 

- O importante é dar oportunidade para a criança se movimentar livremente na sala, 

e em seu Pensar / Sentir e Agir – não “engessá-la” com “fixações”. 

- Olhar para a criança; tentar percebê-la – os professores precisam aprender sobre o 

desenvolvimento da criança, seus desejos, intenções, etc... 

- Estes conceitos são próximos da criança – isso, eu acredito, deverá reverter em  

Salutogênese. 

E – O Sr. é profundo conhecedor da Pedagogia Waldorf 

Aprendi muito orientando a tese de mestrado sobre a Pedagogia Waldorf e os 

direitos da criança.  

E - Obrigado, foi uma honra conversar com senhor, e uma grande emoção. 

Por favor me deixe saber sobre a tese e eu espero que você possa clarear aos 

professores que a função deles pode ser Salutogênica. 

 

 



305 
 

APÊNDICE G - entrevista com Olga Theisselmann 

Coordenadora Pedagógica do HELLEUM - Kinderforscherzentrum - Berlin 

 

E – Bom dia professora. Como vocês trabalham aqui no Instituto e qual a razão de 

se construir um instituto nesses moldes? 

Quase toda universidade tem hoje esse trabalho com crianças para ajudar crianças 

para experimentar a si mesmas, despertando-as para a pesquisa; temos uma 

network (membros) em Berlim e Brandenburg chamada – Gnau que trabalham 

juntas em escolas para conectá-las; apesar de existirem diferentes concepções e 

metas – Aqui, nós tentamos fazer com que as crianças se experimentem a si 

mesmas; elas chegam aqui, não recebem nenhuma instrução – elas pesquisam 

seus próprios tópicos, deixamos que elas desenvolvam suas próprias questões; elas 

tem muitas estações de trabalho, muitos materiais (neste mês o tema é a água). 

Elas nos perguntam; estamos acompanhando-os nas estações; mas não damos 

intenções – não é dirigido - o que nos faz diferente. 

Eu venho da Russia e trabalhei também por 15 anos nos G.V. com Workshops, 

unicamente para pedagogia, para professores. Já estudamos como professores 

podem preparar seus próprios materiais, refletindo sobre o que funciona ou não com 

os alunos – ou seja, são experiências pedagógicas – esse é o foco principal dos 

centros de Workshop pedagógico. 

Na Alemanha ainda é um processo novo – estamos tentando implantar isso aqui 

neste centro com os professores que nos procuram. 

Estamos a caminho de realizar este conceito aqui no Helleum. 

As crianças que chegam a nós vem de escolas normais  - que são bem semelhantes 

no mundo todo; vivi na Russia, na Inglaterra e G.V – mas ver como a criança 

aprende, não é preocupação dessas escolas. Eles só pensam nas notas – valores – 

Aqui eles não tem notas; as crianças podem usar tudo que elas tem à sua 

disposição – e podem fazer perguntas aos professores e decidirem o que e como 

fazer, como o fazem em suas brincadeiras – aqui o aluno (a criança) é o centro do 

aprendizado. Procuramos ver o que a criança quer (querer) e o que precisa para 

desenvolver (criar) sua intenção (pensar). A única coisa que fazemos é orientá-la. 

Temos também um programa para Jardins de infância – desenvolvemos “caixas” 

com materiais (com 6 tópicos) que podem ser usados para crianças “brincarem” de 



306 
 

pesquisa – queremos oferecer estes materiais para os professores também 

aprenderem a ensinar – é quase uma “miniatura” do que se faz aqui – O projeto 

estará se completando em fevereiro – nós “alugamos” as caixas – não são 

vendidas. 

Fala que estudou espanhol na Russia . 

E – Então a intenção é estimular a pesquisa? 

- Sim, é mostrar a eles outras oportunidades de aprender e fazê-los se interessar por 

ciências – mostrar vários métodos; não podemos persuadi-los – não somos uma 

escola. 

Há muitos feed-backs das escolas; havia professores pessimistas com vários alunos 

e que nos dizem que após frequentarem este centro, melhoraram muito seus 

resultados, se mostram mais interessados etc. 

Somos como “coach” aqui; orientamos professores e alunos. Vários professores 

relatam que nunca haviam pensado em ensinar daquela maneira – eles começam a 

ver as crianças de outra maneira; eles podem fazer a criança se concentrar e 

mostrar interesse. Isso é novo para eles. 

Há crianças que permanecem num microscópio por 1 hora sentado – isso é algo que 

alguns professores nunca viram! 

Este é o resultado que procuramos; quando eles voltam para sua escola, tem algo a 

mais – eles mudaram – 

Ambos experimentam isso aqui – tanto os alunos, como os professores. Somos um 

ótimo time de colegas – eles trabalham em escolas primárias (50%) e também aqui. 

O conselho educacional paga os professores aqui – este é um problema sempre 

porque está sempre dependendo de acordos políticos. 

Outros professores daqui são estudantes ou estão fazendo projetos de pesquisa ou 

cumprindo estágio para suas faculdades. 

Os projetos são estudados por mim ( que sou coordenadora) e aprovados ou não e 

depois encaminhados para financiamento do governo. O projeto das “caixas” por 

exemplo é financiado pelo governo, mas procuramos garantir que o projeto tenha 

continuidade no futuro. 

Os estudantes envolvidos nos projetos também são remunerados. 

Aqui são admitidas as crianças do bairro que são consideradas pobres; temos 

também atividades para as famílias dessas crianças. Duas vezes por semana elas 

vêm  à nós e também podem participar das atividades de pesquisa e também outras 



307 
 

atividades como por exemplo cozinhar juntos; eles podem colorir os macarrões de 

verde por exemplo – como uma experiência – como fazer? Como é o sabor desse 

macarrão verde? etc. 

Todas essas coisas são oferecidas gratuitamente às famílias e às crianças. Há uma 

lista para reservas das famílias. O que também acontece com os professores das 

escolas que querem participar dos Workshops pedagógicos que oferecemos aqui. 

Os Workshops são ministrados pelo time de professores, especialmente voltados à 

Pedagogia Social. 

Há um grande projeto para escolas cujos estudantes que não sabem ainda o que 

fazer ou estudar eles tem a oportunidade de fazer uma espécie de estágio em 

organização social ou organização educacional – eles podem estagiar aqui por 1 

ano, já remunerados – é uma grande experiência e parece ajudá-los muito.Vocês 

tem isso em seu país? 

E - Não infelizmente! 

Eles tem a oportunidade de trabalhar com crianças e, mesmo que não decidam por 

ser professores, eles sempre consideram a experiência muito positiva; porém muitos 

decidem trabalhar com crianças. 

E - Sobre Saúde? Você já pensou se este trabalho pode dar um suporte para a 

Saúde? 

- Oh! Nunca pensei, mas esta é uma questão interessante. 

Esperamos que esta experiência torne as crianças sensíveis em várias questões. 

(Ela pergunta ao colega que também assiste a entrevista, se acha que o trabalho 

pode incrementar a Saúde das crianças). 

O colega (também professor) responde: 

- Aqui eles se movimentam bastante – tanto nos seus corpos, como nos seus 

cérebros – também percebemos que algumas crianças nunca receberam estes 

estímulos tanto  externos quanto internos. 

Ela retorna: penso que é um ponto importante – eles são muito satisfeitos com o que 

fazem aqui – parecem felizes – “é como se eles não necessitassem de chocolate”. 

Eles estão visivelmente felizes! E vão pra casa felizes. 

Eu acho que isso deve ter repercussão na Saúde! Acho que é uma atividade positiva 

para a Saúde. 

- O outro professor acrescenta: aqui, eles mudam um pouco seu conceito de escola 

– a escola pode ser interessante. 



308 
 

- Ela retoma: o que nos torna feliz, nos torna sadio! A vida é um eterno aprendizado. 

Quando se aprende, se cura um pouco! Por exemplo – eu aprendi uma coisa, fiquei 

feliz e minha dor de cabeça sumiu. 

- Eu agradeço e declaro que a Saúde se “planta” nos primeiros 7 anos de vida e 

essa base a pessoa leva para o resto da vida! 

 

 

 

 


